
 
 
 
 
 

Gizem Şerifoğulları 
Editör: Prof. Dr. A. Kadir Çüçen 

 
 

Akran Zorbalığına Karşı  
Çocuklar için Felsefe (P4C) 

 
 
 
 
 
 
 
 



e-kitap 
 

Akran Zorbalığına Karşı Çocuklar için Felsefe (P4C) 
©Gizem Şerifoğulları  

Editör: A. Kadir Gülen 
Sentez Yayıncılık 2026 

 
 
 
 
 

Bu kitabın yayın hakları Sentez Yayıncılık’a aittir. 
Yayınevinin yazılı izni olmaksızın, kısmen veya tamamen alıntı yapılamaz,  

hiçbir şekilde kopya edilemez, çoğaltılamaz, yayınlanamaz. 
 
 
 
 

ISBN 978-625-6339-42-2 
 
 
 

1. Basım Sentez Yayıncılık 
Bursa Ocak 2026 

 
 
 

Kapak ve İç Düzen: Sentez 
Kapak Resim Tasarımı: Negar Javadi ve Sara Khooshroo 

 
 
 

Erişim Adresi 
www.sentezyayincilik.com 

 
 
 
 
 

SENTEZ 

YAYIN VE DAĞITIM EĞİTİM ve  
ÖĞRETİM KURUMLARI TİC.ve SAN. A.Ş. 

Cumhuriyet Cad. Eski Tahıl İçi Sokak No:5 BURSA 
Tel: (0 224) 225 11 80 (pbx)   Faks: (0 224) 225 02 00  

e-mail: bilgi@sentezdagitim.com.tr – www.sentezkitap.com 
Sertifika No: 47510



 

 
Gizem Şerifoğulları 

Editör: Prof. Dr. A. Kadir Çüçen 
 
 

Akran Zorbalığına Karşı  
Çocuklar için Felsefe  

(P4C) 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

SENTEZYAYINCILIK®



Gizem Şerifoğulları 
gizem_serifogullari@outlook.com 

 
 
Gizem Şerifoğulları, lisans eğitimini 2019 yılında Akdeniz Üniversitesi 
Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Bölümü’nde tamamladı. Yüksek lisans ve 
doktora eğitimini Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Felsefe Anabilim Dalı’nda sürdürmektedir. Prof. Dr. A. Kadir Çüçen 
danışmanlığında hazırladığı doktora tezinde Çocuklar için Felsefe (P4C) 
yaklaşımının sosyal problemler karşısındaki çözüm potansiyelini, akran 
zorbalığı odağında ele aldı. Şerifoğulları, Uludağ Üniversitesi’nde yürütü-
len bilimsel araştırma projesinde araştırmacıdır. P4C, etik, mantık, varo-
luş felsefesi ve sinema felsefesi alanlarında akademik ve uygulamalı 
çalışmalar yürütmektedir. Bu alanlarda çeşitli çalıştaylarda bildiriler 
sunmuş, akademik makaleler yayımlamış ve P4C kapsamında öğretmen 
eğitimleri ile sertifika programlarında eğitmen olarak görev almıştır. 
Ayrıca seminerler ve atölye çalışmaları aracılığıyla uygulama sahasında 
da aktif çalışmalar sürdüren Şerifoğulları, Nasıl Yaşamalıyız? Albert 
Camus Felsefesinin Sinemayla Serimlenişi adlı kitabın yazarıdır. 
 
 
 
 
 



 

 

İçindekiler 
 
 

Ön Söz ...................................................................................... 9 
Giriş ....................................................................................... 11 
BÖLÜM I ................................................................................. 29 
Sosyal Problemler Bağlamında Zorbalık Problemi ..................... 29 

1. Sosyal Problemlerin Tanımı ve Kapsamı ...................................... 30 
2. Sosyal Problemlerin Ortaya Çıkışı ve Nedenleri .......................... 34 
3. Sosyal Problemlerin Birey ve Toplum Üzerindeki Etkileri............ 36 
4. Bir Sosyal Problem Olan Zorbalık ................................................ 44 
5. Zorbalık Türleri ............................................................................ 46 

5.1. Fiziksel Zorbalık ........................................................................... 47 

5.2. Sözel Zorbalık .............................................................................. 47 

5.3. İlişkisel Zorbalık ........................................................................... 48 

5.4. Siber Zorbalık .............................................................................. 48 

6. Zorbalığın Nedenleri ................................................................... 50 
6.1. Bireysel Faktörler ........................................................................ 51 

6.2. Ailesel Faktörler .......................................................................... 52 

6.3. Çevresel Faktörler ....................................................................... 53 

6.4. Toplumsal ve Kültürel Faktörler.................................................. 54 

7. Zorbalığın Bireyler Üzerindeki Etkileri ........................................ 57 
7.1. Zorbalığın Zorbalığa Uğrayan Bireylere Etkileri .......................... 57 

7.2. Zorbalığın Zorbalık Yapan Bireylere Etkileri ................................ 60 

7.3. Zorbalığın Zorbalığa Tanık Olan Bireylere Etkileri ....................... 61 

8. Zorbalığın Toplum Üzerindeki Etkileri ........................................ 62 
9. Zorbalığın Sosyal Problemlere Etkisi .......................................... 63 
10. Zorbalıkla Mücadelede Öne Çıkan Yöntemler .......................... 70 

BÖLÜM II ................................................................................................... 79 
P4C’nin (Çocuklar için Felsefe) Tarihsel ve Kuramsal Analizi ...... 79 

1. P4C’nin Ortaya Çıkışı ve Gelişimi ................................................ 81 
1.1. Matthew Lipman’ın Eğitim Eleştirisinden P4C Pedagojisine ....... 83 

1.1.1. Standart ve Reflektif Eğitim Modeli Karşılaştırması ..................... 86 

1.1.2. Eğitimde Dönüşüm: Düşünmeyi Öğretmek ................................. 91 

1.1.3. Sorgulama Topluluğu (Community of Inquiry) ............................. 98 

1.2. P4C’nin Kuruluşuna Ann Margaret Sharp’ın Katkısı .................. 104 

2. P4C’nin Felsefi ve Kuramsal Temelleri ..................................... 109 
2.1. Sokrates’in Diyalog Temelli Yaklaşımı ....................................... 110 



2.2. Pragmatizim ve Dewey Etkisi .................................................... 113 

2.3. Vygotsky ve Sosyo-Kültürel Kuramı .......................................... 116 

2.4. Freire’nin Eleştirel Pedagojisi ................................................... 118 

3. P4C’de “4C” Düşünme Modeli ................................................. 120 
3.1. Eleştirel Düşünme ..................................................................... 125 

3.2. Yaratıcı Düşünme ...................................................................... 140 

3.3. Özenli Düşünme ........................................................................ 146 

3.4. İşbirlikçi Düşünme..................................................................... 151 

4. P4C’nin Yöntemi ....................................................................... 153 
4.1. Sokratik Yöntem ....................................................................... 153 

4.2. Kartezyen Şüphecilik Yöntemi .................................................. 156 

4.3. Fenomenolojik Yöntem............................................................. 158 

5. P4C’nin Uygulama Aşamaları ................................................... 161 
6. P4C’de Öne Çıkan Yaklaşımlar .................................................. 166 

6.1. McCall: Felsefi Sorgulama Topluluğu Yaklaşımı ........................ 166 

6.2. Nelson: Sokratik Diyalog Yaklaşımı ........................................... 168 

6.3. Matthews: Doğuştan Felsefi Yeterlilik Yaklaşımı ...................... 170 

6.4. Jackson: P4C Hawai’i Yaklaşımı ................................................. 171 

BÖLÜM III ................................................................................................ 177 
Zorbalık Problemi Ekseninde Sosyal Problemler Karşısında 
P4C’nin Rolü ......................................................................... 177 

1. Karma Yöntem Temelli Uygulamalı Araştırma ......................... 177 
1.1. Araştırma Modeli ...................................................................... 179 

1.2. Evren ve Örneklem ................................................................... 180 

1.3. Veri Toplama Araçları ............................................................... 180 

1.4. Uygulama Süreci ....................................................................... 186 

1.5. Verilerin Analizi ......................................................................... 196 
1.5.1. Nicel Veri Analizi ....................................................................... 197 

1.5.2. Nitel Veri Analizi .................................................................... 209 

2. Bulguların Yorum ve Değerlendirmesi ..................................... 226 
2.1. Nicel Bulguların Yorumlanması ................................................. 226 

2.2. Nitel Bulguların Yorumlanması ................................................. 228 

2.3. Karma Yöntem Bulgularının Sentezi ......................................... 231 

3. Bulgulardan Hareketle P4C’nin Zorbalık Problemine Etkisi ...... 233 
3.1. P4C’nin Etik Değer Kazanımındaki Rolü .................................... 238 

4. P4C’nin Sosyal Problemler Karşısındaki Çözüm Potansiyeli ..... 259 
Sonuç ve Öneriler.................................................................. 288 
Kaynaklar ............................................................................. 303 
Ekler ..................................................................................... 317 

 



Tablo ve Şekil Listesi 
 

Tablo 1: Zorbalık Türleri .................................................................................. 49 

Tablo 2: Zorbalığın Nedenleri ......................................................................... 56 

Tablo 3: Zorbalıkla Mücadelede Öne Çıkan Yöntemler ................................... 71 

Tablo 4: Eleştirel Düşünme Tanımları ........................................................... 127 

Tablo 5: Eleştirel Düşünmede Üst Düzey Kriterler ........................................ 132 

Tablo 6: Veri Toplama Araçları ...................................................................... 180 

Tablo 7: Normallik Varsayım Analizi ve Güvenilirlik Analizi .......................... 197 

Tablo 8: Sosyodemografik Bilgiler ................................................................. 198 

Tablo 9: Çocuk-Ergen Zorbalığı Ölçeği Bilgileri .............................................. 203 

Tablo 10: Grup Değişkeni Bağımsız Örneklem Mann Whitney U Tablosu .... 205 

Tablo 11: Tüm Katılımcılar Ön Test – Son Test için  Bağımlı Örneklem T-Test 

Tablosu ................................................................................................ 206 

Tablo 12: Deney Grubu Katılımcılar Ön Test – Son Test için Bağımlı  Örneklem 

Wilcoxon Tablosu ................................................................................ 206 

Tablo 13: Kontrol Grubu Katılımcılar Ön Test – Son Test için  Bağımlı Örneklem 

Wilcoxon Tablosu ................................................................................ 207 

Tablo 14: Korelasyon Analizi ......................................................................... 207 

Tablo 15: Betimsel İstatistikler ..................................................................... 208 

Tablo 16: Grup içi karşılaştırmalar Wilcoxon Analizi ..................................... 208 

Tablo 17: Gruplar Arası Karşılaştırma Mann–Whitney U Analizi ................... 209 

Tablo 18: Nitel Analiz Kodlama Şeması ......................................................... 212 

Tablo 19: Deney ve Kontrol Grubu Karşılaştırma Özeti................................. 224 

 
 
Şekil 1: Sosyal Problemler ............................................................................... 32 
Şekil 2: Sosyal Problemler Arasındaki İlişki ..................................................... 68 
Şekil 3: Sorgulama Topluluğu Bileşenleri ...................................................... 101 
Şekil 4: 4C Düşünme Modeli ......................................................................... 123 
Şekil 5: Eleştirel Düşünmenin Temel Bileşenleri ........................................... 134 
Şekil 6: Yaratıcı Düşünmenin Bileşenleri ....................................................... 142 
Şekil 7: Özenli Düşünmenin Bileşenleri ......................................................... 147 
Şekil 8: P4C'nin Uygulama Aşamaları ............................................................ 164 
Şekil 9: Araştırma Uygulama Süreci Gantt Grafiği ......................................... 186 
Şekil 10: P4C, Değerler ve Zorbalık Problemi Arasındaki İlişkisel Harita ....... 249 
 

 





 

yw 

Ön Söz 
 
 
 
 
 
Bu çalışma, çağdaş toplumlarda eğitim ortamlarında giderek 

daha görünür hâle gelen zorbalık problemini, felsefi bir perspek-
tiften ele alma ve bu soruna yönelik çözüm olanaklarını araştırma 
çabasının ürünüdür. Günümüz dünyasında zorbalık, yalnızca bi-
reysel ilişkileri değil, aynı zamanda birlikte yaşama kültürünü ve 
eğitim ortamlarının etik yapısını da zedeleyen önemli bir sosyal 
problem olarak karşımıza çıkmaktadır. Zorbalık gibi sosyal prob-
lemlerin giderek yaygınlaşması, bu sorunlara yönelik çözüm ara-
yışını benim için yalnızca akademik bir gereklilik olmaktan çıka-
rarak insani bir sorumluluk hâline getirmiştir. Bu sorumluluk 
doğrultusunda, eğitim ortamlarında en görünür biçimde ortaya 
çıkan zorbalık, çalışmanın temel odak noktası olarak belirlenmiş-
tir. 

Zorbalıkla mücadelede kalıcı bir çözümün, davranışın temelin-
deki düşünme ve değerlendirme süreçlerine yönelik içsel bir dö-
nüşümü gerektirdiği düşünülmektedir. Bu bağlamda, düşünme 
sürecini merkeze alan yapısı nedeniyle Çocuklar için Felsefe (P4C) 
yöntemi, zorbalık sorununu ele almak için anlamlı ve işlevsel bir 
araç olarak ele alınmıştır.  

Daha insanca bir yaşamın, felsefi düşünmeyle desteklenen ve 
eğitsel süreçler aracılığıyla geliştirilen bir anlayışla mümkün ola-
bileceğine olan inancım, bu çalışmanın temel dayanak noktasını 
oluşturmaktadır. Bu doğrultuda gerçekleştirilen araştırmanın, 
felsefe temelli eğitimin akran zorbalığı karşısındaki dönüştürücü 
etkisine ilişkin farkındalığın artmasına ve P4C ve akran zorbalığı-
na yönelik çalışan araştırmacılara katkı sağlamasını temenni edi-
yorum. 

Bu vesileyle, akademik birikimi ve insanî tutumuyla benim 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 10 

için önemli bir rehber olan hocam Prof. Dr. A. Kadir Çüçen’e kat-
kıları ve değerli yönlendirmeleri için teşekkürlerimi sunarım. 
Araştırmanın uygulama sürecine verdiği destek için İnegöl Nuh 
Mehmet Küçükçalık Anadolu Lisesi okul müdürü Sayın Yazdan 
Taşdemir’e; katılım sağlayan değerli öğrencilere teşekkürü borç 
bilirim. 

Ayrıca, bu çalışmanın kitap olarak yayımlanmasına imkân ta-
nıyan Sentez Yayıncılık ve Yayınevi sahibi Tekin Çanga’ya gös-
terdiği ilgi ve özen için teşekkür ederim. 

 
Gizem ŞERİFOĞULLARI 

Ocak, 2026 
 
 



 

yw 

Giriş 
 
 
 
 
 
İnsan doğumdan ölüme kadar çevresiyle sürekli etkileşim ha-

lindedir. Bu etkileşim aile, okul, sosyal çevre gibi alanlarda belir-
ginleşmektedir. Söz konusu etkileşim, bireyin değer, tutum ve 
davranışlarının biçimlenmesinde temel rol oynamakla birlikte 
birey, söz konusu çevrelerden edindiği deneyimleri eğitim süreci 
aracılığıyla anlamlandırarak geliştirmektedir. Bu nedenle eğitim 
bilgi kazanımının yanı sıra insanın kendisini ve bulunduğu dün-
yayı anlamlandırma biçimidir. Eğitim düşüncesi, insanın bilgiyle, 
erdemle ve toplumla ilişkisini anlamlandırma çabasının en eski 
alanlarından biri olup, bu düşünsel çizgi Antik Yunan’dan itibaren 
hem bireyin zihinsel gelişimi hem de toplumsal yaşamın düzeni 
açısından eğitime merkezi bir rol yükleyen filozoflar ekseninde 
şekillenmiştir.  

Platon, eğitim felsefesinin başlangıç noktasını oluşturan düşü-
nür olarak, Devlet adlı eserinde eğitimi ruhun yetkinleşme süreci 
olarak sunmakla birlikte toplumsal adaletin temeli olarak konum-
landırmaktadır.1 Ona göre ideal toplum, yalnızca bilgeliğe ulaşmış 
bireylerin yönetiminde mümkün olduğundan “filozof-kral” figürü, 
bilgelikle erdemin birleştiği bir eğitim idealini temsil etmektedir. 
Platon açısından eğitim, insan ruhunun düşünme, anlama ve doğ-
ruyu ayırt etme yetilerini uyum içinde geliştirerek erdemli bir 
yaşamı mümkün kılan süreçtir. Bu bağlamda Platon için ruhun 3 
bölümü olan akıl, irade ve arzunun uyumlu bir bütünlük içinde 
işlemesini sağlamak eğitimin temel işlevidir. Aristoteles ise hocası 
Platon’un idealar öğretisini daha gerçekçi bir temele oturtarak 

 
1  Platon, Devlet, çev. Sabahattin Eyüboğlu – M. Ali Cimcoz, 48.b., İstanbul: 

Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2022. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 12 

eğitimin amacını “iyi insan” ve “iyi yurttaş” yetiştirmek olarak 
belirleyerek Politika’da erdemin alışkanlıkla kazanıldığını, ileri 
sürmektedir.2 Bu nedenle Aristoteles, eğitimin davranışın ahlaki 
yönünü biçimlendiren bir pratik olduğunu vurgulamasıyla karak-
ter eğitimi ve ahlaki gelişim pedagojisinin ilk sistematik örneğini 
oluşturmaktadır. 

Antik dönemde eğitimin amacı insanı erdemli kılmak ve akla 
uygun yaşamaya yöneltmek iken, modern dönemde bilgi, dene-
yim ve bireysellik kavramlarının bu anlayışı dönüştürdüğü gö-
rülmektedir. Bu dönüşümün ilk önemli adımını atan John Locke, 
eğitimi deneyim ve gözleme dayalı bilgi anlayışıyla yeniden ta-
nımlamaktadır. Locke’a göre insan zihni doğuştan boş bir levha 
(tabula rasa) olması nedeniyle eğitimin görevi, deneyim yoluyla 
zihni biçimlendirmektir. Bu bakış, öğretimi doğuştan gelen yeti-
lerden çok deneyimsel öğrenmeye dayandıran ampirik bir temele 
oturtarak soyut öğretimden çok yaşantıya ve deneyime dayalı bir 
anlayış ortaya koymaktadır.3 Emile adlı eserinde eğitimi doğaya 
uygunluk ilkesi üzerine inşa eden Jean-Jacques Rousseau ile bir-
likte modern eğitim düşüncesi devrimci bir dönüş kazanmıştır. 
Rousseau’ya göre çocuk doğası göre iyi olup eğitim bu doğallığı 
koruyarak yönlendirmelidir.4 Bu bağlamda çocuğun gelişimini 
doğal bir süreç olarak gören Rousseau, toplumsal kalıpların daya-
tılmadığı, bireysel deneyimin ve duygusal bütünlüğün önemsen-
diği bir çocuk merkezli eğitim anlayışı geliştirmesiyle ilerleyen 
yüzyıllarda hem romantik hem de yapılandırmacı pedagojilere 
yön vermiştir. Immanuel Kant ise Eğitim Üzerine adlı ders notla-
rında eğitimi ahlaki özerklikle ilişkilendirdiği bir perspektif sun-
maktadır. Ona göre insanı insan yapan eğitim olduğundan insan 
ancak eğitilerek insan olmaktadır.5 Fakat bu süreç disiplin ile öz-
gürlüğün dengelenmesini gerektirmektedir. Bu bağlamda Kant’ın 
eğitim anlayışı, ahlaki ödev bilincinin ve aklın rehberliğinde özgür 
birey yetiştirme amacının felsefi temelini oluşturmaktadır. 

Modern felsefeyle birlikte Sanayi devrimi, sekülerleşme, birey-

 
2  Aristoteles, Politika, çev. Mete Tunçay, 13.b., İstanbul: Remzi Kitabevi, 2014. 
3  John Locke, Eğitim Üzerine Bazı Düşünceler, çev. Vehbi Hacıkadiroğlu, 7.b., 

İstanbul: Remzi Kitabevi, 1999. 
4  Jean-Jacques Rousseau, Emile ya da Eğitim Üzerine, çev. Yaşar Avunç, 12. 

b., İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2021. 
5  Immanuel Kant, Eğitim Üzerine, çev. Ahmet Aydoğan, 4. b., İstanbul: Say 

Yayınları, 2020, s. 10–11. 



GİRİŞ 13

cilik ve demokratikleşme gibi süreçler, eğitimin toplumsal, bilim-
sel ve siyasal bağlam içinde yeniden yorumlanmasına yol açmış-
tır. Aydınlanma düşüncesinin akıl, özgürlük ve ahlak temelli eği-
tim anlayışı, 19. yüzyılda sanayileşme ve toplumsal değişim süreç-
leriyle birlikte yeni bir bağlama oturmuştur. Bu dönemde eğitimin 
toplumsal dönüşümün dinamiği olduğu anlayışı güç kazanmıştır. 
Bu bağlamda John Dewey’in deneyimsel ve demokratik eğitim 
felsefesi, 20. yüzyılın başında bu dönüşümün en etkili paradigma-
sını oluşturmuştur. Dewey, eğitimi toplumsal yaşamın bir ön ha-
zırlığı değil, bizzat yaşamın kendisi olarak görmesi nedeniyle 
deneyim yoluyla öğrenme, demokratik katılım ve problem çözme 
süreçleri onun yaklaşımının temel taşlarına karşılık gelmektedir. 
Bu yönüyle Dewey, Çağdaş eğitimin kurucu metni olarak kabul 
edilen Demokrasi ve Eğitim adlı eserinde, eğitimi yalnızca bireysel 
gelişimin değil, demokratik toplumun yeniden üretiminin de aracı 
olduğunu ileri sürmektedir.6 Dewey’in deneyim temelli yaklaşımı 
ilerleyen yıllarda hem eleştirel hem de insani odaklı pedagojik 
yaklaşımların önünü açmıştır. 20. yüzyılın ikinci yarısında Ezilen-
lerin Pedagojisi adlı eseriyle öne çıkan Paulo Freire, eğitimi top-
lumsal adalet mücadelesinin bir aracı olarak yeniden tanımlamış-
tır. Freire’ye göre geleneksel eğitim, öğretmeni bilginin tek otori-
tesi haline getiren, diyalogsuz, hiyerarşik yapıya sahip ve bireyleri 
edilgen konuma iten bir “bankacı model” iken buna karşılık öz-
gürleştirici eğitim, bireyin dünyayı sorgulama, anlamlandırma ve 
dönüştürme kapasitesini geliştiren bir süreçtir.7 Ona göre eğitim 
bu anlamda politik bir eylem olup, bireyler düşünme, diyalog ve 
farkındalık yoluyla toplumsal yapıyı dönüştürme gücü kazanmak-
tadır. Benzer biçimde, Nel Noddings etik ve eğitimi ilişkilendire-
rek felsefi tartışmalara yeni bir yön kazandırarak eğitimin merke-
zine yalnızca bilgi değil, özen (care) ve ilişkiselliği de yerleştir-
mektedir. Çünkü ona göre, öğrenme, soyut kuralların aktarımıyla 
değil, öğretmen ile öğrenci arasındaki özen temelli ilişkiler aracı-
lığıyla gerçekleştiğinden eğitim etik bir etkileşim alanı olarak 
değerlendirilmektedir. Eğitimin anlamını yeniden düşünmeye 
yönelmiş çağdaş filozoflardan biri olan Gert Biesta, eğitimin üç 
temel işlevini “yeterlik kazandırma (qualification)”, “toplumsallaş-

 
6  John Dewey, Demokrasi ve Eğitim, çev. Bahadır Akın, 3. b., Ankara: Pegem 

Akademi Yayıncılık, 2020. 
7  Paulo Freire, Ezilenlerin Pedagojisi, çev. Dilek Hattatoğlu – Erol Özbek, 25. 

bs., İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2017. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 14 

tırma (socialization)” ve “özneleşme (subjectification)” olarak ta-
nımlamaktadır.8 Ona göre modern eğitim sistemleri, performans 
ve ölçülebilirlik odaklı yapıları nedeniyle ilk işlev olan yeterlik 
kazandırmaya odaklanırken diğer iki boyut olan bireyin öznelliği-
ni ve toplumsal-etik gelişimini ihmal etmektedir. Biesta’nın eğiti-
min amacını “insan yetiştirmek” değil, “insan olmayı mümkün 
kılan koşulları oluşturmak” başka bir ifadeyle, bireyi belli bir kalı-
ba sokmak değil, onun özne olarak ortaya çıkmasına imkân tanı-
yan bir alan olarak tanımlamaktadır. Buna göre insan olmak öğre-
tilemeyeceğinden ancak özgürlük, sorumluluk ve anlam üretme 
fırsatı tanıyan bir pedagojik alan içerinde deneyimlenmesi müm-
kündür.   

Platon’un ruhun eğitimiyle başlayan, Aristoteles’in erdem an-
layışıyla ve Kant’ın ahlaki özgürlük vurgusuyla olgunlaşan; Rous-
seau’nun doğallık ilkesiyle yenilenen ve Dewey’in deneyimsel 
pedagojisinde yeniden şekillenen bu gelenek, Freire’nin eleştirel 
pedagojisinde, Noddings’in ilişkisel etik anlayışında ve Biesta’nın 
özneleşme vurgusunda çağdaş yorumlarını kazanmıştır. Böylece 
eğitim felsefesi, tarihsel süreç boyunca bilgi kazandırma amacın-
dan çok daha öteye geçerek, insan olmanın bilişsel, etik ve top-
lumsal koşullarını araştıran bir düşünme alanı haline gelmiştir. Bu 
tarihsel birikim, eğitimin yalnızca kuramsal bir tartışma alanı 
değil, bireyin ve toplumun yaşamını biçimlendiren somut bir sü-
reç olduğunu da göstermektedir. 

Eğitim ilk olarak aile kurumunda başlayıp okulla ilerleyen ve 
yaşam boyu devam eden bir sürece karşılık gelmektedir. Okul 
aracılığıyla kazanılan bilgi, beceri ve değerler bireyin tercihlerine 
ve yaşam pratiklerine yön vererek hayatını şekillendirmekle bir-
likte birey, içinde yaşadığı toplumda aldığı eğitim doğrultusunda 
hayatına yön verirken, aynı zamanda toplumsal gelişime sağla-
maktadır. Bu bağlamda eğitim, toplumun gelişimi ve ilerlemesi 
için de oldukça önemli bir role sahip olduğundan eğitimin önemi 
bireysel, kültürel, ekonomik ve toplumsal alanlarda sağladığı fay-
dalar açısından bireyin ve toplumun refahı açısından vazgeçil-
mezdir. Nitekim eğitimin bilgi, bilim, ahlak, sanat gibi yaşamın 
her alanında kuşatıcı bir etkiye sahip olması bireyin kendini ger-
çekleştirip deneyimler alanını geliştirerek, toplumun gelişimini 

 
8  Gert J. J. Biesta, Ölçme Çağında İyi Eğitim: Etik, Politika, Demokrasi, çev. 

Ferda Keskin, Ankara: Pegem Akademi Yayıncılık, 2016. 



GİRİŞ 15

sağlamaktadır.  
Öğretimi de kapsayan eğitimi bilgi aktarımının yanı sıra insa-

nın bilişsel, duyuşsal ve etik kapasitelerini eşzamanlı olarak geliş-
tiren; kültürel mirasın ve ortak değerlerin kuşaklar arası dolaşı-
mını mümkün kılan yönlendirilmiş bir dönüşüm süreci olarak ele 
aldığımızda, onun toplumsal yaşamın hem nedeni hem sonucu 
olduğunu görmek mümkündür. Klasik pedagojik çizgide eğitim, 
bireyin davranışlarında kendi yaşantıları yoluyla ve kasıtlı olarak 
istenen değişiklikleri meydana getirme süreci olarak tanımlan-
maktadır.9 Bu tanımda eğitimin bireyin doğrudan yaşantı ve de-
neyimleri üzerinden gerçekleşmesi ve eğitimin kasıtlı bir etkinlik 
olması şeklinde iki temel unsur dikkat çekmektedir. İlk unsurdan 
anlaşılacağı üzere öğrenme, yalnızca teorik bilgi aktarımıyla değil, 
bireyin aktif katılımı ve tecrübeleri yoluyla şekillenmektedir. İkin-
cisi ise eğitim, rastlantısal öğrenmelerden farklı olarak belirli he-
defler doğrultusunda planlanarak bireyde bilgi, beceri, tutum ya 
da değer yönünde sistematik bir dönüşüm yaratmayı amaçlaması-
dır. Öyleyse eğitim bireyin kişisel gelişimini ve toplumsal uyumu-
nu sağlayacak şekilde yönlendirilen amaçlı bir sürece karşılık 
gelmektedir. Bu açıdan eğitim, “ne bildiğimiz” kadar “nasıl düşün-
düğümüz”, “nasıl ilişki kurduğumuz” ve “ortak yaşamı hangi etik 
ilkelerle sürdürdüğümüz” sorularına da yanıt üretmeyi kapsamak-
tadır. Öyle ki Dewey’in perspektifi bu noktada belirleyicidir: eği-
tim, yaşamdan kopuk bir hazırlık evresi değil, bizzat yaşamın 
kendisidir; okul toplumsal dünyanın bir mikro kozmosu, sınıf ise 
eleştirel muhakeme ve iş birliğinin deneyimlendiği bir topluluk-
tur.10 Bu satırlardan anlaşılacağı üzere, toplumda var olan sosyal 
ilişkiler, normlar, değerler ve otorite biçimleri, küçük ölçekte okul 
ortamında deneyimlenmektedir. Bu nedenle okul, öğrencilerin 
toplumsal yaşama hazırlanmasında söz gelimi bir laboratuvar 
veya deneme alanı işlevi görmektedir. Eğitim, bireysel özerklik ile 
toplumsal bütünleşmeyi aynı anda hedefleyen; bilginin yanı sıra 
değerler, tutumlar ve sorumluluk bilincini geliştiren dinamik bir 
süreçtir. Bu yönüyle aileden sonra gelen en önemli kurum olan 
okul hem bireyin kendini gerçekleştirmesini hem de toplumsal 
gelişime hizmet eden bir niteliğe sahiptir. Bu bağlamda okul bire-
yin yaşamında yönlendirici bir işleve sahip olup, eğitim aracılığıy-

 
9  Selahattin Ertürk, Eğitimde Program Geliştirme, Ankara: Edge Akademi 

Yayınları, 2016. 
10 Dewey, Demokrasi ve Eğitim, s. 63-100. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 16 

la bireye kazandırdığı değerler, beceriler ve davranış kalıplarıyla 
toplumsal refahı ve bütünlüğü güçlendirmektedir.  

Bu kavrayış, eğitimin amaç ve hedeflerini; bireyin dünyayı an-
lama ve eyleme geçme yeterliklerini artıran bilişsel nitelik kazan-
dırma, bireyin içinde yaşadığı topluma ait dil, değer ve kurumlara 
sosyalleşme yoluyla katılımı, bireyin özgün bir etik-politik fail 
olarak özneleşmesi olmak üzere üçlü bir düzlemde görünür kıl-
maktadır.11 İlk boyutta bilgi, beceri ve strateji repertuarı genişler-
ken ikinci boyutta ortak yaşamın normları içselleştirilerek müza-
kere edilirken üçüncü boyutta ise birey, “öğrenen” olmanın ya-
nında, değer taşıyan ve sorumluluk üstlenen bir öznedir. UNES-
CO’nun Sürdürülebilir Kalkınma Hedefleri çerçevesinde eğitimi 
“kapsayıcı, hakkaniyetli ve nitelikli” bir hak olarak kavramsallaş-
tırması da bu üç yönlü amacın kurumsal bir ifadesidir.12 Böylelikle 
eğitim, bilişsel performansı garanti altına alırken, aynı zamanda 
ortak iyiyi düşünebilen yurttaşlar yetiştirmeyi de hedeflemekte-
dir.13 

Söz konusu amaç ve hedefler tarihsel seyirde farklı pedagojik 
düzeneklerle hayata geçirilmiştir. Klasik veya geleneksel yakla-
şım, merkezinde öğretmen öğrencinin geri planda kaldığı, başka 
bir ifadeyle öğretmenin etkin, öğrencinin edilgen konumda oldu-
ğu bir tarza sahiptir. Bu anlayışta, tıpkı bir mühendisin kodladığı 
bir makine gibi, öğretmenin de anlattığı dersin konusuna dair 
verdiği bilgileri öğrencinin zihnine işlemesi beklenmektedir. Kla-
sik tarz için öğrencinin dinleyici konumda olması, ödevlerine 
yapması, kurallara uyması ve dinlediklerini anladığını sınavda 
kanıtlaması gerekmektedir. Öğrenci gerek alınan kararlara katılım 
konusunda gerekse öğretmenin anlattıklarına eleştirel yaklaşma 
da oldukça edilgin konumdadır. Bu nedenle bu anlayışta öğrenci-
öğretmen iş birliği geri plandadır. Öğretmen sınıfın düzenini sağ-
lamak, kontrolü elinde tutmak ve gerektiğinde ceza vererek disip-
lini sağlamaktadır. Öğrencilerin ilgisini derse odaklamak ve öğre-
timi gerçekleştirmek için sert bir tavır benimseyen bu anlayış, 

 
11 Gert J. J. Biesta, İyi Eğitim Nedir?, çev. Umut Kızıl ve Tolga Kızıl, Ankara: 

Pegem Akademi Yayıncılık, 2016. 
12 UNESCO, Education 2030: Incheon Declaration and Framework for Action for 

the Implementation of Sustainable Development Goal 4: Ensure Inclusive and 
Equitable Quality Education and Promote Lifelong Learning Opportunities 
for All, Paris: UNESCO Publishing, 2015. 

13 Dewey, Demokrasi ve Eğitim, s. 63-100. 



GİRİŞ 17

eğitimin katı bir disiplinden geçtiğinin kanaatindedir. Bu nedenle 
klasik tarzda öğrencilerin ilgi ve istekleri baskı altındadır.14 Bu 
eğitim-öğretim tarzında otoriter bir anlayış söz konusu olduğun-
dan demokratiklikten uzak bir ortamda öğrencinin görevi öğret-
menini dinleyip, sadece verilen bilgileri akılda tutmakla sınırlan-
dırılmıştır. Bu açıdan klasik anlayış demokratik yaşamın gerekli 
kıldığı niteliklerden oldukça uzak olduğu görülmektedir. 

Çağdaş eğitimin kökleri Rousseau’nun eğitimin ve eğitmenin 
görevi çocuğu baskılamadan var olan yeteneklerini doğal bir işle-
yiş içerisinde geliştirmesinin gerektiği anlayışına dayanmakta-
dır.15 Bu anlayıştan hareketle çağdaş eğitim ve öğretimin merke-
zinde öğretmen değil, öğrenci yer almaktadır. Klasik yaklaşımın 
eleştirel düşünme becerisinden uzak bir tavır içerisinde olmasına 
karşın çağdaş yaklaşımın en önemli niteliklerinden biri öğrenciye 
eleştirel tavır kazandırmayı hedeflemesidir. Bu hedefi gerçekleş-
tirmek amacıyla öğretmen edilgin, öğrenci etken konumdadır. 
Öğretmenin edilgin konumda olması, öğrenciyi etkinleştirerek, 
akıl yürütme becerilerini kullanmasına olanak tanımaktadır. Bu 
yönüyle çağdaş eğitim anlayışı öğretmeni sadece bir anlatıcı ol-
maktan kurtararak, öğretici olmasını sağlamaya çalışmaktadır. Bu 
yaklaşımda öğrencinin bedensel, duyuşsal, bilişsel gelişim özellik-
lerinin yanı sıra öğrencinin ilgi ve istekleri dikkate alınarak klasik 
yaklaşımın aksine öğretmen öğrenciyle iş birliği içindedir. Bu iş 
birliği ise öğretmenin egemenliğini ortadan kaldırarak öğrenciyi 
aktifleştirmeyi sağlamaktadır. Çağdaş eğitim, demokratik yaşamın 
gerekliliklerini temele alan bir anlayışa sahiptir. Öğrenci, öğret-
men tarafından ceza ve katı kurallar aracılığıyla korkutularak 
değil, dayanışmaya dayalı düzen oluşturan bir anlayış temele 
alınmaktadır. Birlik ve beraberlik içerisinde, hoşgörü ortamı sağ-
lanan bir eğitim şekli benimsenmektedir. Çağdaş eğitimde öne 
çıkan bir başka nitelikte, tek boyutlu zekaya hitap edecek şekilde 
değil, çoklu zeka ve yeteneklerin dikkate alındığı bir yaklaşıma 
karşılık gelmesidir. Her öğrencinin yetenek ve kabiliyeti doğrul-
tusunda ilgi ve başarısı göz önünde bulundurularak değerlendir-
meye özen göstermeye çalışılmaktadır. Böylelikle klasik veya 
geleneksel tarzın oluşturduğu öğretmen merkezli, ezberci modeli 
yıkmaya çalışan, öğrenci merkezli, eleştirel düşünme kazandırma-

 
14 Tuba Şengül, “Geleneksel ve Çağdaş Eğitim Anlayışında İlgi ve Disiplin” S. 

166, Milli Eğitim Dergisi, 2005, s. 2. 
15 Rousseau, Emile ya da Eğitim Üzerine, s. 21-25. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 18 

yı, yaratıcı düşünmeye teşvik etmeyi hedefleyen bir eğitim mode-
liyle karşılaşmaktayız. 

Sonuç olarak geleneksel eğitimde müfredat katı, hiyerarşik ve 
içerik-aktarım ağırlıklı olmakla birlikte öğretmeni “bilginin otori-
ter kaynağı” olarak konumlandırmaktadır. Ölçme-değerlendirme 
çoğunlukla ezbere dayalı performansa yönelik sınıf yönetimi ise 
kurala uyum ve yaptırım mantığıyla işlemektedir.16 Bu düzen 
sistematiklik ve süreklilik sağlasa da öğrenciyi edilgen alıcıya 
indirgeyerek kavram analizi, gerekçelendirme, karşı-örnekleme, 
eleştirel yaratıcılık gibi üst düzey bilişsel süreçler ikincil kalmak-
tadır.17 Üstelik ilişkisel etik ve empatiye dayalı iletişim biçimleri 
disiplinin “itaat” merkezli anlayışı içinde geri planda kalmasıyla 
sınıf içi güç asimetrilerinin başka bir deyişle öğretmen ve öğrenci 
arasındaki güç dengesizliklerinin fark edilmeden veya kendiliğin-
den yeniden üretilmesine yol açmaktadır. Çağdaş eğitim ise öğ-
renciyi özneleştirme girişimi olarak problem ve proje temelli ça-
lışmalar, işbirlikçi öğrenme, tartışma ve yansıtıcı yazma gibi yön-
temlerle deneyimi merkeze almaktadır. Bu bağlamda çağdaş eği-
tim 21. yüzyıl becerileri denilen eleştirel düşünme, iletişim, yaratı-
cılık ve iş birliğini öne çıkarmaktadır. Bununla birlikte, çağdaş 
model güçlü bir etik-epistemik çerçeve eşliğinde yürütülmediğin-
de pedagojik pratik, parçalı projelere ve kısa vadeli performans 
göstergelerine indirgenebilmektedir. Böylece başarı, test skorları 
ve anlık çıktılarla tanımlandıkça değerler eğitimi ve karakter geli-
şimi yüzeyselleşme veya içeriksizleşme riski taşımaktadır.18 Frei-
re’nin uyardığı gibi, “bankacı eğitim”in tek yönlü aktarımı kadar, 
eleştirel bilinç üretmeyen serbestlik de öğrencinin dünyayı dönüş-
türücü pratiklere katılmasını başka bir ifadeyle bilginin toplumsal 
dönüşüm ve eyleme dönüşmesini kesinleştirmemektedir.19 Yani 
eğitim, belli bir düzeyde bireysel düşünsel farkındalık kazandırsa 
da söz konusu farkındalığın etik ve toplumsal sorumluluk bilinci-
ne dönüşebilmesi için eğitimin eyleme yönlendiren yapıda tasar-
lanması gerekmektedir. 

Çağdaş eğitimde sıkça başvurulan Proje Tabanlı Öğrenme, 
Problem Temelli Öğrenme, İşbirlikçi Öğrenme, Drama, Deneyim-

 
16 Necdet Aykaç, Öğretim İlke ve Yöntemleri, 4. bs., Ankara: Pegem Akademi, 

2018. 
17 Veysel Sönmez, Eğitim Felsefesi, 7. bs., Ankara: Anı Yayıncılık, 2017. 
18 Biesta, Ölçme Çağında İyi Eğitim: Etik, Politika, Demokrasi, s. 57-58. 
19 Freire, Ezilenlerin Pedagojisi, s. 72-75. 



GİRİŞ 19

sel Öğrenme ve STEAM gibi yöntemler, öğrenciyi merkeze alan 
uygulamaya dayalı pedagojik modeller olarak öne çıkmaktadır. 
Ancak bu yaklaşımlar çoğunlukla nasıl öğretileceği sorusuna odak-
lanarak eğitimin niçin gerçekleştirilmesi gerektiğine, yani insanın 
bilgiyle, değerle ve dünyayla kurduğu ilişkinin anlamına dair 
felsefi bir zemin sunmadığından öğrencinin bilişsel ve beceri te-
melli kazanımlarını artırsa da bu süreçlerin etik, varoluşsal ve 
düşünsel derinliğini yapılandıramamaktadır. Felsefi temelden 
yoksun bir eğitim, bireyi yalnızca belirli hedef davranışlara yön-
lendiren teknik bir etkinliğe indirgemesi kaçınılmazdır. Oysa eği-
timin asıl amacı, bireyin yalnızca öğrenmesini değil, düşünmesini, 
anlamlandırmasını ve eylemlerini gerekçelendirebilmesini sağla-
maktır. Lipman’a göre, felsefi düşünme eğitimin özüdür; çünkü 
birey ancak düşünme süreçlerini sorgulama ve gerekçelendirme 
becerisiyle donatıldığında, eğitimi bir yaşama biçimine dönüştü-
rebilmesi olanaklı hale gelmektedir.20 Bu bağlamda, felsefi sorgu-
lamayı merkeze almayan bir eğitim süreci insani, etik ve toplum-
sal değerini fark ettiremeyip sınırlı düzeyde teorik bilgi sağlasa da 
bilginin insani, etik ve toplumsal değerini fark ettirmesi yönünde 
pratiğe yönelik bir dönüşüm yaratamayacağından, yönünü ve 
amacını yitirmektedir. Nitekim bu türden bir eğitim, öğrenciyi 
bilgiyle donatsa bile, bilgiyi işleme becerisi, o bilginin insani, etik 
ve toplumsal değerini fark ettirmesi gibi yetkinlikleri kazandır-
mamaktadır. 

Geleneksel ve çağdaş modelin eksiklikleri, günümüz sosyal 
problemleri karşısında neden yetersiz kaldığını da açıklamaktadır. 
Öyle ki geleneksel model, bireyin davranışlarını şekillendiren 
düşünme biçimi veya davranışı taşıyan gerekçelendirme zemini 
yani kalıp yargılar, indirgemeci kategoriler, araçsal akıl dönüşme-
diği sürece kültürel kalıplar ve alışkanlıklar devam etmektedir. 
Çağdaş düzen, katılım ve ifade özgürlüğünü sağlasa da kanıt-
gerekçe standartları ve ilişkisel özen sistematik biçimde işletil-
mezse diyalog sadece fikir alışverişine indirgendiğinden eğitimin 
etik ve politik boyutu geri planda kalarak ölçülebilir başarılarla 
sınırlanmaktadır.21 Kısacası biri otorite-disiplin, diğeri özgürlük-
katılım ekseninde kalarak; her ikisi de muhakemenin kalitesini ve 

 
20 Matthew Lipman, Thinking in Education, Cambridge University Press, 

Cambridge, 2003, s. 15. 
21 Murat Özdemir, “Eğitim Yönetimi Bilim Dalında Akademik Eleştiri Kültü-

rü: Fırsatlar ve Tehditler,” Okul Yönetimi Dergisi, 4 (2) (2024): 114–118. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 20 

etik duyarlığın içselleştirilmesini öğrenmenin bizzat yöntemi ha-
line getirmedikçe, eğitim sistemleri sosyal sorunların kaynağın-
daki düşünme ve ilişki kurma biçimlerini değiştirmekte yetersiz 
kalması kaçınılmazdır. Bu nedenle eğitimi soyut bilgi aktarımı 
değil, yaşamın içindeki etkileşimlerin anlamlandırılması olarak 
tanımlayan Dewey’in “okulun yaşamın kendisi olduğu” tezi ve 
eğitimin başkasına özen gösterme, dinleme, empati kurma ve 
karşılık verme gibi ilişkisel deneyimlerin öğrenildiği bir alan ol-
duğunu ileri süren Noddings’in ilişkisel etik vurgusu, öğrenmenin 
biçimi ile okul ikliminin etiği arasında iki yönlü bir kurucu ilişki 
bulunduğunu hatırlatmaktadır: Yöntem iklimi kurarken iklim 
yöntemi mümkün kılmaktadır.22 Başka bir perspektiften, Biesta’ya 
göre eğitimin yeterlilik kazandırma, toplumsallaştırma ve özneleş-
tirme olmak üzere 3 temel işlevi olup günümüz eğitim politikaları, 
ilk işlev olan yeterlilik kazandırmayı öne çıkararak, eğitimin diğer 
iki boyutu olan toplumsallaştırma ve özneleşme süreçlerini ikincil 
hale getirmektedir.  Bu durum, öğrencinin yalnızca bilişsel per-
formansla değerlendirildiği, etik farkındalık, sorumluluk bilinci ve 
toplumsal duyarlılık gibi insani niteliklerin göz ardı edildiği bir 
eğitim ortamı doğurmaktadır. Bu nedenle Biesta’nın eleştirisi, 
çağdaş eğitimin yüzeysel başarı göstergeleriyle insan yetiştirme 
amacını birbirine karıştırdığına işaret etmektedir. Öyle ki ona 
göre eğitim, “ne öğrendik?” sorusunun yanı sıra “kim oluyoruz?” 
sorusuna da yanıt verebildiğinde anlam kazanmaktadır.23 Bu kap-
samda mevcut düzlemde ölçme-değerlendirme rejimlerinin yo-
ğunlaştığı, performans göstergelerinin kurumsal öncelikleri belir-
lediği bir bağlamda okullar, bilişsel çıktıları güvence altına almak 
üzere yapılandırılsa da bu odak, eğitimin eşit derecede kritik olan 
etik, toplumsal ve ilişkisel hedeflerini çoğu zaman ikincilleştir-
mektedir.24 Dewey’in eğitimi “yaşamın kendisi” olarak konumlan-
dıran perspektifiyle karşılaştırıldığında, bugünün pek çok okulun-
da öğrenme süreçlerinin yaşamla bağları zayıflayabilmekteyken; 
kanıt–gerekçe standartları, iş birliği içinde ortak akıl yürütme, 
özen ve sorumluluk gibi hedefler müfredatın örtük yapısı içerisin-
de ötelenebilmektedir.25 Sonuç, bilişsel kazanımların belirli bir 

 
22 Nel Noddings, Eğitimde Bakım Etiği, çev. Melahat Kızıl, Ankara: Nobel 

Akademik Yayıncılık, 2013, s. 35-52. 
23 Biesta, İyi Eğitim Nedir?, s. 39-47. 
24 A.g.e., s. 39-47. 
25 Dewey, Demokrasi ve Eğitim, 97-104. 



GİRİŞ 21

düzeyde gerçekleşmesine karşın, ortak yaşamın niteliğini doğru-
dan belirleyen demokratik katılım, etik muhakeme ve ilişkisel 
güven alanlarında beklenen ilerlemenin sınırlı kalmasıdır. 

Eğitim, bireyin hem bilgiyle donatılmasını hem de toplum 
içinde etik, estetik ve insani değerler temelinde var olabilmesini 
amaçlasa da gerek geleneksel gerek çağdaş eğitim yaklaşımlarında 
görülen sınırlılıklar, bu amacın tam olarak gerçekleşmesini engel-
lemektedir. Bu bağlamda bilginin aktarımına odaklanan gelenek-
sel model, öğrenciyi çoğu zaman pasif bir alıcı konumunda bıra-
kırken; çağdaş model, bireysel özgürlük ve yaratıcılığı öne çıkar-
ma çabasında, kimi zaman yönlendirici ve değer temelli bir çerçe-
ve sunmakta yetersiz kalmaktadır. Nitekim çağdaş eğitim yakla-
şımları teorik düzeyde öğrenciyi merkeze alarak eleştirel düşün-
me, yaratıcılık ve problem çözme gibi 21. yüzyıl becerilerini geliş-
tirmeyi hedeflese de bu hedeflerin uygulamada yüzeysel kaldığına 
dair çok sayıda araştırmada mevcuttur.26 Okul ortamlarında proje, 
etkinlik veya grup çalışmaları gibi çağdaş uygulamalar sıkça ya-
pılmasına rağmen, bu süreçler çoğu zaman bilişsel derinlik yarat-
mamaktadır. Bu nedenle öğrenciler bilgiyle anlamlı bir ilişki kur-
mak yerine, etkinliğin biçimsel yönüne odaklanmaktadır. Öğren-
me süreçleri “nasıl yapılır” sorusuna cevap üretse de “neden” ve 
“ne için” yapıldığı sorularını ihmal ettiğinden, çağdaş eğitimdeki 
yöntemler öğrencinin eleştirel akıl yürütme, kanıt kullanma, kav-
ramsal bağlantı kurma ve düşünceyi temellendirme gibi bilişsel 
becerilerinde de kalıcılık sağlayamamaktadır. Bununla birlikte, 
çağdaş eğitimde öne çıkan “özgürlük” ve “katılım” idealleri, yön-
lendirici bir etik çerçeveyle desteklenmediğinde, öğrencinin so-
rumluluk bilinci, empati ve değer farkındalığı boyutlarında da 
eksiklikler doğurmaktadır. İşte bu durumu da günümüzde toplum-
ların karşı karşıya kaldığı pek çok sosyal problemin ardında yatan 
temel dinamiklerden biri olarak değerlendirmek mümkündür. 

 
26 Christina Kain, Corinna Koschmieder, Marlies Matischek-Jauk ve Sabine 

Bergner, “Mapping the Landscape: A Scoping Review of 21st Century 
Skills Literature in Secondary Education,” Teaching and Teacher Education, 
151 (2024): 104739; Xiaoyan Yin, vd., “A Systematic Review of Critical 
Thinking Instructional Interventions in Language Education,” Thinking 
Skills and Creativity, 50 (2023): 101333; Heni Herlinawati, vd., “The Integra-
tion of 21st-Century Skills in the Curriculum of Education,” Heliyon, 10 
(2024): e25972; T.C. Millî Eğitim Bakanlığı, Talim ve Terbiye Kurulu Baş-
kanlığı (TTKB), 21. Yüzyıl Becerileri ve Değerlere Yönelik Araştırma Raporu, 
Ankara: MEB, 2023. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 22 

Çünkü eğitim, bireyin değer yargılarını, başkalarına karşı sorum-
luluk bilincini ve empatik farkındalığını biçimlendiren en güçlü 
toplumsal kurum olması bakımından, eğitim süreçleri bireyde bu 
duyarlıkları geliştiremiyorsa; toplumsal yaşamda empati eksikliği, 
iletişim kopukluğu, ötekileştirme ve şiddet eğilimleri kaçınılmaz 
hale gelmektedir. 

Eşitsizlik, ayrımcılık gibi okulun gündelik hayatında görünür 
olan çeşitli gerilimler olarak güncel sosyal problemlere baktığı-
mızda yalnız içerik aktarımı ya da yalnız katılıma dayalı düzenek-
lerin bu sorunların düşünme ve ilişki kurma biçimlerindeki kökle-
rine nüfuz etmekte yetersiz kaldığı görülmektedir. Öyle ki gele-
neksel yaklaşım görünür davranışı kısa vadede denetleyebilse de 
davranışı taşıyan değer ve gerekçe zeminini dönüştürememekte-
dir. Çağdaş yaklaşım ise her ne kadar ifade ve katılım alanı açsa 
da kanıt–gerekçe disiplinini ve ilişkisel özeni sistematik işletme-
diğinde kalıcı kültürel değişim üretmesi de olanaksızlaşmaktadır. 
Bu nedenle eğitimin öğrenme süreçlerini muhakemenin kalitesine 
ve ortak yaşamın etik ilkelerine bağlayan bir okul kültürü inşa 
etmesi gerekmektedir.27  

Özetle, günümüz eğitim sistemleri bilişsel hedeflere yönelik 
ilerlemeler kaydederken, demokratik katılım, etik muhakeme, 
karşılıklı özen gibi toplumsal nitelikli hedeflerde beklenen bütün-
lüklü etkiyi her zaman üretememektedir. Bu durum, pedagojik 
yaklaşımı ne salt aktarımcı ne de yalnızca katılımcı bir düzene 
sıkıştırmayan; düşünmenin biçimini, dilini ve topluluk içindeki 
dolaşımını yöntembilimsel ilkelere bağlayan çerçevelere duyulan 
ihtiyacı açıkça göstermektedir. Böyle bir yönelim, bireysel gelişim 
ile toplumsal bütünleşme arasındaki köprüyü güçlendirmekle 
birlikte eğitimin hedeflerini çağdaş sosyal problemler karşısında 
uygulanabilir hale getirmektedir.28 Bugünün eğitim sistemleri, bir 
yandan standartlaştırılmış ölçme-değerlendirme ve performans 
göstergeleri aracılığıyla bilişsel çıktıları güvence altına almaya 
çalışırken, diğer yandan okulun demokratik kültür, etik duyarlık 
ve toplumsal sorumluluk üretme kapasitesini sürdürülebilir bi-
çimde kurumsallaştırmakta zorlanabilmektedir. Öğretmen mer-
kezli aktarımın düzen ve süreklilik sağlayan fakat öğrenciyi edil-
genleştirme yönünde risk taşıyan yanı ile öğrenci merkezli çağdaş 

 
27 Noddings, Eğitimde Bakım Etiği, s. 67-80. 
28 Biesta, İyi Eğitim Nedir?; Dewey, Demokrasi ve Eğitim. 



GİRİŞ 23

yönelimlerin katılımı artırmasına rağmen güçlü bir etik-epistemik 
çerçeve eşliğinde yürütülmediğinde yüzeyselleşmeye açık olması, 
eğitimde kalıcı bir dönüşüm tartışmasını gündemde tutmaktadır.29 
Nitekim bu tartışmanın odağında, öğrenmeyi yalnızca sonuçlara 
değil, süreçteki muhakeme kalitesine, gerekçelendirme standartla-
rına ve ilişkisel özenin içselleştirilmesine bağlayan yaklaşımların 
arayışı bulunmaktadır. Felsefi temellere dayalı pedagojiler, tam da 
bu noktada, düşünmenin biçimini, dilini ve topluluk içindeki dola-
şımını yöntembilimsel ilkelere bağlayarak öğretim ile okul iklimi 
arasındaki geçişleri belirginleştirmektedir.  

Araştırmalar, sosyal problemlerin çoğunun yalnızca ekonomik 
ya da politik nedenlerden değil, değer temelli eğitimin yetersizli-
ğinden kaynaklandığını göstermektedir.30 Nitekim bu sorunların 
en yaygın ve somut örneklerinden biri, okul ortamlarında giderek 
yaygınlaşan zorbalık problemidir. Bu nedenle literatürde son yıl-
larda birçok araştırmacının zorbalığı önlemeye yönelik çalışmalar 
yaptığı görülmektedir.31 Örneğin Frey ve arkadaşlarının geliştirdi-
ği Steps to Respect programı da benzer biçimde, okul temelli önle-
me çalışmalarının zorbalık sıklığını ve mağduriyet oranlarını dü-
şürmede etkili olduğunu göstermektedir.32 Türkiye’deki bazı yarı-

 
29 Aykaç, Eğitim Programları ve Öğretim. 
30 Gert J. J. Biesta, Ölçme Çağında İyi Eğitim: Etik, Politika, Demokrasi, çev. 

Ferda Keskin, Ankara: Pegem Akademi Yayıncılık, 2016;            
Nel Noddings, Caring: A Relational Approach to Ethics and Moral Education, 
2nd ed., Berkeley: University of California Press, 2013;             
UNESCO, Education 2030: Incheon Declaration and Framework for Action for 
the Implementation of Sustainable Development Goal 4, Paris: UNESCO Pub-
lishing, 2015;             
Serkan Özdemir, Eğitimde Değer Temelli Yaklaşımlar ve Etik Duyarlık, An-
kara: Pegem Akademi Yayıncılık, 2024. 

31 Hannah Gaffney, Maria M. Ttofi ve David P. Farrington, Effectiveness of 
School-Based Programs to Reduce Bullying Perpetration and Victimiza-
tion: An Updated Systematic Review and Meta-Analysis, Campbell Syste-
matic Reviews, 17, 2021, s. 1–52; Claire F. Garandeau, Tiina Turunen, Silja 
Saarento-Zaprudin ve Christina Salmivalli, “Effects of the KiVa Anti-
Bullying Program on Defending Behavior: Investigating Individual-Level 
Mechanisms of Change,” Journal of School Psychology, 97, 2023, s. 45–60; 
Emily R. Kutok, Megan M. Schroeder, Natalie L. Pate, Elizabeth A. Stuart 
ve Melissa A. Scharf, “A Cyberbullying Media-Based Prevention Interven-
tion for Adolescents,” JMIR Mental Health, 8(9), 2021, 

32 Karin S. Frey, Miriam K. Hirschstein, Jennie L. Snell, Leihua Van Schoiack 
Edstrom, Elizabeth P. MacKenzie ve Carole J. Broderick, “Reducing Playg-



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 24 

deneysel çalışmalar, psikoeğitim temelli programların zorbalık 
eğiliminde azalma sağladığını gösterse de bazı çalışmalar da  
problem çözme  gibi bazı bilişsel-duyuşsal göstergelerde beklenen 
düzeyde artış oluşturmadığını ortaya koymaktadır.33 Bununla 
birlikte bu programların çoğu davranışsal değişim düzeyinde kala-
rak zorbalığın etik, bilişsel ve değer boyutlarını derinlemesine ele 
almada sınırlıdır. Müdahaleler genellikle “öğrenciyi doğru davra-
nışa yönlendirme” ekseninde yapılandırsa da bireyin eyleminin 
anlamını, niyetini ve başkasına yönelik sorumluluk bilincini sor-
gulama fırsatı sunmamaktadır. Öte yandan sosyal problemlerin 
önemli bir kısmı, değer temelli eğitimin yüzeyde kalmasından 
kaynaklanmaktadır. Değer eğitimi, bilişsel aktarım düzeyinin 
ötesine geçerek eleştirel düşünme ve felsefi sorgulama zemini 
üzerinde anlam kazandığında etkili olması mümkündür. Bu açıdan 
teorik bilgi düzeyinde kalan değer öğretimi, bireyin eylemlerine 
ve karar süreçlerine yön vermesi mümkün olmaması nedeniyle 
değerlerin içselleştirilmesi, sorgulama, gerekçelendirme ve empa-
tiyi içeren felsefi bir öğrenme sürecini gerekli kılmaktadır. Çünkü 
okullarda verilen geleneksel değerler eğitimi dersleri, çoğu zaman 
öğrencinin aktif katılımını ve ahlaki muhakemesini geliştireme-
mekle birlikte öğrencinin değerleri sorgulamasını, anlamlandır-
masını ve içselleştirmesini sağlayamadığından, istenen davranış 
örüntüleri yalnızca yüzeysel uyum düzeyinde kalmaktadır. Bu 
nedenle eğitimin toplumsal rolünü yeniden düşünmek, zorbalık 
gibi sosyal problemlerin çözümüne yönelik değer temelli ve eleşti-
rel pedagojik yaklaşımları gündeme getirmeyi gerektirmektedir. 
İşte bu noktada karşımıza Çocuklar için Felsefe (P4C) yaklaşımı 
çıkmaktadır. P4C’nin öğrencilerin ahlaki muhakeme, ilişkisel 
farkındalık ve toplumsal duyarlılık geliştirmelerine katkı sunduğu 

 
round Bullying and Supporting Beliefs: An Experimental Trial of the Steps 
to Respect Program,” Developmental Psychology, 41 (3), 2005, s. 479–490. 

33 Samet Sezgin ve Ömer Karaman, “Akran Zorbalığını Önlemeye Yönelik 
Psikoeğitim Programının Zorbalık Düzeyi ve Problem Çözme Becerisi Üze-
rindeki Etkisi,” Ondokuz Mayıs Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 43(2), 
2024, s. 907–950; Ayşe Akyüz ve Zehni Koç, “Empati Yönelimli Siber Zor-
balık Psiko-Eğitim Programının Lise 9. ve 10. Sınıf Öğrencilerinin Siber 
Zorbalık ve Empati Düzeylerine Etkisi,” Gazi Üniversitesi Gazi Eğitim Fa-
kültesi Dergisi, 40(1), 2020, s. 75–111; Hülya Kartal ve Asude Bilgin, “İlköğ-
retim Öğrencilerine Yönelik Bir Zorbalık Karşıtı Program Uygulaması: 
Okulu Zorbalıktan Arındırma Programı,” Eğitimde Kuram ve Uygulama, 
3(2), 2007, s. 207–227.. 



GİRİŞ 25

çeşitli çalışmalarda ortaya koyulmuştur.34 Bu kapsamda literatür-
de P4C’nin bilişsel kazanımlara eşlik eden sosyal-duygusal etkile-
rine ilişkin bulgular, sınıf içi söylemin kanıt-gerekçe temelli stan-
dartlarla ve karşılıklı dinleme normlarıyla dönüştürülebildiğini; 
bu dönüşümün okulun gündelik etkileşimlerine yansıyabildiğini 
göstermektedir. Bu bağlamda, şu temel soru gündeme gelmekte-
dir: Mevcut eğitim yaklaşımların sınırlı kaldığı sosyal problemler 
karşısında, P4C yöntemi bir çözüm olabilir mi? Çalışmada bu 
sorudan hareketle zorbalık özelinde P4C yöntemi ile gerçekleştiri-
len değer temelli bir eğitimin, zorbalık problemi karşısında etkili 
olup olmadığını belirlemek amaçlanmaktadır. Bu kapsam elde 
edilen bulgular, P4C’nin yalnızca zorbalık bağlamında değil, genel 
olarak sosyal problemlerin çözümünde dönüştürücü bir eğitim 
yaklaşımı olup olamayacağına da ışık tutacaktır. 

Yapılan sistematik tarama, P4C’nin bilişsel ve sosyal-duygusal 
çıktıları üzerine çalışmalar bulunduğunu gösterse de P4C’nin 
akran zorbalığını veya sosyal problemleri doğrudan hedef alan ve 
etkiyi değerlendiren deneysel/yarı deneysel çalışmalara rastlan-
madığını göstermektedir. Nitekim zorbalık alanındaki müdahale 
literatürü büyük ölçüde P4C dışındaki psikoeğitim ve okul iklimi 
programlarına dayanmaktadır. P4C’nin sosyal problemler bağla-
mında özellikle akran zorbalığı üzerinde doğrudan etkisini incele-
yen bir çalışma bulunmadığından literatürdeki bu boşluğun dol-
durulması hedeflenmektedir. Nitekim günümüzde zorbalık vaka-
ları hem okul içinde hem de çevrimiçi ortamlarda artış eğilimi 
göstermesi, araştırmanın kritik noktalarından biridir.35 Bu bağ-
lamda çalışmamız eğitimin asli işlevlerinden biri olan insanlaşma-

 
34 Matthew Lipman, Thinking in Education, 2nd ed., Cambridge: Cambridge 

University Press, 2003; Laurance Splitter ve Ann Margaret Sharp, Teaching 
for Better Thinking: The Classroom Community of Inquiry, Melbourne: 
ACER Press, 1995; Steve Trickey ve Keith J. Topping, “Philosophy for 
Children: A Systematic Review,” Research Papers in Education, 19 (3) 
(2004): 365–380. 

35 World Health Organization, Regional Office for Europe, A focus on adoles-
cent peer violence and bullying in Europe, central Asia and Canada. HBSC 
international report 2021/2022, Vol. 2, Copenhagen: WHO/Europe, 2024; 
T.C. Millî Eğitim Bakanlığı, TIMSS 2023 Türkiye Raporu, Ankara: MEB, 
2024; UNESCO, Behind the Numbers: Ending School Violence and Bullying, 
Paris: UNESCO Publishing, 2019; European Parliamentary Research Servi-
ce, Cyberbullying among young people: Laws and policies in selected Member 
States, Brussels: European Parliament, 2024. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 26 

yı yani bireyin düşünme, niyet ve etik muhakemesinin olgunlaş-
masını yeniden merkeze alarak, öğrencilerin birbirleriyle ve top-
lumsal çevreyle kurdukları ilişkilerde etik özneleşmeyi güçlendi-
recek bir yönelimin mümkün olup olmadığını sorgulama imkanı 
sunmaktadır. 

Bu çalışmanın özgün katkısı zorbalık problemi karşısında 
P4C’nin etkililiğini karma yöntem temelinde, nitel ve nicel veri-
lerle doğrudan analiz etmesidir. Böylelikle çalışma, kuramsal çer-
çeve ile uygulama verisini aynı model altında bir araya getirerek 
alana yöntemsel ve bağlamsal katkı sunmayı amaçlamaktadır. Bu 
amaç doğrultusunda, tezin yapısı, araştırma probleminin kavram-
sal temellendirilmesinden yönteme ve bulgu tartışmasına doğru 
ilerleyen bütünlüklü bir kurgu içinde tasarlanmıştır. Bu kapsamda 
çalışmanın birinci bölümünde ilk olarak sosyal problemlerin ta-
nımı, kapsamı ve ortaya çıkış dinamikleri ele alınmasının ardın-
dan bu problemlerin birey ve toplum üzerindeki etkileri tartışıl-
maktadır. Devamında zorbalığın ne anlama geldiği, türleri, neden-
leri ve etkileri, literatürde yer alan bireysel, ailesel, çevresel ve 
toplumsal-kültürel etmenler ekseninde sistematik biçimde çözüm-
lenmektedir. Bölüm, alanyazında öne çıkan mücadele yaklaşımla-
rını karşılaştırmalı olarak gözden geçirerek, sonraki bölümde ele 
alınan pedagojik çözüm arayışına bir geçiş köprüsü kurmaktadır.  

Çalışmanın ikinci bölümünde ise araştırmanın önerdiği peda-
gojik yaklaşımı olan P4C’nin tarihsel arka planı, kurucu isimleri 
ve kuramsal dayanaklarıyla ortaya koyulmaktadır. Bu kapsamda 
P4C’nin felsefi temelleri, Sokrates’in diyalog geleneği, Dewey’in 
pragmatist eğitim anlayışı, Vygotsky’nin sosyokültürel yaklaşımı 
ve Freire’nin eleştirel pedagojisi üzerinden ele alınmakta; ardın-
dan P4C’deki eleştirel, yaratıcı, özenli ve işbirlikçi düşünmeye 
karşılık gelen “4C” modeli ile kullanılan yöntem ve uygulama 
aşamaları analiz edilmektedir. Bir sonraki aşamada ise McCall, 
Nelson, Matthews ve Jackson gibi farklı P4C çizgilerinin metodo-
lojik farklıklar değerlendirilmektedir. 

Üçüncü bölümde çalışmanın ampirik ayağını sunarak araştır-
ma sorunsalını veriye dayalı biçimde incelemektedir. Bu bölümde 
Karma yöntem temelinde önce nicel aşamada ön-son testler ista-
tistiksel çözümlemelerle, ardından nitel aşamada elde edilen veri-
ler refleksif tematik analiz yöntemiyle analiz edilmektedir. Bölüm, 
bulguların yorum ve değerlendirilmesinin ardından değer temelli 
P4C uygulamasının zorbalık karşısındaki etkisine ilişkin bütüncül 



GİRİŞ 27

analiz sunmaktadır. Son olarak sonuç ve öneriler bölümünde ise 
tezin kuramsal ve ampirik katkıları sentezlenerek temel bulgular 
özetlenip tartışılarak kuramsal çıkarımlar ile uygulama ve politika 
önerileri sunulmaktadır. Böylece tez, yalnız akademik alana değil, 
sahaya da yön gösteren bir kapanışla tamamlanmaktadır. 

Genel olarak bu kurgu eğitimi yaşayan bir topluluk içinde pay-
laşılan akıl yürütme ve etik ilişkilenme biçimi olarak yeniden 
düşünmeyi; P4C’nin bu yeniden düşünüşte üstlenebileceği rolü 
hem kuramsal temellendirme hem de bağlamsal uygulama yoluyla 
sınamaya olanak tanımaktadır. Bununla birlikte çalışma, öğren-
menin yalnızca çıktılarla değil, muhakemenin kalitesi ve ilişkisel 
özenin sürdürülebilirliği ile anlam kazandığı varsayımına yaslan-
masıyla eğitimin toplumsal yaşamın hem nedeni hem sonucu 
olma niteliği, felsefi pedagojinin imkânlarıyla somutlaştırma giri-
şimidir. Öyleyse bu noktadan itibaren, söz konusu girişimin ilk 
aşaması olan sosyal problemler bağlamında zorbalık problemini 
ayrıntılı biçimde analiz etmek gerekmektedir. 
 
 





 

yw 

BÖLÜM I 

Sosyal Problemler Bağlamında 
Zorbalık Problemi 

 
 
 
 
 
Sosyal problemler toplumların sürekliliğini, bütünlüğünü ve 

bireylerin yaşam kalitesini olumsuz yönde etkileyen olgular ara-
sında önemli bir yere sahiptir. Bu yönüyle söz konusu problemler, 
bireysel düzeyde yaşanan zorlukların yanı sıra toplumsal yapının 
işleyişinden kaynaklanan, çok sayıda insanı etkileyen ve çözümü 
hem bireysel hem kolektif çaba gerektiren sorunlardır. Bu bölüm-
de öncelikle sosyal problemlerin tanım ve kapsamı ele alınacaktır. 
Ardından bu problemlerin ortaya çıkış süreçleri, nedenleri ve bi–
rey ile toplum üzerindeki etkileri tartışılarak sosyal problemlerin 
çok boyutlu yapısı, yapısal ve kültürel dinamiklerle ilişkisi bütün-
cül bir biçimde ortaya koyulacaktır. 

Bu genel çerçeveden sonra, sosyal problemlerin eğitim ortam-
larındaki en somut görünümlerinden biri olan zorbalık olgusu 
derinlemesine incelenecektir. Bu kapsamda fiziksel, sözel, ilişkisel 
ve siber zorbalık olarak zorbalığın farklı türleri sistematik biçimde 
analiz edilecektir. Sonrasında ise zorbalığın ortaya çıkışında etkili 
olan bireysel, ailesel, çevresel ve toplumsal-kültürel faktörler ele 
alınacaktır. Bu çerçevede bireysel düzeyde empati eksikliği, öfke 
kontrolü sorunları ve psikolojik etkenlerle birlikte ailesel bağlam-
da ebeveyn tutumları, aile içi şiddet ve sosyoekonomik koşullar 
incelenecektir. Çevresel düzeyde ise okul iklimi, akran ilişkileri ve 
dijital ortamlar; toplumsal-kültürel boyutta ise toplumsal cinsiyet 
rolleri, önyargılar ve şiddeti normalleştiren normlar ele alınarak 
zorbalığın çok katmanlı nedenleri bütüncül biçimde sunulacaktır. 
Tüm bunların yanında zorbalığın sadece mağdurlar üzerinde de-



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 30 

ğil, zorbalığı yapan bireyler ve tanık olanlar üzerinde de derin 
etkiler bıraktığı göz önünde bulundurularak, bireysel düzeydeki 
yansımaları üç boyutlu bir çerçevede analiz edilecektir. Öte yan-
dan zorbalığın toplumsal düzeyde yarattığı sonuçlar da değerlen-
dirilerek özellikle sosyal problemlerin yaygınlaşmasına ve derin-
leşmesine nasıl katkıda bulunduğu değerlendirilecektir. 

Son olarak, bu bölümde zorbalıkla mücadelede öne çıkan yön-
temler tartışılacak; eğitim politikaları, psikososyal destek meka-
nizmaları ve değerler eğitimi uygulamalarının zorbalık problemi-
nin çözümündeki rolü değerlendirilecektir. Böylelikle zorbalığın 
sosyal problemler içerisindeki özgün konumu vurgulanarak bir 
sonraki bölüm için kuramsal bir zemin oluşturulacaktır. 

 

1. Sosyal Problemlerin 
Tanımı ve Kapsamı 

Sosyal problemi tanımlamak için öncelikle problem kavramını 
irdelemek gerekmektedir. Problem veya sorun kavramı, kökeni 
Fransızca problème Eski Yunanca próblema “öne atma, ortaya bir 
soru atma” sözcüğünden türetilerek genel bir tanımla çözüm gerek-
tiren bir duruma karşılık gelmektedir. Başka bir ifadeyle problem, 
mevcut durum ile hedef arasındaki farklılıkla birlikte ortaya çıkan, 
aşılması gereken engeldir. Mevcut durum, içinde bulunulan gerçek-
lik ve koşullar iken hedef durum bir amaca yönelik ulaşılmak iste-
nen idealdir. Bu iki temel unsur arasındaki fark problemin temelini 
oluşturarak çözüm gereksinimini ortaya çıkarmaktadır. İki durum 
arasındaki aşılamayan veya aşılması beklenen fark olan problem 
çeşitli alanlarda ortaya çıkabilmektedir. Buna göre başlıca problem 
çeşitleri, bireysel problem, felsefi problem, bilimsel problem ve sos–
yal problem olarak öne çıkmaktadır. Bireysel problem, bireyin kişi-
sel yaşamında karşılaştığı güç iken felsefi problem, kavramlarla il–
gili sorgulamalardan doğan düşünsel sorular, bilimsel problem ise 
herhangi bir bilim dalına ait deney ve gözlem yoluyla çözülmesi 
gereken sorulardır. Peki bir problemi “sosyal” problem yapan ne-
dir? Bu soruyu cevaplamak için ilk olarak sosyal kavramını analiz 
etmek gerekmektedir.  

Latince socius sözcüğüne dayanan “yoldaş, arkadaş, ortak” an-
lamlarında kullanılan Türkçeye Fransızca “toplumla, toplulukla 
ilgili” anlamına gelen social kelimesinden geçen sosyal kavramı 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 31

günümüzde; toplum, topluluk, toplumsal olan, bireyler arası ilişki-
ler gibi geniş bir anlama sahiptir. Toplum ise sözlük tanımıyla 
bilinçli bireylerden ve özellikle aralarında örgütleşme bağları ve 
karşılıklı görevler bulunan kişilerden kurulu topluluktur.1 John 
Dewey’in ifadesiyle toplum, ortak çizgiler üzerinde ortak ruhla ve 
ortak hedeflere karşı çalıştıkları için bir arada duran ve birlikte 
tutunan insanların toplamıdır.2 Öyleyse bir problemin sosyal veya 
toplumsal olması, söz konusu problemin toplumu ilgilendiren, 
toplumu şekillendiren ve toplumsal ilişkileri etkilemesi bakımın-
dan öteki problemlerden ayrılmasıdır. Bu bağlamda sosyal prob-
lem, belli bir kişiyi, herhangi bir alanı veya bilim dalına ait karşı-
laşılan güçlük, çıkmaz veya engel değil, birtakım nedenlere bağlı 
toplumda ortaya çıkan çözüm gerektiren sorunlardır. Toplumu 
oluşturan bireyler olduğundan, bir sosyal problem insanlar arası 
ilişkilerden doğmakla birlikte toplumun genelini etkileyen zorluk 
olan sosyal problem toplumsal yapıyı şekillendirmektedir. Gerçek 
hayatı etkileyen sorunları içeren sosyal problem, dünyadaki belirli 
bir bölge veya insan grubuyla ilgili sorunları tanımlamak için 
kullanılan bir terimdir.3 Öte yandan sosyal problemler; doğal de-
ğil, bizzat toplum tarafından inşa edilen, nesnel, evrensel, topluma 
zarar veren, çok sayıda insanı etkileyen zaman geçtikçe birikerek 
büyüyen, çözümü için kolektif seferberlik ve eylem gerektiren ve 
de çözümü mümkün olan problemlerdir.4 Bu bağlamda herhangi 
bir sosyal problem, bireysel nitelikteki bir problemden farklı ola-
rak doğrudan toplumun yapısından kaynaklanan ve toplumsal 
yaşamın işleyişini sekteye uğratan olgular olarak çeşitli nedenler-
den ortaya çıkan tarihsel koşulların, iktidar ilişkilerinin ve değer 
yargılarının ürünüdür. Sosyal problemler geniş bir kapsama sahip 
olsa da öne çıkan çeşitlerini aşağıdaki tabloyla özetlemek müm-
kündür. 

 

 
1  Bedia Akarsu, Felsefe Sözlüğü, 17.b., İstanbul: İnkılap Kitabevi, 2019, s. 177. 
2  John Dewey, Okul ve Toplum, ed. Mevlüt Aydoğmuş, Konya: Palet Yayınla-

rı, 2023, s. 12. 
3  Suresh Murugan (T. M. Suresh), Social Problems and Social Legislation, 

Social Work Department, PSGCAS, 2013. 
4  Melih Çoban, “Sosyal/Toplumsal Sorunlar” 2.b., Ankara: Tübitak Bilim 

Yayınları, Sosyal Bilimler Ansiklopedisi, 2022, s.128 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 32 

 

Şekil 1: Sosyal Problemler 

 
Şekil 1’de görüleceği üzere genel bir çerçeveden baktığımızda 

sosyal problemlerin kapsamına giren başlıca problemler hak ihlalle-
ri, eşitsizlik, ayrımcılık, çevre sorunları, toplumsal krizler ve zorba-
lık problemi olarak karşımıza çıkmaktadır. Hak ihlalleri, temel hak-
ların çeşitli biçimlerde göz ardı edilmesi durumu ifade etmektedir. 
Bu bağlamda insan, kadın, çocuk hayvan olmak hakları olmak üze-
re hak ihlalleri temel yaşam hakkından özgürlüğe, eğitim hakkın-
dan sağlık hakkına kadar geniş bir alanı kapsamaktadır. Hayvan 
hakları problemi ise hayvanların yaşam, özgürlük, iyi muamele 
görme haklarının ihlaliyle ortaya çıkan sorunken insan hakları 
problemi, her bireyin insan olması nedeniyle doğuştan sahip olduğu 
evrensel, devredilemez haklarının ihlal edilmesine karşılık gelmek-
tedir. Çocuk işçiliği, istismar, ihmal, erken yaşta evlilikleri en yay-
gın görünümler olan çocuk hakları problemi 18 yaş altındaki birey-
lerin eğitim, sağlık, barınma, korunma ve katılım gibi temel haklar-
dan yeterince yararlanamaması veya bu hakların ihlal edilmesi 
iken, kadın hakları problemi toplumsal yaşamda eşit yurttaşlık 
temelinde yer alabilmesi için tanınan hakların zedelenmesiyle eği-
tim, istihdam, sağlık, siyaset ve hukuk gibi toplumun her alanında 
görülebilen cinsiyet temelli bir toplumsal sorundur. 

Toplumsal yapıdan ve güç ilişkilerinden kaynaklanan, ekono-
mik alan, eğitim, sağlık, siyaset, hukuk ve kültürel katılım gibi pek 
çok alanda ortaya çıkan eşitsizlik, bireylerin hak, fırsat ve kaynak-
lara erişiminde yaşanan dengesizliktir. Cinsiyet eşitsizliği, kadınla-



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 33

rın ve erkeklerin sosyal, ekonomik kültürel ve siyasal alanlarda eşit 
hak ve fırsatlara sahip olmamasıdır. Irkçılık, bireylerin ya da grup-
ların biyolojik, etnik ya da kültürel farklılıkları temel alarak bu 
farklılıklara bağlı dışlama, ötekileştirme eylemi iken ayrımcılık et–
nik kökenle sınırlı olmayıp cinsiyet, dini dil, engellilik durumu sos–
yoekonomik statü gibi farklılıklara bağlı ortaya çıkan davranıştır. 

Çevre sorunları, doğal kaynakların aşırı tüketimi, çevre kirlili-
ği, iklim değişikliği ve biyolojik çeşitlilik kaybı gibi ekolojik den-
geyi bozan problem iken sürdürebilirlik gelecek kuşakların yaşam 
hakkını ve doğal kaynaklarını tehlikeye atmadan ekonomik, sos-
yal ve çevresel gelişmeyi sağlayamama sorunudur. Suç ve şiddet, 
intihar, savaşlar, bağımlılıklar ve terör gibi çeşitli sorunları ifade 
eden toplumsal krizler ise birey ve toplumların güvenliğini, birlik 
ve beraberliğini, yaşam kalitesini tehdit eden geniş ölçekli sorun-
ları kapsamaktadır. Hukuka aykırı davranışların tümüne karşılık 
gelen suç iken şiddet, her türlü fiziksel ve psikolojik zarar verme 
davranışı olduğundan suç ve şiddet problemi bireysel güvenliği ve 
toplumsal düzeni sarsan sosyal problemlerdendir. Öte yandan in–
tihar, bireyin kendi yaşamına son verme eylemi olup toplumun 
ruh sağlığı ve değerler sistemiyle yakından ilişkili olan bir prob-
lemdir. Devletler veya topluluklar arası yaşanan silahlı çatışmanın 
en üst seviyesi olan savaşlar, çıkar çatışmalarının silahlı mücade-
leye dönüşmesine karşılık gelmektedir. Bir diğer toplumsal kriz 
olan bağımlılıklar ise bireyin iradesini kısıtlayan, fiziksel ve psiko-
lojik zarar veren madde, alkol, kumar, teknoloji bağımlılığı gibi 
türleriyle öne çıkan davranışlardır. Öte yandan terör ise siyasal 
ideolojik veya dini amaçlarla toplumda baskı yaratmak amacıyla 
çeşitli şiddet eylemleridir. Son olarak zorbalık problemi ise bireyin 
ya da grubun diğerlerine karşı fiziksel, sözel, ilişkisel ve siber 
olarak sürekli tekrarlanan kasıtlı zarar verici davranışlardır. 

Söz konusu sosyal problemlerin her biri öznellikten yoksun, 
ölçülebilen, gözlemlenen, nesnel gerçekliğe sahiptir. Bu yönüyle 
farklı toplumlarda farklı şekilleriyle ortaya çıksa da sosyal prob-
lemler evrensel nitelik taşıyan, tüm insanlığı kapsayan ortak ve 
geçerli meselelerdir. Tam da bu nedenle sosyal problemlerin en 
önemli yönlerinden biri topluma zarar veren sonuçlar doğurması-
dır. Söz konusu problemlerin mevcudiyeti ve yoğunluğu toplum-
dan topluma değişse de her biri toplumlar tarafından tecrübe edi-
len, gözlemlenen ve küresel düzlemde öne çıkan problemlerdir. 
Her bir problem tek başına belli bir süreç ve nedenler doğrultu-



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 34 

sunda ortaya çıkarak varlığını küresel ölçekte kanıtlamıştır. Öy-
leyse bu noktadan itibaren sosyal problemlerin ortaya çıkışı ve 
nedenlerini incelemek yerinde olacaktır. 

 

2. Sosyal Problemlerin 
Ortaya Çıkışı ve Nedenleri 

Sosyal problemler toplumsal hayatın başlangıcından beri var 
olan, tarih boyunca zaman içerisinde, toplumda yaşanan gelişim ve 
değişmelerle birlikte çeşitli faktörlerin etkisiyle ortaya çıkmaktadır. 
Nitekim sosyal problemler çok boyutlu problemlere karşılık geldi-
ğinden her bir problem belirli bir neden ve nedenlerin etkileşimiyle 
birlikte ortaya çıkmaktadır. Bu problemlerin kökenine genel bir 
çerçeveyle baktığımızda ekonomik, kültürel, toplumsal, hukuki, 
politik, psikolojik gibi çeşitli nedenlerle karşılaşılmaktadır. 

Özellikle Aydınlanma düşüncesi ve modernitenin zemin hazır-
ladığı modern dönemle birlikte yaşanan gelişmeler doğrultusunda 
gerçekleşen Fransız Devrimi ve Sanayi Devrimi, umulan sonuçları 
doğurmaması; sanayi devrimi ile hızla artan kentleşme, nüfus yo–
ğunluğu, işsizlik, sınıfsal eşitsizlik gibi faktörler toplumsal çatış-
malara zemin hazırlamakla birlikte Fransız Devrimi’nin getirdiği 
özgürlük ve eşitlik idealleri tam anlamıyla hayata geçemeyip çe-
şitli sorunları beraberinde getirmiştir. Öte yandan Modern dö-
nemde bilim ve teknolojideki ilerlemeler ve hızlı değişimlere ayak 
uyduramayan bireyler ve topluluklar, psikolojik ve sosyokültürel 
bağlamda bir kimlik krizine sürüklenmiştir. Ek olarak küreselleş-
me ve teknolojik devrimler ise geleneksel değerlerin zayıflaması-
na, toplumsal bağların çözülmesine ve bireylerin yalnızlaşmasına 
yol açmış; tüm bu gelişmeler günümüzdeki sosyal problemlerin 
şekillenmesinde belirleyici bir rol oynamıştır.  

Sosyal problemlerin en temel nedenlerinden olan ekonomik 
faktörler, gelir eşitsizliği sorununu meydana getirdiğinden yok-
sulluk oranında artmasına neden olmaktadır. Nitekim yoksul ol–
mayanlar her türlü fırsattan yararlanırken toplumun yoksul olan 
kesimi gerek sağlık gerek eğitim hatta barınma gibi temel haklar-
dan yeterince yararlanamamaktadır.5 Bu durumda suç ve şiddette 
artışa neden olmakla birlikte ayrımcılık, hak ihlalleri, intihar gibi 

 
5  Richard Wilkinson, Kate Pickett, The Spirit Level: Why Equality is Better for 

Everyone, London: Penguin Books, 2010. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 35

sosyal problemleri de beraberinde getirmektedir.  
Sosyal problemlerin kaynağını oluşturan bir diğer etken ise 

kültürel nedenlerdir. Özellikle ataerkil toplumlarda kadınların 
ikinci sınıf muamelesi görmesi cinsiyet eşitsizliğine neden olarak 
kadına şiddet ve kadın cinayetleri problemlerini beraberinde ge-
tirmektedir. Bu da cinsiyete yönelik ayrımcılığı körükleyerek hem 
kız çocukları hem de kadınlara yönelik çeşitli hak ihlallerine ve 
toplumsal eşitsizlik sorununun en temel kaynaklarından biridir. 
Öte yandan kültürler arası değer çatışmaları da ırkçılık ve ayrım-
cılık sorunlarına neden olarak toplumlarda sosyal kutuplaşmaya 
öncülük etmektedir.6 Bu bağlamda toplumlarda kökleşmiş ön 
yargılar, geleneksel değerlere ilişkin katı yorumlar, farklılıkların 
tehlike olarak algılanmasına yol açmasıyla ayrımcılığın temelini 
oluşturmaktadır. 

Politik veya hukuki faktörlerde sosyal problemlerin ortaya çıkışı 
ve nedenleri arasındadır. Nitekim toplumdaki demokrasi eksikliği 
olmak üzere demokratik değerlerin yadsınması, eşitsizlik ve adalet-
sizlikleri meydana getirmektedir. Böylelikle demokratik mekaniz-
maların etkili işlememesi, hak ihlallerine neden olarak toplum gü-
venini sarsmaktadır. Bununla birlikte çevre koruma yasalarının uy–
gulanmaması çevre sorunlarını artırırken, terör ve bağımlılıkla mü–
cadeledeki hukuki yetersizlikler suç ve şiddet, intihar gibi öteki 
toplumsal krizleri de derinleştirmektedir. Öte yandan savaşlar, iş–
galler, otoriter yönetim şekilleri, terör gibi sorunların temel kayna-
ğını politik nedenler oluşturmaktadır. Bu nedenle politik kurumla-
rın kapsayıcı olmaması, toplumsal çatışmalara neden olarak nihaye-
tinde eşitsizlikleri arttırmaktadır.7  

Hızla ilerleyen teknolojik ilerlemeler çeşitli fırsatlar yaratarak 
toplumu olumlu yönde etkilese de birçok sosyal problemi berabe-
rinde getirmesi bakımından olumsuz etkileri de söz konusudur. Ni–
tekim özellikle günümüzde teknolojik bir getiri olan yapay zekanın 
gelişimiyle birlikte birçok sektörde artan işsizlik yoksulluğu arttıra-
rak, özellikle ekonomik eşitsizlik sorununu gündeme getirmektedir. 
Sosyal medya üzerinden belli bir cinsiyete, ırka, dile, dine ve top-
luma yönelik saldırgan paylaşımlar toplumun birlik ve bütününe 
yönelik tehditler oluşturarak eşitsizlik, ırkçılık ve ayrımcılık, suç ve 

 
6  Samuel P. Huntington, The Clash of Civilizations and the Remaking of 

World Order, New York: Simon & Schuster, 1996. 
7  Daron Acemoğlu, James A. Robinson, Why Nations Fail: The Origins of 

Power, Prosperity, and Poverty, New York: Crown Business, 2012. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 36 

şiddet, hak ihlalleri ve zorbalık problemlerinin ortaya çıkmasına 
neden olmakla birlikte söz konusu problemlerin hızla yaygınlaşma-
sına neden olmaktadır. Öte yandan teknolojiye erişimi olmayanlar 
teknolojinin getirdiği fırsatlara erişimde engeller yaşayıp dijital im–
kanlardan faydalanamamaya neden olduğundan ekonomik eşitsiz-
liğin derinleşmesine de yol açmaktadır. Öte yandan sanayi devrimi 
ile başlayan hızlı makineleşme üretimde enerji tüketimi arttırmakla 
birlikte fosil yakıt kullanımı hava kirliliği ve iklim değişikliği gibi 
sorunların başlıca kaynakları arasındadır. Bununla birlikte kaynak-
ların bilinçsiz tüketiminin yanında geri dönüşüm teknolojilerinin 
yetersiz kullanımı da diğer bir çevre sorunu olan sürdürülebilirlik 
sorununun nedenleri arasındadır. 

Bireylerin ruh sağlığı ve duygusal durumları sosyal problemlerin 
nedenleri arasındadır. Öyle ki psikolojik faktörler bireylerin sosyal 
ilişkilerini şekillendirmektedir. Örneğin sosyal problemlerin önemli 
bir nedeni olan stres, anksiyete, depresyon gibi psikolojik faktörler 
intiharı oranlarının artmasında önemli bir role sahip olmakla birlikte, 
insana ve hayvana şiddet sorunlarının da yaygınlaşmasında önemli 
bir etkisi vardır. Bununla birlikte özellikle akranlarda görülen zorba-
lık problemini ortaya çıkararak çeşitli ayrımcılıklara neden olmakta-
dır. Bu nedenle psikolojik nedenler, başta zorbalık, suç ve şiddet, 
eşitsizlik, hak ihlalleri, ırkçılık ve ayrımcılık hatta çevresel sorunları 
da ortaya çıkarmasında oldukça önemli bir yeri vardır. Peki tüm bu 
sorunların birey ve toplum üzerindeki etkileri nelerdir? 

 

3. Sosyal Problemlerin 
Birey ve Toplum Üzerindeki Etkileri 

Sosyal problemler, bireyi ve toplumu derinden etkileyen ve böy-
lelikle toplumun yapısını şekillendiren olgulardır. Bireye olan etki-
leri topluma olan etkilerinin de belirleyicisi konumundadır. Bu 
bağlamda bir sosyal problemin bireye etkileri, topluma olan etkile-
rini de şekillendirmektedir. Nitekim sosyal problemlerin birey üze-
rinde çeşitli etkileri bulunmaktadır. Bu etkilerin başında psikolojik, 
fiziksel ve sosyal etkiler yer almaktadır. Söz konusu etkiler bireyle-
rin yaşamlarını olumsuz yönde şekillendirerek, çeşitli sorunları da 
beraberinde getirerek toplumsal refahı zedeleyen bir niteliktir. 

Hak ihlalleri, bireylerin temel güvenliğini tehdit ederek çeşitli 
psikolojik travmalara yol açmaktadır. İnsan hakları ihlalleri, en 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 37

başta bireylerin sahip olduğu yetiler ve değerlerle birlikte kendile-
rini gerçekleştirmelerini engellemektedir.8 Nitekim ifade özgürlü-
ğünün kısıtlanması, keyfi tutuklamalar, ayrımcılık, işkence veya 
kötü muamele gibi ihlaller bireylerin özgürlüklerini ve onurlu ya-
şam hakkını doğrudan zedelediğinden bireylerde travma, güvensiz-
lik, korku ve yabancılaşma duyguları yaratması da kaçınılmazdır. 
Nitekim söz gelimi eğitim, sağlık ve çalışma hakkının engellenmesi, 
bireyin kişisel gelişimini sınırlayarak yaşam kalitesini düşürmekle 
birlikte bireylerde psikolojik yıpranmaya yol açmaktadır.  Bu prob-
lem, bireysel özgürlüklerin kısıtlanmasının yanı sıra adaletsizlik 
hissine neden olarak toplumsal uyum sorunu da beraberinde getir-
mektedir.9 Bireylerin hak ihlaline uğradığı toplumda barışçıl bir or–
tama ulaşma hedefiyle adalet arayışları artarak insan hakları ihlal-
leriyle öne çıkan toplumlar, çeşitli çatışmalara ve iç karışıklıklara 
daha açık hale gelmektedir. Polis şiddeti, keyfi tutuklamalar gibi 
çeşitli insan hakları ihlalleriyle toplumda adalet sistemi olan güve-
ninin sarsılarak hukukun üstünlüğüne olan inancı zedelemektedir.10 
Bu bağlamda sistematik hak ihlallerinin yaşandığı toplumlarda 
kutuplaşma artmasıyla toplumsal çatışmalar ve şiddet olaylarının 
da artış göstermesi mümkündür. Ayrıca, yatırım, üretim ve ulusla-
rarası iş birliği için gerekli olan güven ve istikrar ortamı zarar gör-
düğünden insan haklarının korunmadığı ortamlar ekonomik kal-
kınmayı da olumsuz etkilemektedir. Bu nedenle uzun vadede insan 
hakları ihlalleri, toplumsal dayanışmayı zayıflatarak toplumu de-
mokratik, adil ve sürdürülebilir bir gelecekten uzaklaştırmaktadır. 

Hayvan hakları ihlalleri sadece hayvanların yaşamına karşı bir 
tehdit unsuru oluşturmayıp birey ve toplum açısından da çeşitli et–
kileri vardır. Bireylerde çeşitli psikolojik sorunlara yol açarak, özel-
likle çocuklarda şiddete eğilimli bireyler olmalarına zemin hazırla-
maktadır. Nitekim hayvanlara yönelik şiddete tanık olan bireylerde 
duyarsızlaşma, empati kaybı ve şiddeti normalleştirme eğilimi geli-
şebileceğinden hayvanlara yönelik şiddet ve hak ihlallerin arttığı 
toplumlarda genel şiddet eğilimleri de arttırabileceğini söylemek 
mümkündür. Toplumsal düzlemde, hayvanlara yönelik şiddetin 

 
8  İoanna Kuçuardi, İnsan Hakları Kavramları ve Sorunları, 5.b., Ankara: Türki-

ye Felsefe Kurumu Yayınları, 2022. 
9  Will Kymlicka, Multicultural Citizenship, Oxford: Oxford University Press, 

1995. 
10 Jürgen Habermas, The Inclusion of the Other: Studies in Political Theory, 

Cambridge: MIT Press, 1998. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 38 

yaygın olduğu toplumlarda kadına, çocuğa, doğaya gibi şiddetin di–
ğer biçimlerine yönelik meşrulaştırmanın da artması mümkündür. 
Öte yandan örneğin yoğun et üretimi, deneyler, eğlence sektöründe 
kullanımlar gibi hayvanların endüstriyel ölçekte sömürülmesi çevre 
sorunlarını ve sürdürülebilirlik krizlerini derinleştirerek iklim deği-
şikliği, biyolojik çeşitlilik kaybı ve sağlık risklerini artırmaktadır. 
Uzun vadede bu ihlaller hem ekosistem dengesini hem de insan 
toplumlarının sürdürülebilir geleceğini tehdit eden yapısal bir prob-
lem haline gelmektedir. Bununla birlikte hayvancılık sektöründe 
görülen hayvanların kötü koşullarda yetiştirilmesi, uygun olmayan 
şekillerde kesilmesi gibi ihlallerin zoonotik hastalıkların yayılması-
na da neden olabileceği ortaya koyularak psikolojik sağlığın yanı 
sıra fiziksel sağlığı da etkilediği görülmektedir.11 

Çocuk istismarı ve çocuk hakları ihlalleri, depresyon ve anksiyete 
gibi çeşitli psikolojik sorunları beraberinde getirerek bireyin sağlıklı 
ilişkiler kurmasını da engellemektedir. Çocuğun maruz kaldığı fizik-
sel, duygusal ve cinsel saldırılar hem fiziksel hem psikolojik rahatsız-
lıklara neden olarak bireylerde kalıcı hasara neden olmaktadır. Nite-
kim çocuk istismarının ise yapılan bir meta-analiz çalışmasında dep-
resif bozukluklar, anksiyete, travma sonrası stres bozukluğuna her 
çeşit istismar türüyle ilişkili olduğu tespit edilmiştir.12 Bununla birlik-
te çocuk istismarı, duygusal, gelişimsel ve davranışsal bozukluklara 
neden olduğundan13 sosyal ilişkileri, sosyal uyumu ve üretkenliği 
olumsuz etkileyerek toplumun uzun süreli kalkınmasına zarar ver-
mektedir. Bu olumsuz etkiler, çocukta dikkat eksikliği ve öğrenme 
güçlüklerini meydana getirerek okuldan uzaklaşmaya kadar geniş bir 
çerçeveye uzanmaktadır. Böylelikle hem akademik başarı hem de 
bilişsel gelişimde kısıtlamalar meydana gelerek gelecek yaşamı olum-
suz etkilemektedir. Toplumsal açıdan baktığımızda çocuk istismarı ve 
çocuk hakları ihlalleri, suç ve şiddet eğilimlerinde artışa neden ol-
makta birlikte toplum refah düzeyi ve sosyal gelişim açısından tehli-
keye girmektedir. Nitekim söz konusu problemlerin yaygın olduğu 

 
11 Margo DeMello, Animals and Society: An Introduction to Human-Animal 

Studies, New York: Columbia University Press, 2012. 
12 Melissa J. Gardner, Helen J. Thomas, Holly E. Erskine, “The Association 

Between Five Forms of Child Maltreatment and Depressive and Anxiety 
Disorders: A Systematic Review and Meta-analysis,” Child Abuse & Neg-
lect, C. 96 (2019). 

13 Danya Glaser, “Emotional Abuse and Neglect (Psychological Maltreatment): 
A Conceptual Framework,” Child Abuse & Neglect, C. 26 (2002), s. 697–714. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 39

toplumlarda bireysel ilişkilerin zedelenmesiyle birlikte toplumsal 
norm ve değerlerde zarar görmektedir. 

Eşitsizlik problemi gelir eşitsizliği, cinsiyet eşitsizliği, eğitimde 
fırsat eşitsizliği gibi her türden eşitsizlik sorununun birey üzerin-
den etkisine baktığımızda özellikle depresif bozukluklara neden 
olduğuyla karşılaşmaktayız. Hari’nin ileri sürdüğü üzere bu prob-
lem toplumsal tehdit algısı oluşturarak böylelikle birey sosyal 
etkileşimden korkarak yalnızlaşmaktadır.14 Eşitsizlik, toplumun 
sadece alt tabakasına değil, üst tabakasını da etkileyerek toplum-
sal ilişkileri tahrip etmektedir. Eğitimde eşitsizliğin ise bireysel 
etkileri bireylerin kendilerini geliştirememeleri ve gelecek kaygı-
sının artması ve özgüven eksikliğidir. Bununla birlikte bireylerin 
ekonomik kalkınmasının yanı sıra toplumsal kalkınmaya da zarar 
vermektedir.15 Öte yandan eşitsizlik ırkçılık ve ayrımcılığı da te-
tikleyen bir problemdir. 

Irk, cinsiyet, inanç ya da engellilik temelinde yaşanan her türlü 
ayrımcılık, bireyde başta özgüven kaybı olmak üzere toplumsal 
aidiyet duygusunun zedelenmesine ve stres, depresyon, kaygı ve 
intihar gibi sorunlara yol açmaktadır. Ayrıca yapılan bir araştır-
mada ırkçılık ve ayrımcılığın kalp hastalığı ve böbrek hastalığı gi–
bi kronik rahatsızlıkları tetikleyerek fiziksel sağlığa da zarar ver-
diği kanıtlanarak bu probleme maruz kalan kişilerin sigara, alkol, 
madde bağımlığı ve sağlıksız beslenme gibi birçok alışkanlıklara 
neden olduğu ortaya koyulmuştur.16 Toplumsal düzeyde ise ırkçı-
lık ve ayrımcılık, sosyal uyumu zedelemekle birlikte toplumsal 
barışı bozarak, gruplar arası ön yargıların artması, kutuplaşma ve 
güvensizlik ile sosyal adalet ve eşit yurttaşlık ilkeleri zayıflayarak 
demokratik değerlerin aşınmasına neden olmaktadır. Öte yandan 
uzun vadede ayrımcılığın meşrulaştığı toplumlarda toplumsal 
kalkınma da olumsuz yönde etkilenerek çeşitli şiddet olaylarının 
artması da kaçınılmazdır. Bireysel etkilerin yanı sıra ırkçılık ve 
ayrımcılık problemi, toplumda gruplaşmalara ve çatışmalara ne-
den olarak toplumda barış ve huzuru bozulmasına zemin hazırla-
maktadır. 

 
14 Johann Hari, Lost Connections, Great Britain: Bloomsbury Publising, 2019, s.61. 
15 UNESCO, Global Education Monitoring Report 2020: Inclusion and Education 

– All Means All, Paris: UNESCO Publishing, 2020.https://unesdoc.unesco.–
org/ark:/48223/pf0000373721 

16 April D. Thames, “Experienced Discrimination and Racial Differences in Leu-
kocyte Gene Expression” Psychoneuroendocrinology Journal, 2019, 277-283. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 40 

Cinsiyet eşitsizliği, kadın ve kız çocukların potansiyellerini 
gerçekleştirmelerini sınırlandırarak ruhsal ve fiziksel sağlığına 
olumsuz etkilerde bulunmaktadır. Bununla birlikte kadın ve kız 
çocuklarının sosyal hayata katılımını engelleyerek gerek eğitim 
gerekse iş ve sosyal yaşamlarında çeşitli sorunlara yol açmaktadır. 
Eğitim, istihdam, sağlık hizmetlerine erişimdeki sınırlılıklar kadın-
ların yaşam kalitelerini doğrudan etkilemektedir. Nitekim kadın-
ların eğitim olanaklarından eşit biçimde yararlanamaması mesleki 
yeterlilik kazanmalarını ve toplumsal yaşamda aktif rol almalarını 
engellemesi istihdam alanına da yansıyarak düşük ücret, iş gü-
vencesizliği gibi sorunların ortaya çıkmasıyla kadınların ekono-
mik bağımsızlığını zayıflatmaktadır. Öte yandan sağlık kırsal böl-
gelerde yaşayan ya da gelir düzeyi düşük olan kadınların sağlık 
hizmetlerinden yeteri kadar faydalanamaması temel ihtiyaçlarının 
karşılanmasını zorlaştırırken toplumsal cinsiyet rolleri ve kültürel 
baskılar da kadınların kendi sağlıklarını ikinci plana atmalarına 
neden olmaktadır. Tüm bu sınırlılıklar, kadınların yalnızca fiziksel 
ve ruhsal sağlıkları değil, toplumsal görünürlükleri ve bireysel 
potansiyellerini gerçekleştirme imkanların da olumsuz etkilemek-
tedir. Öte yandan kadın haklarının ihlal edilmesi, toplumsal ya-
şamda demokratik değerlerin ve eşit yurttaşlık bilincinin zayıfla-
masına neden olurken kadınların toplumsal liderlikte yetersiz 
temsil edilmesi, demokratik katılımı daraltarak siyasal siyasal 
sistemlerin meşruiyetini de daraltmaktadır. Dahası, kadına yöne-
lik şiddetin yaygın olduğu bir toplumun güven ortamı sarsıldığın-
dan toplumsal barış sarsılmaktadır. Böylelikle cinsiyet eşitsizliği 
kadın ve kız çocuklarının bulunduğu toplumda özgürleşmelerine 
ket vurarak toplumsal adaleti de zorlaştırmaktadır.17 Bu bağlamda 
cinsiyet eşitsizliği ve kadın hakları problemi toplumun bütününü 
etkileyen bir sorun olduğundan toplumsal gelişimin önüne engel 
teşkil etmektedir. 

Suç ve şiddet, savaş, terör, bağımlılıklar gibi toplumsal krizler, 
bireylerde korku ve güvensizlik duygusu yaygınlaştırarak psikolo-
jik durumlarını da etkilemektedir.18 Nitekim rutin aktiviteleri sek–
teye uğratarak sosyal ilişkilere katılımda engel oluşturup bireyle-

 
17 Nussbaum, M., Women and Human Development: The Capabilities Appro-

ach, Cambridge University Press, 2000. 
18 Eric Baumer, Richard Wright, “Crime Seasonality and Serious Scholarship: 

A Comment on Farrell and Pease,” The British Journal of Criminology, C. 
36, S. 4 (1996), s. 579–581. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 41

rin özgürlüklerini kısıtlamalarına neden olması söz konusu prob-
lemin başlıca etkilerinden biridir. Şiddete maruz kalan bireylerde 
fiziksel zararın yanı sıra psikolojik travmalara neden olması ba-
kımından bireyin hayatını olumsuz etkilemektedir. Özellikle ço-
cuk ve gençlerin şiddete maruz kalması ilerleyen yaşlarda kişilik 
gelişimini olumsuz yönde etkileyerek davranış problemlerine yol 
açabilmektedir. Bununla birlikte şiddet deneyimi yaşayan bireyler, 
güven duygusunun zayıflamasıyla sosyal ilişkilerin zayıflaması 
hatta sosyal izolasyon gibi ikincil etkilerle de karşı karşıya kal-
maktadır. Toplum düzeyinde suç ve şiddet, sosyal uyum ve güven 
ortamını doğrudan tehdit ederek söz gelimi komşuluk ilişkilerin-
de, arkadaşlık ilişkilerinde zayıflamalara yol açarak sosyal bağları 
sarsmaktadır. Nitekim suç oranlarının yüksek olduğu toplumlarda 
sosyal ilişkilerin bozulmasıyla, toplumsal dayanışma zayıflayarak 
bireyler birbirine giderek yabancılaşabilmektedir. Öte yandan suç 
ve şiddetin artışı özellikle organize suç, terör olaylarının yaygın-
laşmasıyla toplumun adalet duygusu aşınarak siyasal istikrarsızlı-
ğa, bununla birlikte bireylerin devlete ve kurumlara olan güveni-
nin sarsılmaktadır. Bu da mevcut toplumu ve toplumsal değerlere 
olan inancı azaltarak toplumda uzun vadeli etkiler yaratmaktadır. 
Böylece suç ve şiddet hem bireyin yaşamını hem de toplumsal 
barışı, demokrasiyi, ekonomik gelişmeyi de olumsuz yönde etki-
lemektedir. Bu bağlamda suç ve şiddet, bireysel düzeyde fiziksel 
ve psikolojik zararlara yol açmanın yanı sıra toplumsal düzeyde 
güven erozyonu, ekonomik ve siyasal açıdan çeşitli sorunlara ne–
den olmaktadır. 

Diğer bir toplumsal kriz olarak nitelendirebileceğimiz intihar 
ise bireysel bir sorun olarak görülse de bireyin kendi yaşamına 
etkisinin yanı sıra toplumu da etkileyen bir sosyal sorundur. İnti-
har bireyin yaşamına son vermesi olduğu için psikososyal krizin 
en radikal tezahürüdür. İntihara teşebbüs eden ya da intihar eden 
birey, genellikle ağır depresyon, kaygı bozukluğu, travma sonrası 
stres veya umutsuzluk gibi ciddi ruh sağlığı problemleriyle müca-
dele ettiğinde intihar problemini eşitsizlik, ayrımcılık, gibi prob-
lemin doğurduğu yeni bir problem olarak nitelendirmek müm-
kündür. Öte yandan intihar girişimleri hayatta kalan bireylerde 
kalıcı fiziksel hasarlara, uzun süreli tedavi gereksinimlerine ve 
yaşam kalitesinde ciddi olumsuzluklara yol açmasının yanı sıra 
intihar girişimiyle yaşamını yitiren bireyler, yakın çevresindeki 
bireyleri etkileyerek travmaya bağlı çeşitli psikolojik rahatsızlıkla-



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 42 

ra neden olarak suçluluk, çaresizlik ve umutsuzluk duygusunu 
gündeme getirerek zorlu bir yaşam deneyimiyle karşılaştırmakta-
dır. Bununla birlikte medyada intihar haberlerinin artması risk 
altındaki bireylerde intihar davranışını tetiklemesi de mümkün-
dür. Bu nedenle gerek intihar gerekse ötenazi bireyin çeşitli ne-
denlerden yaşamına son vermeyi tercih ederek, yaşamla bağını 
koparması toplum düzenini de tehdit etmektedir. Çünkü bu sorun 
Durkheim açısından toplumsal bağın güçsüzlüğünü ve sosyal 
destek eksikliğini yansıtmaktadır.19  

Çevre sorunları bireylerin sağlığını doğrudan etkileyerek çeşit-
li hastalıkların artmasına neden olmaktadır. Hava, su, toprak kirli-
liği ciddi sağlık sorunlarına yol açarken, iklim değişikliği ve eko-
lojik dengesizlikler ve sürdürebilirlik sorunu toplumların yaşam 
alanları ev gelecek kuşaklar açısından ciddi risk unsurudur. Bu 
bağlamda çevre sorunlarının en önemli bireysel etkisi başlıca, 
sağlığı olumsuz yönde etkileyerek kanser, solunum solunu hasta-
lıkları gibi çeşitli hastalıklara yol açmasıdır.20 Hava ve su kirliliği, 
solunum yolu hastalıkları, ciddi sağlık problemleri doğurmasının 
yanı sıra iklim değişikliği, aşırı sıcaklıklar ve doğal afetler bireyle-
rin günlük yaşamlarını, güvenliğini ve ruh sağlığını olumsuz etki-
lemektedir. Ayrıca çevre sorunları bireylerin geleceğe dair umut-
larını azaltarak ekolojik kaygı -eco-anxiety- gibi psikolojik sonuç-
lara yol açmaktadır. Çevre kirliliği ve doğal kaynakların tükenme-
si, bireylerin barınma, gıda ve temiz suya erişim haklarını da kısıt-
layarak temel yaşam standartlarını tehdit eden bir unsurdur. Öte 
yandan çevre sorunları doğal kaynaklara dayalı ekonomik faali-
yetleri de etkileyerek çevresel tahribatla birlikte sürdürebilirliğin 
sağlanmaması ekonomik kayıplara neden olması durumunda tüm 
toplumu olumsuz yönde etkilenmektedir.21 Böylece çevresel kriz-
ler, toplum içerisinde dayanışmanın zayıflamasına ve toplumsal 
gerilimlerin artmasına da neden olmaktadır. 

Görüldüğü üzere sosyal problemler bireylerin yaşam kalitesini 
etkileyerek toplumun refahını engelleyen niteliktedir. Bu bağlam-

 
19 Emile Durkheim, İntihar: Sosyolojik Bir Araştırma, çev. Özer Ozankaya, 

İstanbul: Cem Yayınevi, 2002. 
20 World Health Organization (WHO), Ambient Air Pollution: Health Impacts, 

Geneva: World Health Organization, 2018. 
21 Organisation for Economic Co-operation and Development (OECD), The 

Territorial Impact of COVID-19: Managing the Crisis Across Levels of Go-
vernment, Paris: OECD Publishing, 2020. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 43

da sosyal problemler toplumların çeşitli ekonomik, kültürel ve 
politik yapılarından kaynaklanarak insan yaşamını ve yaşamın 
gidişatını olumsuz yönde etkilemektedir. Bireyler üzerindeki etki-
lerle birlikte çözülmesi gereken ancak çözülemeyen söz konusu 
problemler giderek yaygınlaşmasıyla toplumda köklü değişiklikle-
re neden olup toplumun yapısını derinden sarsmaktadır. Bu ne-
denle söz konusu bireysel problemler kitlesel problemlere dönüşe-
rek toplum için bir tehdit unsuru haline gelmektedir. Söz gelimi 
eşitsizlik, ırkçılık ve ayrımcılık gibi problemler toplumlar arası 
güven zedeleyici bir etkiye sahip olduğundan kutuplaşmaya ne-
den olmaktadır. Bu durumla birlikte toplumsal dayanışma duygu-
sunu zedeleyerek birlik ve beraberlik değerini yadsımaya kadar 
toplumsal yaşamın gidişatını olumsuz yönde etkilemeye yol aç-
maktadır. Nitekim söz konusu sorunların aşılmaması, suç ve şid-
det sorununu arttırarak toplumda çatışma ve kaos ortamı yarat-
maya zemin hazırlamaktadır. Suç ve şiddet sorunu toplumun gü-
venliğini sarsarak, özgürlükleri ve hak ihlallerini beraberinde ge–
tirmektedir. İnsan hakları, çocuk hakları, kadın hakları ve hayvan 
hakları ihlallerinin artmasına öncülük etmektedir. Öyle ki suç ve 
şiddetin yaygınlaşması toplumsal güvenliği tehlikeye atarak eko-
nomik faaliyetleri ve sosyal ilişkilerinde aksamasına neden olmak-
tadır.22 

Sonuç olarak bu problemlerin bireysel yaşam kalitesi, toplum-
sal adalet ve refah düzeyinden ekonomik kalkınmaya kadar geniş 
etkiler yarattığı açıktır. Bu çerçevede, tüm sosyal problemlerin 
birbiriyle ilişkili olduğu anlaşılmaktadır. Çünkü bir toplumda or–
taya çıkan herhangi bir sosyal problem, çoğu zaman diğer sorun-
ların ortaya çıkmasına zemin hazırlamakta ya da mevcut sorunları 
daha da derinleştirmektedir. Nitekim ekonomik eşitsizlik yoksul-
luk olgusunu beslemekle birlikte eğitimde fırsat adaletsizliğini, 
sağlık hizmetlerine erişimdeki sınırlılıkları ve toplumsal cinsiyet 
temelli eşitsizlikleri de tetiklemektedir. Benzer şekilde çevre so-
runları, kitlesel göç hareketlerini hızlandırarak yeni ayrımcılık ve 
dışlanma biçimlerini ortaya çıkarabilmekte, çocuk haklarının ihla-
li ise uzun vadede suç oranlarının artmasına, şiddet davranışları-
nın yaygınlaşmasına ve toplumsal uyumun zayıflamasına yol aça–
rak farklı sosyal problemlerin ortaya çıkmasına neden olmaktadır.  

 
22 Zygmunt Bauman, Community: Seeking Safety in an Insecure World, Camb-

ridge: Polity Press, 2001. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 44 

Eğitim ortamlarında en görünür şekilde karşımıza çıkan sosyal 
problem, olan zorbalık olgusu hem bireysel hem de toplumsal dü-
zeyde taşıdığı sonuçlar bakımından diğer sosyal problemlerin ortak 
özelliklerini de kapsayarak ayrımcılıktan şiddete, hak ihlallerinden 
eşitsizliklere kadar pek çok sorunun kesişim noktası olarak ortaya 
çıkmaktadır. Bu bağlamda zorbalık, bireyler arası şiddet davranışla-
rıyla sınırlı olmayıp; ekonomik eşitsizlik, ayrımcılık, cinsiyet eşitsiz-
liği, insan ve çocuk hakları ihlalleri gibi farklı sosyal problemlerin 
eğitim ortamındaki yansıması niteliğindedir. Başka bir ifadeyle, 
zorbalık; toplumda makro düzeyde var olan eşitsizlik, önyargı ve 
adaletsizliklerin okul ve akran ilişkileri gibi mikro alanlarda yeni-
den üretilerek somutlaştığı bir olgu olarak değerlendirmek müm-
kündür. Bu nedenle zorbalık problemini incelemek, yalnızca okul 
içi bir davranış sorununu anlamak değil; aynı zamanda toplumsal 
eşitsizliklerin, hak ihlallerinin ve şiddet kültürünün bütüncül etkile-
rini analiz etmek anlamına gelmektedir. Bu bağlamda zorbalık, 
farklı sosyal problemlerin kesişim noktalarını bünyesinde barın-
dırması bakımından ayırt edici bir nitelik taşıdığından bu yönüyle 
incelemenin merkezine alınması gerekli hale gelmektedir. 

 

4. Bir Sosyal Problem Olan Zorbalık 
Zorbalık ilk olarak 1978 yılında Dan Olweus tarafından güç 

dengesizliğine dayanan kasıtlı saldırganlık davranış olarak tanım-
lanmıştır.23 Özellikle çocuklarda ve gençlerde yaygın olması bakı-
mında okullarda sıklıkla karşılaşılan zorbalık, bir bireyin diğer bir 
bireye yönelik güç kullanımına karşılık gelmektedir. Zorbalık ey-
lemlerinin ilk adımı zorbanın kasıtlı olarak kendine bir kurban seç–
mesiyle başlamaktadır. Sonrasında ise zorba, seçtiği kurbana karşı 
zarar verici veya saldırgan davranışlarda bulunarak zorbalık ger-
çekleşmektedir. Ancak bir eylemin zorbalık olması için, bir kerelik 
anlaşmazlık veya kavga tarzında gerçekleşmesi yerine zaman içeri-
sinde tekrarlanması gerekmektedir. Bu nedenle Olweus’un tanı-
mından hareketle zorbalığın kasıtlılık, tekrarlanma ve güç dengesiz-
liği olmak üzere 3 temel unsuru olduğunu söylemek mümkündür. 
McWilliams, Goodman, Raskauskas ve Cordun tarafından Bullying 
in Schools: Problem-Oriented Guides for Police Series adlı eserde öne 

 
23 Dan Olweus, Bullying at School: What We Know and What We Can Do, 

Oxford: Blackwell Publishing, 1993. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 45

çıkan tanıma göre de zorbalık, bir çocuğun kendisini etkili bir şekil-
de savunamayan başka bir çocuğa karşı doğrudan veya dolaylı 
saldırgan davranışlardır.24 Smith ve Sharp’a göre ise zorbalık, kişiye 
olumsuz duygular yaşatmak amacıyla güç dengesizliğinden kay-
naklanan saldırganlıktır.25 Bu durumda Olweus için zarar verici 
herhangi bir davranışı zorbalık olarak nitelendirmek için zamanla 
tekrarlama koşulu öne çıkarken, Smith ve Sharp zorbalığı genel 
saldırganlık olarak ele alarak olumsuz duyguları vurgulamaktadır. 
Bu tanımlara eleştirel bir perspektif sunan Delara ise zorbalığın güç 
dengesizliği ve tekrarlanma kriterini vurgulayan tanımların bu tür 
tanımlardan hareketle yapılan anketlerin -çocuklar tanıma göre an–
keti yanıtlayacağından- zorbalığa uğrayan binlerce çocuğa ulaşma-
ya engel olabileceği gerekçesiyle sorunlu olduğunu ileri sürmekte-
dir.26 Bu nedenle Delara açıısndan zorbalık güç dengesizliği ve tek-
rara dayalı ortaya çıkan kasıtlı zarar verici davranış olabileceği gibi, 
güç veya tekrara dayanmayaraktan ortaya çıkması mümkündür.  

Zorbalık, bireyler arasında görülebileceği gibi gruplar arasında 
da ortaya çıkabilen bir sosyal problemdir. Zorbalığın sosyal prob-
lem olarak kabul edilmesinin en temel nedeni bireysel bir problem 
olarak görülse de toplumsal yapıyı etkilemesi ve çeşitli sosyal 
problemlere zemin hazırlamasıdır. Bireyler ve gruplar arasındaki 
güç dengesizliğine bağlı olduğundan çeşitli faktörlere dayanarak 
güçlü olan veya kendisinden daha az güçlü olan üzerinde tahak-
küm kurmasıyla ortaya çıkmaktadır. Bu noktada güç dengesizli-
ğinden anlaşılması gereken ise sadece fiziksel güç anlamına gelen 
kuvvet değildir. Nitekim Rigby’nin ileri süreceği üzere zorbalık 
sadece bireysel bir sorun olmayıp sosyal bağlamda güç dinamik-
liklerine de dayanmaktadır.27 Güç dengesizliği toplum düzeninde 
var olan sınıf farklılığından cinsiyet rollerine kadar dayanan eşit-
sizliği de kapsamaktadır. Bununla birlikte akranlar arası gruplaş-

 
24 Kelly McWilliams, Barbara Goodman, Juliana Raskauskas, Kimberly Cor-

don, Bullying in Schools: Problem-Oriented Guides for Police Series, Was-
hington, D.C.: U.S. Department of Justice, Office of Community Oriented 
Policing Services, 2014, s. 301. 

25 Peter K. Smith, Sonia Sharp, School Bullying: Insights and Perspectives, 
London: Routledge, 1994. 

26 Ellen Walser DeLara, Bullying Scars: The Impact on Adult Life and Relati-
onships, Oxford: Oxford University Press, 2016, s. 7. 

27 Ken Rigby, “Consequences of Bullying in Schools,” The Canadian Journal 
of Psychiatry, C. 48, S. 9 (2003), s. 583–590. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 46 

ma sonucu, grup içindeki güç dengesizlikleriyle birlikte grupta 
üstünlük kurma, grup üyelerinden bir veya birkaçını dışlama ya 
da başka bir akran grubuna karşı da zorbalık yapılması mümkün-
dür. Okul da zorbalığın yanı sıra iş ve sosyal yaşamda da zorbalık 
problemi oldukça yaygındır. İş hayatında iş arkadaşlarına karşı, 
sosyal yaşamda da aile, arkadaş, akraba gibi sosyal ilişkilerde de 
zorbalıkla karşılaşmak mümkündür.   

 

5. Zorbalık Türleri 
Zorbalık, zorbalığı uygulayan zorba ile, zorbalığa maruz kalan 

veya uğrayan bireyler arasında farklı çeşitlerle gerçekleşmektedir. 
Olweus zorbalığı fiziksel, sözel ve dolaylı zorbalık olarak sınıflan-
dırmaktadır. Buna göre zorbalık fiziksel ve sözel olarak doğrudan 
gerçekleşebileceği gibi dolaylı olarak da gerçekleşmektedir. Doğ-
rudan zorbalık, bireye karşı aracısız bir şekilde başka bir ifadeyle 
kendini gizlemeden açıkça diğeri üzerinde zarar verici eylemlerde 
bulunması iken dolaylı zorbalık zorbanın kendisini gizleyerek, 
farklı yollarla başka bir bireyi hedef alan eylemlerdir. Bu nedenle 
doğrudan zorbalık arasında alay etme veya vurma gibi eylemler-
ken dolaylı zorbalık, dedikodu ve iftira gibi itibar zedelemeye 
yönelik davranışlardır. Crick ve Grotpeter’in yaptıkları Relational 
Aggression, Gender, and Social-Psychological Adjustment adlı ça-
lışmada ise ilk kez ilişkisel zorbalık kavramını kullanılarak, zorba-
lığın fiziksel ve sözel türünün yanı sıra sosyal ilişkiler aracılığıyla 
gerçekleşebileceğini ortaya koymaktadır.28 Bununla birlikte zorba-
lığın türlerine baktığımızda teknolojinin getirisi olan çeşitli dijital 
platformlar üzerinden kişiye zarar vermek amaçlı paylaşımlar 
yapma, kişiyi rahatsız eden mesajlar atma gibi bir diğer zorbalık 
türü olan siber zorbalık türüyle karşılaşmaktayız. Siber zorbalığı 
ilk kez Belsey tarafından şu şekilde tanımlanmıştır: Siber zorbalık 
bir birey veya grup tarafından başkalarına zarar vermeyi amaçla-
yan kasıtlı tekrarlanan ve düşmanca davranışları destelemek için 
bilgi ve iletişim teknolojilerinin kullanılmasını içermektedir.29 
Öyleyse söz konusu analizlerden hareketle zorbalık türlerini fizik-

 
28 Nicki R. Crick, Jennifer K. Grotpeter, “Relational Aggression, Gender, and Social-

Psychological Adjustment,” Child Development, C. 66, S. 3 (1995), s. 710–722. 
29 Belsey, B. Cyberbullying: An Emerging Threat to the "Always On" Genera-

tion, 2004, https://billbelsey.com/?p=1827  



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 47

sel, sözel, ilişkisel ve siber olmak üzere 4 temel başlık altında top-
lamak mümkündür. 

 

5.1. Fiziksel Zorbalık 

Fiziksel zorbalık, bireyi fiziken rahatsız etme amacıyla yapılan 
davranışlardır. Bu bağlamda fiziksel zorbalık, vurma, itme ve tek-
me atma gibi fiziksel zarara yol açan davranışlardır.30 Fiziksel 
zorbalık, bireye yumruk atma, tokat atma, tırmalama, ısırma gibi 
fiziken zarar verici davranışlar olabileceği gibi hedef alınan bire-
yin eşyalarına veya malına çeşitli zarar verme eylemleri olarak da 
görülmektedir. Söz konusu davranışlar sonucunda zorbalığa uğra-
yan mağdur fiziken etkilenmesinin yanı sıra psikolojik olarak da 
etkilenmektedir. Bu nedenle fiziksel zorbalık her ne kadar bireye 
ilk olarak fiziksel olarak zarar vermeye yol açsa da sadece fiziksel 
değil, psikolojik hatta akademik ve sosyal açıdan da çeşitli olum-
suzluklara neden olmaktadır.  

 

5.2. Sözel Zorbalık 

Sözel zorbalık hedeflenen bireye yönelik sözlü olarak ileri sürü-
len rahatsız edici ifadeleri kapsayan zorbalık türüdür. Sözel zorba-
lık, fiziksel zorbalıktaki gibi bireyi bedenen veya malına/eşyasına 
yönelik zarar verici eylemler yerine psikolojik olarak çeşitli olum-
suz duygudurumları yaşatarak mağdura ruhsal açıdan zarar verme-
yi hedefleyen davranışlardır. Genel olarak sözel zorbalık hakaret, 
aşağılama, alay etme, tehdit etme, lakap takma ve dalga geçme gibi 
sözlü ifadelerle ortaya çıkmaktadır. Hakaret ve aşağılama, hedefe 
alınan bireyi küçük düşürme başka bir ifadeyle kendisini değersiz 
hissettirmeye yönelik davranışlarken, alay etme ve dalga geçme, 
bireyde gözlemlenen herhangi bir durum veya davranışın kusurlu 
yönünü vurgulayarak gülünç duruma düşürmektir. Öte yandan 
tehdit veya gözdağı verme ise zorbanın mağdura karşı zarar vere-
ceğini bildirerek korkutma davranışıdır. Lakap takma ise bireyin 
genellikle dış görüşünde veya karakterine ilişkin öne çıkan özelliğiyle 
küçümseme veya eğlenme amacıyla kullanılan hitap etme şeklidir.  

 
30 Peter K. Smith vd., “Definitions of Bullying: A Comparison of Terms Used, 

and Age and Gender Differences, in a Fourteen-Country International 
Comparison,” Child Development, C. 73, S. 4 (2002), s. 1119–1133. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 48 

5.3. İlişkisel Zorbalık 

Zorbalığın bir diğer türü olan İlişkisel zorbalık, bireye sosyal 
açıdan zarar vermeyi hedefleyen, sistematik ve diğer zorbalık 
türlerine göre daha örtük veya gizli gerçekleşen zorbalık türüdür. 
Bu bağlamda fiziksel ve sözel zorbalıkta olduğu gibi doğrudan 
değil, dolaylı olarak uygulanan çeşitli olumsuz davranışlardır. 
Nitekim Crick ve Grotpeter’in çalışmasında görüleceği üzere bu 
türden bir zorbalık bireyi dışlama ve itibarını zedelemeye yönelik 
davranışları kapsamaktadır.31 Tam da bu nedenle söz konusu zor-
balık türü bireyin sosyal konumunu sarsmaya yönelik olup mani-
pülatif niteliktedir. Örneğin bir bireyin arkadaşıyla paylaştığı 
herhangi bir konu veya durumu söz konusu arkadaşının bir ya da 
birden fazla kişiyle paylaşması ya da toplumda itibarını zedele-
mek, sosyal statüsünü sarsmak amacıyla iftira atması ilişkisel 
zorbalıktır. Bu türden zorbalıklar dolaylı olarak gerçekleştiğinden 
zorbalığa maruz kalan birey, söz konusu iftira veya dedikoduyu 
başka birinden duyabileceğinden zorbanın kim olduğunu tespit 
etmekte güçlük çekebilir. Bu durumda mağdur karşılaştığı zorba-
lığın yayılmasını veya engellenmesini doğrudan sağlayamaz. 

 

5.4. Siber Zorbalık 

Teknolojinin hayatımıza entegre olmasıyla birlikte iletişim şe-
killerinde köklü bir değişiklikte değiştiğinden bu durum yeni so-
runları da beraberinde getirmiştir. Bu yeni sorunların başında 
geleneksel zorbalık türlerine ek olarak siber zorbalık türü yer 
almaktadır. Siber zorbalık dijital platformlar aracılığıyla hedefe 
alınan birey veya bireylere karşı kasıtlı zarar verici davranışları 
ifade etmektedir.32 Bu davranışlar kişiye tehdit, hakaret gibi rahat-
sız edici mesajlar atmak olarak görülebileceği gibi kişinin telefon 
numarası gibi özel bilgilerini veya fotoğraflarını izinsiz paylaşma-
sı gibi de görülmesi mümkündür. Siber zorbalıkta geleneksel zor-
balığa giren fiziksel, sözel ilişkisel veya dolaylı zorbalıktan farklı 
olarak zorbalığı gerçekleştiren kişi çoğunlukla anonim olarak 
hareket ettiğinden zorbanın tespit edilme olasılığı daha azdır. Bu 

 
31 Crick, Grotpeter, a.g.m., s. 710. 
32 Peter K. Smith, Jess Mahdavi, Manuel Carvalho, Sonja Fisher, Shanette Russell, 

Neil Tippett, “Cyberbullying: Its Nature and Impact in Secondary School Pu-
pils,” Journal of Child Psychology and Psychiatry, C. 49, S. 4 (2008), s. 376–385. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 49

nedenle zorba siber zorbalıkla birlikte zorbalığını çok daha kolay 
bir şekilde gerçekleştirmektedir. Bu durumda siber zorbalığın 
artışındaki en önemli nedenlerden biridir. Öte yandan siber zorba-
lıkta mekan ve zaman sınırlılığı olmadığından istenilen anda ve 
sürekli olarak gerçekleşebileceğinden mağdurun kendini güvende 
hissedeceği bir alan da kalmamaktadır.33 Bununla birlikte paylaşı-
lan zarar verici içeriklerin yayılması oldukça hızlı gerçekleştiğin-
den geniş kitlelere yayılarak mağdur üzerinde psikolojik, akade-
mik ve toplumsal anlamda olumsuz sonuçlara yol açmaktadır.  

 
Zorbalık 
Türü 

Tanım Örnekler 

Fiziksel 

Zorbalık 

Bir kişiye fiziksel şiddet uygu-

layarak zarar verme eylemidir. 

Tekme atma, yumruklama 

eşyalara zarar verme 

Sözel 

Zorbalık 

Sözlü ifadelerle aşağılama, 

hakaret veya tehditle bireyi 

rahatsız etmektir. 

Lakap takma, alay etme, 

bağırma 

İlişkisel 

Zorbalık 

Kişinin sosyal ilişkileri zedele–

meye yönelik zarar vermektir. 

Dedikodu, iftira, dışlama 

Siber 

Zorbalık 

Çeşitli dijital platformlar aracı-

lığıyla bir kişiye yönelik zarar 

verici davranışlardır. 

Sosyal medya aracılığıyla 

özel bilgiler paylaşma, 

rahatsız edici mesajlar 

Tablo 1: Zorbalık Türleri 

 

Bu noktaya kadar ortaya koyulan analizlerden hareketle Tablo 
1 de görüleceği üzere tüm bu zorbalık türlerinin ortak amacı he-
deflenen bireye bilerek ve isteyerek bir plan dahilinde çeşitli yön-
lerden zarar vererek acı çektirmektir. Bu nedenle bir eylemin 
zorbalık olarak nitelendirilmesi için gerçekleşen zarar verici dav-
ranışın kasıtlı olması gerekmektedir. Öyleyse kasıtlı olmadan veya 
istemeden gerçekleşen bireye zarar verici davranışlar zorbalık 
olmadığından her türden zarar verici davranışı eyleme geçiren 
birey de zorba değildir. Örneğin okul koridorunda yürürken başka 
bir öğrenciye yanlışlıkla çarpmak zorbalık değilken düşürmek 
veya sarsmak amaçlı bilerek ve isteyerek çarpmak veya çelme 
akmak zorbalıktır. Öyleyse her türden zorbalık eylemleri kasıtlı 
olmanın yanı sıra belli bir amaç için gerçekleştiği görülmektedir. 

 
33 Robert Slonje, Peter K. Smith, “Cyberbullying: Another Main Type of Bull-

ying?” Scandinavian Journal of Psychology, C. 49, S. 2 (2008), s. 147–154. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 50 

Söz konusu amaç veya amaçlarla birlikte hedeflenen mağdur üze-
rinde üstünlük kazanmak ve güç ispatıdır.  

Zorbalık türleri, uygulama alanı, görünürlük, etki, zaman ve 
mekan bakımından farklılık göstermektedir. Fiziksel zorbalık okul, 
sokak, iş yeri gibi belli bir mekan içerisinde, sözel zorbalık yüz 
yüze iletişimin gerçekleştiği mekanların yanı sıra sözlü iletişime 
geçilebilecek telefon gibi araçlar yoluyla, ilişkisel zorbalık grup 
ortamları ve sosyal çevre doğrultusunda, siber zorbalık ise dijital 
platformlar veya çeşitli sosyal medya uygulamalarında gerçek-
leşmektedir. Uygulama ortamlarındaki bu farklılık görünürlüğü de 
etkilemektedir. Öyle ki Fiziksel zorbalık daha açık ve somut zarar-
lara neden olması bakımından fark edilmesi daha kolayken sözel, 
ilişkisel ve siber zorbalık sonuçlarının soyut olması nedeniyle fark 
edilmesi daha zordur. Öte yandan fiziksel, sözel ve ilişkisel zorba-
lık belli bir mekan ve zaman dilimi çerçevesinde gerçekleşirken 
dijital çağda daha yaygın görülen siber zorbalıkta mekan ve za-
mandan bağımsız her an maruz kalma olasılığı yüksektir. Nitekim 
fiziksel ve sözel zorbalık daha görünür olduğundan tespit edilmesi 
ve mücadele edilmesi daha kolayken, ilişkisel zorbalık dolaylı 
gerçekleşmesi bakımından fark edilmesi ve mücadelesi daha kar-
maşıktır. Siber zorbalık ise genellikle zorbalığı yapan kişinin ken-
disini çeşitli yollarla gizleyerek başka bir deyişle anonim olarak 
zarar verici davranışlar gerçekleştirme olanağına sahip olduğun-
dan tespit edilmesi ve mücadele edilmesi çok daha zordur.  

Zorbalık türleri söz konusu zorbalık davranışının çeşitli şekillerde 
nasıl ortaya çıktığını göstermektedir. Bu noktada zorbalığın neden 
ortaya çıktığını anlamak hem zorbalığın kökenine inmek açısından 
hem de bu sorunla mücadele etmek için kritik bir role sahiptir.   

 

6. Zorbalığın Nedenleri 
Zorbalık bireyler arası ilişkilerde ortaya çıkan birden fazla ne-

denlere dayanarak ortaya çıkmaktadır. Zorbalık davranın köke-
ninde bireyin psikolojik özelliklerinden aile ortamına, sosyal çev-
resinden toplumsal normlara kadar geniş bir yelpazede çeşitli 
unsurlar yer almaktadır. O halde zorbalığı yalnızca bireyin karak-
ter özeliklerine bağlı olarak değil çevresel, ailesel, toplumsal fak-
törlerin kesişim noktası olarak değerlendirmek gerekmektedir. Bu 
bağlamda zorbalık eyleminin gerçekleşmesinde başka bir deyişle 
zorbalığın ortaya çıkışında etkili olan faktörler bireysel, ailesel, 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 51

çevresel ve toplumsal bağlamlara dayanmaktadır. Güç dengesiz-
liklerinden sosyal kabul arayışlarına, yetersiz ebeveyn denetimin-
den toplumsal eşitsizliklere dayanan söz konusu nedenler zorbalı-
ğın farklı form ve bağlamlarda ortaya çıkmasına zemin hazırla-
maktadır. Tam da bu nedenle zorbalığın nedeni veya nedenleri 
kişiden kişiye değişmektedir. Her zorba aynı nedenden zorbalık 
eylemini gerçekleştirmeyip farklı etkenlere bağlı olarak zorbalığa 
yönelmektedir. Bu durumun en temel nedeni, her bireyin kişiliği-
nin farklı olmasının yanı sıra aile, sosyal çevre ve bulunduğu top-
lumun kültürel yapısının da farklılık göstermesidir. Tüm bu ne-
denler bireyin kendi kişisel değerlerini belirlemesine etki ederek 
davranışlarını ve tercihlerini şekillendirmektedir. Örneğin bir bi–
rey için başkalarından üstün olmak bir değerse davranışlarını he–
defindeki üstünlüğe ulaşmak üzere şekillendirmektedir. Bu nokta-
da ise kendi gücünü veya potansiyelini ortaya koyarak başkaları-
na karşı egemenlik kazanmak için zorbalığa başvurması kaçınıl-
mazdır. Bu nedenle zorbalığı anlamak ve önlemek için söz konusu 
faktörlerin her birini -bireysel, ailesel, çevresel, toplumsal ve kül-
türel olarak sınıflandırarak- sistematik düzeyde incelemek gerek-
mektedir.  

 

6.1. Bireysel Faktörler  

Bireysel faktörler, bireyin kişilik özellikleri, psikolojisi, geçmiş 
deneyimleri gibi birçok farklı unsurları kapsamaktadır. Bu unsur-
lardan en temel olan kişilik, zorbalık davranışının gerçekleşme-
sinde önemli bir rol oynamaktadır. Zorbalık yapan bireylerin ki–
şiliği genel olarak agresif, narsistik ve empati yoksunu özelliklere 
sahip olduğu gözlemlenmektedir. Empati, kişinin kendisini başka 
bir kişinin yerine koyarak başka bir ifadeyle başka bir kişinin 
yaşadığı veya maruz kaldığı olayları kendisinin yaşama ihtimalini 
düşünerek ne hissedeceğini anlamaya çalışmasıdır. Bu bağlamda 
empati eksikliği zorbalık davranışına yönelimi arttırmaktadır. 
Nitekim Olweus zorbalığın nedenlerine yönelik yaptığı araştırma-
lardan hareketle zorbaların empati yoksunu kişiler olduğunu vur-
gulamaktadır.34 Bu bireyler diğer insanların duygularını anlamak-
ta zorluk çekeceğinden empati eksikliğinin başkalarına çeşitli 
yollardan zarar vermeyi daha olanaklı hale getirdiğini söylemek 

 
34 Olweus, a.g.e., s.28. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 52 

mümkündür. Nitekim zorbalık yapan bireyler başkalarının hisle-
rine veya duygu durumlarına karşı duyarsızdır. Empati eksikliği-
nin yanı sıra agresif bir kişiliğe sahip olmakta zorbaca davranışla-
rın temelinde yatan diğer bir unsurdur. Agresiflik bireylerin duy-
gusal veya fiziksel olarak başkalarına zarar verme eğilimi oldu-
ğundan zorbalık düşük empatiyle birlikte agresif eğilimlere sahip 
bireylerde daha yaygın görülmektedir. Öyle ki Rigby’nin çalışma-
sında görüleceği üzere zorbalık yapan öğrencilerde agresif özellik-
lerin bulunduğu, bu durumunda zorbalık davranışını gerçekleş-
tirmelerine zemin hazırladığı gözlemlenmiştir.35 Öte yandan ken-
disini diğer insanlardan aşırı değerli görme eğilimi olan narsistik 
kişiliğe sahip olmak da zorbalığa neden olmaktadır. Çünkü bu 
türden bir kişilik yapısı başkalarını küçümseme ve onlara zarar 
verme eğilimini arttırdığından narsistik kişilik, zorbalık yapan ki–
şilerde sıklıkla görülmektedir.36 Bireysel faktörlerle beraber kişilik 
özelliklerinde bir bağlamda belirleyicisi olan ailesel faktörler de 
zorbalık eylemlerinin temelinde bulunan nedenlerden biridir. 

 

6.2. Ailesel Faktörler 

Bireyin ilk sosyal çevresi olan aile, çocukların davranışlarını şe-
killendiren güçlü faktörlerden biri olması bakımından zorbalık dav-
ranışının gerçekleşmesinde doğrudan etkilidir. Bu noktada ailedeki 
ebeveyn stilleri, aile içi şiddet, ebeveyn-çocuk ilişkisi, ekonomik 
durum, denetim ve disiplin gibi unsurlar çocukların davranış biçim-
lerini etkilemektedir. Bu nedenle zorbalık davranışının oluşumunda 
aile içi dinamikler çocukların zorbalığa yönelimine zemin hazırlar 
niteliktedir. Öyle ki Baumrind’e göre çocuğu baskılayan sert disip-
lin yöntemleri çocuktaki agresif davranışların artmasına yol aça-
bilmektedir.37 Nitekim ailenin çocuğa yönelik tutum ve davranışları 
çocuğun karakterinin ve böylelikle davranışlarının şekillenmesinde 
büyük bir rol oynamaktadır. Bu nedenle ebeveynlerin agresif tavır-
ları arttırmaya yönelik tutum ve davranışları çocuğun zorbalığa 
yönelimini mümkün kılmaktadır. Aşırı disiplinin karşıtı olarak ye–
tersiz ebeveyn denetimi başka bir ifadeyle ailelerin çocuklarını 

 
35 Rigby, a.g.m., s.35 
36 Jean M. Twenge, W. Keith Campbell, “Narcissism and Self-Esteem,” Jour-

nal of Personality and Social Psychology, C. 84, S. 1 (2003), s. 12. 
37 Diana Baumrind, “Child Care Practices Anteceding Three Patterns of 

Preschool Behavior,” Genetic Psychology Monographs, C. 75 (1967), s. 43–88. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 53

yeterince denetlememesi, ilgisiz tutum sergilemesi de zorbalığın 
gelişmesine zemin hazırlamaktadır. 

Aile içinde şiddete maruz kalan veya ihmal edilen çocuklar, söz 
konusu davranışları benimseyerek dış dünyaya yansıtması birlikte 
çocuğun saldırgan davranışları normalleştirmesine de yol açması 
muhtemeldir. Nitekim çocuklar ilk bulundukları sosyal çevreden 
etkilenmesi kaçınılmaz olup yetiştirildikleri kişileri rol model al-
maktadır. Bu nedenle çocuk, ailede deneyimlediği, gözlemlediği ve–
ya maruz kaldığı davranışları benimseme eğiliminde olduğundan 
ailedeki olumsuz davranışlar çocuğun zorbalık davranışına yönel-
mesini kolaylaştırdığını ifade etmek mümkündür. Öte yandan duy-
gusal ihtiyaçlarını karşılayamayan başka bir ifadeyle ailede sevgi, 
saygı, ilgi görmeyen çocuklar, başkaları üzerinde kontrol sağlama 
veya üstünlük kurma gereksinimi hissedebileceğinden zorbalığa 
yönelebilmektedir. Rigby’nin vurguladığı üzere duygusal ihmal, 
özgüven eksikliğine ve başkalarını aşağılayarak üstünlük kurmak 
çabasına neden olmaktadır.38 Aile her ne kadar çocuğun davranışla-
rını şekillendirmede güçlü bir zemin oluştursa da çocuğun bulun-
duğu sosyal çevre de davranışlarını etkilediğinden zorbalığın ne-
denlerinden biri olarak kabul edilmektedir.  

 

6.3. Çevresel Faktörler 

Bireyin bulunduğu okul ortamı, sosyal çevre, akran ilişkileri 
gibi etkenler bireyin davranışlarına yön verip zorbalık davranışına 
yönelimini etkilemektedir. Bireyin aileden sonra sosyal gelişimini 
devam ettirdiği okul, bireyin bakış açısında, tercihlerinde ve dav-
ranışlarında belirleyici bir role sahiptir. Çünkü Dewey’in ileri 
sürdüğü üzere okul, yalnızca akademik bilgi aktaran bir kurum 
değil, aynı zamanda bireyin değer, tutum ve davranışlarını geliş-
tirdiği sosyal alanlardır. Bu bağlamda okullar empati, saygı, daya-
nışma gibi değerleri teşvik etmiyorsa zorbalığa yönelim daha 
olanaklı hale gelerek önlenmesi de zorlaşabilmektedir. Olweus 
açısından rekabetçi ve cezalandırıcı bir ortamla birlikte öğretmen-
lerin veya idarenin okulda gerçekleşen olaylara müdahale etme-
mesi zorbalığı teşvik etmektedir.39 

 
38 Ken Rigby, “Addressing Bullying in Schools: Theoretical Perspectives and Their 

Implications,” School Psychology International, C. 25, S. 3 (2004), s. 287–300. 
39 Olweus, a.g.e., s.28-45 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 54 

Akran ilişkilerinin zorbalık davranışının temelinde bulunan 
faktörlerden biri olmasının en temel nedeni akran baskısıdır. Ak-
ran grupları tarafından kabul edilme isteği üzerine birey dışlan-
mamak için zorbalık eylemini tercih edebilmektedir.40 Öte yandan 
zorbalık eyleminin gerçekleştiği ortamlarda zorba, mağdur, des-
tekçi ve seyirci gibi birtakım rollere sahip bireylerin tutumları da 
zorbalığın devam etmesine olanak sağlamaktadır. Örneğin her-
hangi bir zorbalık davranışı karşısında seyircilerin başka bir ifa-
deyle söz konusu ortamda bulunarak zorbalığa tanık olan bireyle-
rin sessiz kalması veya destekçi rol üstlenmesi, zorbalığın devam 
etmesine neden olmaktadır.41 

Bu noktaya kadar ortaya koyulan analizlerden görüleceği üze-
re çevresel faktörler okul ortamında ve arkadaşlık ilişkilerinin bir 
getirisi olarak zorbalığın temelinde bulunan nedenlerdendir. An-
cak çevresel faktörler veya sosyal çevrenin yanı sıra toplumsal ve 
kültürel faktörlerde bireyin zorbalığa yönelmesinde etkilidir. 

 

6.4. Toplumsal ve Kültürel Faktörler 

Bir toplumun genel değerleri, normları ve kültürel yapısının söz 
konusu toplumdaki bireylerin davranışlarını şekillendirmesi kaçı-
nılmazdır. Bu bağlamda toplumsal dinamikler de zorbalık eylemle-
rinin belirleyicilerindendir. Kültürel normlar ve toplumsal değerler 
zorbalığın kökeninde yer almasının en temel nedeni bireylerin bu-
lunduğu toplumun ve kültürün genel yapısından etkilenerek, kendi 
eylemlerini ve yaşamını bu etkiden bağımsız olarak gerçekleştire-
memesidir. Toplumun yapısı ve kültürel özellikler, zorbalık davra-
nışının ortaya çıkışında önemli bir role sahiptir. Nitekim Smith 
açısından rekabetin ve başarının aşırı vurgulandığı toplumlar, kişi-
ler arası güç dengesizliklerinin artmasına neden olarak zorbalık 
davranışlarının ortaya çıkışını kolaylaştırmaktadır.42 

Toplumun birtakım rolleri dayatması, bu rollerin dışına çıkanla-

 
40 Christina Salmivalli, Kirsti Lagerspetz, Kaj Björkqvist, Karin Österman, Ari 

Kaukiainen, “Bullying as a Group Process: Participant Roles and Their Re-
lations to Social Status Within the Group,” Aggressive Behavior, C. 22, S. 1 
(1996), s. 1–15. 

41 Christina Salmivalli, “Participant Role Approach to School Bullying: Implicati-
ons for Interventions,” Journal of Adolescence, C. 22, S. 4 (1999), s. 453–459. 

42 Peter K. Smith, Understanding School Bullying: Its Nature and Prevention 
Strategies, London: Sage Publications, 2016. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 55

rın başka bir ifadeyle bulunduğu statü gereği uyması beklenen 
davranışlara uymayan bireylerin ötekileştirilmesine yol açabilmek-
tedir. Benzer şekilde toplumsal cinsiyet normlarına aykırı davranan 
bireyler de ayrımcılık gibi çeşitli zorbalık türlerine maruz kalabil-
mektedir. Özellikle ataerkil toplumlarda, erkeklik normları yüceltil-
diğinden cinsiyet eşitsizliği ön plana çıkarak kadın ve kız çocukla-
rının çeşitli zorbalıklarla karşılaşmaları mümkün hale gelmektedir.  

Zorbalığın temelini atan bir başka toplumsal faktör ise özellik-
le demokratik değerleri benimsemeyen toplumların şiddeti meşru-
laştırmasıdır. Bu tip toplumlarda bazı sorunlar şiddet aracılığıyla 
çözüldüğünden şiddet, alışılagelmiş bir çözüm yöntemi olarak gö–
rülerek normalleşmektedir. Şiddetin normalleştirilmesi de zorbalık 
vakalarının ortaya çıkışını kolaylaştırarak yayılmasına neden ol–
maktadır. Bu nedenle geleneksel değerlerin şiddeti onayladığı ya 
da hoş gördüğü toplumlarda bireyler şiddeti daha kolay benimse-
yebilmektedir. Böylelikle bu tür toplumsal yapılar şiddetin sürek-
liliğini sağladığından bireysel ilişkileri de olumsuz etkileyerek 
zorbalığa olanak sağlamaktadır. Şiddeti normalleştiren bir diğer 
önemli unsur da medyadır. Bandura tarafından geliştirilen sosyal 
öğrenme kuramına göre bireyler medyada sıkça karşılaştıkları 
şiddet davranışlarını içselleştirebilmektedir.43 Bu bağlamda şiddeti 
normalleştiren dizi, film, video ve oyun bireylerin şiddeti kabul 
edilebilir bir olgu olarak kabul edip benimsemelerine neden ol-
maktadır. Şiddeti normalleştiren medya içerikleri toplumsal de-
ğerleri şekillendirebileceğinden zorbalığın bir problem olarak 
değil, sıradan bir durum olarak değerlendirilmesine de yol açmak-
tadır. Hofstede’nin kültürel boyutlar kuramına göre bireylerin 
toplumsal davranışları kültürel normlar ve medya tarafında şekil-
lendirilen algılar doğrultusunda belirlendiğinden zorbalık davra-
nışları sosyal olarak kabul edilebilir hale gelmektedir.44 Tüm bu 
unsurların yanı sıra sosyoekonomik eşitsizliklerde bireylerarası 
çatışmayı arttırabilmektedir.  Nitekim gelir dengesizlikleri, hiye-
rarşik yapıların öne çıkmasına neden olduğundan bu durum, bi-
reyler arasında sosyo-psikolojik bir baskı unsuru haline gelmesine 
yol açmaktadır.45 Bu da toplumsal yaşamda yer edinebilme kaygısı 

 
43 Albert Bandura, Social Learning Theory, Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall, 

1977. 
44 Geert Hofstede, Culture’s Consequences: International Differences in Work-

Related Values, Beverly Hills, CA: Sage, 1984. 
45 Wilkinson, Pickett, a.g.e. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 56 

yaşayan bireyin toplumda statü kazanmak ve kendini güvence 
altına almak için zorbalığa yönelmesine zemin hazırlamaktadır.  

 
 
 
Bireysel Faktörler 

- Kişilik özellikleri 

- Düşük empati düzeyi 

- Agresif davranış eğilimi 

- Psikolojik sorunlar 

 
Ailesel Faktörler 

- Ebeveynlik stilleri 

- Aile içi şiddet 

- Düşük ebeveyn denetimi 

 
Çevresel Faktörler 

- Okul iklimi 

- Akran ilişkileri 

- Sosyal statü arayışı 

 
Toplumsal ve Kültürel  
Faktörler 

- Toplumsal normlar ve değerler 

- Sosyoekonomik eşitsizlikler 

- Şiddetin normalleşmesi 

- Cinsiyet Rolleri 

Tablo 2: Zorbalığın Nedenleri 

 
Sonuç olarak zorbalık, Tablo 3 de özetlendiği üzere bireysel, ai-

lesel, çevresel toplumsal ve kültürel birçok faktörün bir araya gel–
mesiyle şekillenen karmaşık bir olgu olduğu açıktır. Bu analizler 
zorbalığın sadece bireysel bir sorun değil sosyal bir sorun olduğu-
nu ortaya koymaktadır. Öte yandan zorbalığın nedenleri yalnızca 
zorbalığın oluşumunu değil, zorbalık davranışlarının birey ve 
toplum üzerindeki etkilerini de şekillendirmektedir.  

Zorbalık, her ne kadar farklı türlerde ortaya çıksa da sonuçları 
bireye fiziksel, psikolojik, sosyal etkileri bakımından benzerdir. Bu 
sonuçları arttırmak mümkün olmakla birlikte başlıca, fiziksel zor–
balık fiziksel yaralamalara veya maddi zarara neden olduğundan 
korku ve güvensizlik hissiyatına yol açarken, sözel zorbalık psiko-
lojik travma, özsaygı kaybı, sosyal kaygıya, ilişkisel zorbalık sos-
yal izolasyon ve yalnızlığa, siber zorbalık ise dijital ortamlara gü–
vensizlik ve kaygıya yol açmaktadır. Bu noktadan da anlaşılacağı 
üzere hangi türden olursa olsun zorbalık, psikolojik açıdan ciddi 
olumsuzlukları beraberinde getirmektedir.46 Bu bağlamda zorbalı-
ğın bireysel etkilerinin yanı sıra toplumu da etkilemesi kaçınıl-
mazdır. Öyleyse bu noktadan itibaren ilk olarak zorbalığın birey-

 
46 Espelage, Swearer, a.g.e., s. 25–48. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 57

ler üzerindeki etkilerini sonrasında ise toplumsal etkilerini analiz 
edilecektir. 

 

7. Zorbalığın 
Bireyler Üzerindeki Etkileri 

Zorbalık, zorba ve zorbalığa uğrayan veya mağdur arasında 
gerçekleştiğinden her iki birey arasında farklı ve ciddi etkilere 
neden olmaktadır. Nitekim zorbalık daha çok zorbalığa maruz 
kalan mağdurların yaşadığı olumsuz sonuçlar doğrultusunda ele 
alınsa da zorbalık yapan birey üzerinde de etkileri oldukça fazla-
dır. Öte yandan zorbalık sadece zorba ve mağduru değil, herhangi 
bir zorbalık olayına tanık olan birey veya bireyleri de etkilemek-
tedir. Bu bağlamda zorbalık davranışı neticesinde başta mağdur 
olmak üzere zorba ve tanıkta psikolojik, sosyal, akademik ve mes-
leki açıdan etkilenmektedir. Bu nedenle zorbalığın olumsuz etkile-
ri sadece mağdur bireylerle sınırlı değildir. Öyleyse zorbalığın 
bireyler üzerindeki etkilerini mağdur, zorba ve tanık ekseninde 
incelemek yerinde olacaktır. 

 

7.1. Zorbalığın 
Zorbalığa Uğrayan Bireylere Etkileri 

Zorbalığa uğrayan bireyler, genel olarak yaş, cinsiyet, zorba-
mağdur statüsü, zorbalık türüne bağlı olarak çeşitli olumsuz etkilere 
maruz kalmaktadır. Kendisinden yaşça küçük olduğu için, güç den-
gesizliğine bağlı olarak veya kadın ya da kız çocuklarının toplumdaki 
konumu itibariyle zorbalığa uğrayan bireylerin yanı sıra kilosu veya 
fiziksel/zihinsel bir engeli nedeniyle zorbalığa uğrayan bireyler ya-
şamın çeşitli alanlarında zorbalık eylemelerinin etkilerini yaşamakta-
dır. Fiziksel, psikolojik ve sosyal bütünlüğü olumsuz etkileyen zorba-
lık eylemleri, özellikle mağdurlar üzerinde uzun vadeli ve çok boyut-
lu etkiler bırakmaktadır. Zorbalık en temelde duyguları etkilemekte-
dir. Duygular, deneyimsel bir his, bilişler (düşünceler) ve fizyolojik 
tepkiler gibi çeşitli bileşenlerden oluşan belirli olaylara verilen tepki-
ler olduğundan önemli davranışsal etkilere sahip olabilmektedir.47 Bu 

 
47 R. O. Stanley, G. D. Burrows, Varieties and Functions of Human Emotion, 

Padstow: John Wiley & Sons, 2001. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 58 

nedenle duygular davranışları şekillendiren, eylemleri, tercihleri ve 
düşünceleri belirleyen önemli bir faktördür.   

Zorbalığa uğrayan bireyler karşılaştığı zorbalık eylemi esnasın-
da birçok duyguyu deneyimlemektedir. Bu duyguların başında ise 
öfke, korku ve üzüntü gelmektedir. Zorbalığa uğrayan mağdurlar 
zorbalığa maruz kalmaya tepki olarak öfke yaşama eğiliminde ol-
makla birlikte öfkeyi yönetme konusunda yetersiz olmaları bakı-
mından misillemeye neden olmaktadır. Öte yandan yapılan araş-
tırmalarda görüldüğü üzere zorbalığa uğrayan bireylerin de zorba 
olabileceği, başka bir ifadeyle hem zorba hem de mağdur veya kur-
ban olma ihtimalinin olduğu ortaya koyularak öfke duygusu ve 
herhangi bir suç teşkil eden davranış arasındaki ilişkinin saf zorba 
veya saf mağdura göre zorba mağdurlarda daha güçlü olduğu vur-
gulanmaktadır. Zorbalığa maruz kalan bireyler saf mağdur olabile-
ceği gibi zorba mağdur olma ihtimalleri de olup zorbalıkla karşı 
karşıya kalındığında öfke duygusunun hissedilmesiyle her türlü 
zarar verici eyleme başvurmaları da muhtemel olduğu açıktır.  

Zorbalığa uğrayan bireylerde öne çıkan bir diğer duygu ise kor-
kudur. Korku, zorbalık eylemiyle birlikte mağdurun zorba karşısın-
da hissettiği duygu olmakla birlikte özellikle zorbanın olduğu or-
tamlarda artan bireyin yaşamın olumsuz etkileyen bir duygudur. Bu 
nedenle korku, zaman içerisinde tekrar tekrar meydana gelen bir 
taciz durumu olduğundan kendilerini zorba saldırılardan koruya-
mayan kurbanlarda görülmesi bakımından kurban olmayla doğru-
dan ilişkilendirilmektedir.48 

Zorbalığa uğrayan bireylerde sıklıkla görülen başka bir duygu 
da üzüntüdür. Zorbalığa uğrayan bireyin kendini değersiz hisset-
mesiyle ortaya çıkan üzüntü uzun zorbalık eyleminin devam etme-
siyle artarak depresyona neden olmaktadır. Öyle ki Roland’ın yap-
tığı bir araştırmada kurban olan çocukların kurban olmayanlara 
göre daha fazla depresyon puanlarına sahip olduğunu tespit ettiği 
görülmektedir.49 Öte yandan yapılan çalışmalar üzüntüyle birlikte 
zorbalığa uğramanın önemli ölçüde yalnızlık ve intihar düşüncele-
riyle ilişkili olduğunu göstermektedir.50 

Tüm bu olumsuz duygular, olumlu duyguları da azaltarak ya-

 
48 Kass Dekler, School Bullying: Predictive Factors, Coping Strategies and Ef-

fects on Mental Health, 2013, s. 44. 
49 Erling Roland, “Bullying, Depressive Symptoms and Suicidal Thoughts,” 

Educational Research, C. 44 (2002), s. 55–67. 
50 Dekler, a.g.e., s. 44. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 59

şam kalitesini de olumsuz etkilemektedir. Birey bu olumsuz duygu-
ların getirisi olarak depresyon, anksiyete bireyin psikolojik sağlığını 
ciddi şekilde zedeleyebileceği gibi kendine yönelik değersizlik hissi 
ve özgüven kaybına da neden olan söz konusu duygular, uzun va-
dede bireyin kendini ifade etme ve yeni deneyimlere açık olma be–
cerisini de engelleyebilmektedir. Zorbalık deneyimi özellikle şiddet 
içeren durumlarda bireyde travma sonrası stres bozukluğuna da 
(TSSB) neden olmaktadır. Bu noktadan anlaşılacağı üzere zorbalığın 
psikolojik etkilerinin başında depresyon, anksiyete, düşük özsaygı 
ve sosyal izolasyon, travma sonrası stres bozukluğu görülmektedir. 
Bu nedenle zorbalığa uğrayan bireyler, çeşitli olumsuz etkilere ma–
ruz kaldığından zorbalığa uğramayan akranlarına göre daha düşük 
özsaygıya sahip olma olasılıkları daha yüksektir.  

Zorbalık eylemi, zorbalığa uğrayan bireylerin sosyal yaşamın-
da da etkilemektedir. Bu etkilerin başında ise yalnızlık ve izolas-
yon gelmektedir. Birey insanlara güvenmekte zorlanabileceğinden 
yalnızlığı tercih ederek kendisini sosyal yaşamdan izole edebile-
ceğinden arkadaşlık ilişkileri zayıflayarak bireylerin ileri ki ya-
şamlarında da sağlıklı ilişkiler kurmalarını zorlaştırdığı ileri sü-
rülmektedir. Sağlıklı ilişkiler kurması zorlaşabilmektedir. Nitekim 
Smith ve Sharp’ın çalışmasında görüleceği üzere özellikle zorbalık 
eyleminin sürekliliği sosyal geri çekilme ve yalnızlık duygularını 
tetiklemektedir.51 Böylelikle birey arkadaşlık edinmede çekimser 
davrandığı gibi mevcut arkadaşlık ilişkilerinde de güven problemi 
yaşayabilmektedir. Bu durum da bireylerin sosyal gelişimini olum-
suz etkilemektedir. Salmivalli’nin vurguladığı gibi özellikle ergenlik 
döneminde bu durum bireyin kimlik gelişimini ve öz saygısını de-
rinden etkilemektedir.52 Söz konusu etkiler uzun vadeli sonuçlara 
yol açtığından bireyin yetişkinlik döneminde işi hayatına kadar her 
türlü yaşam alanlarında devam ederek, çeşitli zorluklara maruz 
bırakmaktadır.  

Zorbalığın düşük özsaygıya neden olduğunu ileri süren Rigby 
bu durumun kişisel ilişkiler ve akademik başarıyı olumsuz etkile-
diğini vurgulamaktadır.53 Zorbalığa uğrayan öğrencilerin okul 
notları ve okul devamsızlık sayılarına göre değerlendirildiği üzere 
daha düşük akademik performansa sahip olma olasılıkları yüksek-

 
51 Smith, Sharp, a.g.e. 
52 Christina Salmivalli, “Bullying and the Peer Group: A Review,” Aggression 

and Violent Behavior, C. 6, S. 1 (2001), s. 99–120. 
53 Rigby, a.g.m., s. 583–590. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 60 

tir.54 Çünkü özellikle okulda zorbalığa uğrayan bireyler okula 
gitmekten kaçınarak öğrenme motivasyonu azalmaktadır. O halde 
zorbalığın bireylerin akademik performanslarını da etkilediğinden 
zorbalığa uğrayan bireylerin ders notlarından meslek seçimlerine 
kadar belirleyici bir rolü olduğunu söylemek mümkündür. 

Bu noktaya kadar ortaya koyulan analizlerden görüleceği üze-
re zorbalığın zorbalığa uğrayan bireylerin yaşam kalitesini çeşitli 
olumsuzluklara yol açarak ciddi şekilde etkilediği açıktır. Ancak 
zorbalığın etkileri sadece mağdurlarla sınırlı değil, zorbalık yapan-
lara da uzun vadeli olumsuz etkileri mevcuttur. Bu bağlamda zor-
balığın failler yani zorbalık eylemini gerçekleştiren kişiler üzerin-
deki etkilerini incelemek, zorbalık probleminin ortaya çıkardığı 
sonuçları görebilmek açısından oldukça önemlidir.  

 

7.2. Zorbalığın 
Zorbalık Yapan Bireylere Etkileri 

Zorbalığın etkileri her ne kadar mağdurların yaşadığı olumsuz 
sonuçlar üzerinden incelense de zorbalık eylemini gerçekleştiren 
bireyler üzerinde de uzun vadeli etkilere neden olmaktadır. Bu 
etkiler psikolojik olabileceği gibi sosyal ve akademik alanlarda da 
kendini göstererek zorbanın yaşamını da zorlaştırmaktadır.  

Rigby’nin ileri sürdüğü üzere zorbalık yapan çocukların ileriki 
yaşamlarında daha yüksek depresyon ve anksiyete riskine sahip-
tir.55 Bununla birlikte çeşitli çalışmalar zorbalık yapan bireylerin 
empati kurma becerilerinin zayıf olduğunu ve bu durumun ilerle-
yen yıllarda duygusal yoksunluk ve anti sosyallik gibi sorunlara yol 
açabileceğini göstermektedir.56 Bu nedenler zorbalık yapan bireysel 
psikolojik etkilerle birlikte sosyal hayatlarında da çeşitli olumsuz-
luklarla karşılaşmaktadır. Zorbalık yapan bireyler sosyal dışlanma 
ve yalnızlık yaşayabileceği gibi Olweus’un öne sürdüğü gibi zorba-
lar ergenlik döneminde arkadaşlık ilişkilerinde zorluklar yaşayarak 
sosyal becerileri daha düşük düzeyde gelişim sağlamaktadır.57 

 
54 Robin M. Kowalski, “Bullying and Development,” Salem Press Encyclopedia 

of Health (2024). 
55 Ken Rigby, New Perspectives on Bullying, London: Jessica Kingsley Publis-

hers, 2002, s. 121. 
56 Christina Salmivalli, “Bullying and the Peer Group: A Review,” Aggression 

and Violent Behavior, C. 15, S. 2 (2010), s. 112–120. 
57 Olweus, a.g.e., s.98. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 61

Zorbalık yapan bireylerin karşılaştığı bir diğer etki ise akademik 
ve mesleki alanda ortaya çıkmaktadır. Zorbalığı gerçekleştiren kişi–
lerin akademik başarısı genellikle olumsuz etkilenmektedir. Bunun-
la birlikte özellikle okul ortamında zorbalık yapan bireyler öğret-
menler ve okul idaresiyle çatışmalar da yaşamaktadır. Bu çatışmalar 
eğitim hayatında ciddi sonuçlara yol açabilmektedir. Nitekim zorba-
lık eylemi gerçekleştiren bireyler, disiplin sorunları, okuldan uzak-
laştırma ve düşük akademik performans gibi sonuçlara yol açarak 
akademik hayatları olumsuz etkilenmektedir. Yetişkinlikte ise bu 
bireyler, zorbalık eylemlerini iş hayatında devam ettirebileceğinden 
iş arkadaşları arasında gücen kaybı, kariyer ilerlemesinde başarısız-
lık gibi etkilerle karşılaşma riski de yüksektir. 

Zorbalık yapan bireylere yönelik yapılan araştırmalar zorbalık 
yapan bireylerin ilerleyen yaşlarda çeşitli suçlara yönelme eğilimi 
gösterdiklerini ortaya koymaktadır.58 Bu nedenle okul çağında 
zorba olan birey okul çağı sonrası veya yetişkinlikte zorbaca dav-
ranışlarını yaşamın çeşitli alanlarında da devam ettirmektedir 
Özellikle fiziksel zorbalık yapan bireylerin saldırgan davranışları 
çeşitli ciddi suç ve sorunlara dönüşerek adli sorunları beraberinde 
getirmektedir. Bu bağlamda zorbalık eylemi zorbalık yapan birey-
lerin de gelecek yaşamlarını olumsuz etkilemektedir.  

Zorbalık hem faili hem de mağduru olumsuz etkilediği açıktır. 
Ancak zorbalığın etkileri mağdur ve faillerle sınırlı olmayıp bu tür 
davranış ve olaylara tanık olan bireyler açısından da psikolojik ve 
sosyal etkileri beraberinde getirmektedir. Bu nedenle zorbalığa tanık 
olan bireyler üzerinde meydana gelen etkileri incelemek gerekmek-
tedir. 

 

7.3. Zorbalığın  
Zorbalığa Tanık Olan Bireylere Etkileri 

Zorbalığa tanıklık eden bireyler doğrudan zorbalık mağduru ol–
masalar da zorbalık olayına şahit olmaları bakımından etkilenmele-
ri mümkündür. Tanık olunan olayın sıklığı, şiddeti, tanık ile mağ-
dur arasındaki ilişki gibi faktörlere bağlı olarak değişiklik göstere-
rek çeşitli psikolojik, sosyal, akademik etkilere yol açmaktadır. Ni–

 
58 David P. Farrington, Maria M. Ttofi, “Bullying as a Predictor of Offending, 

Violence and Later Life Outcomes,” Criminal Behaviour and Mental Health, 
C. 21, S. 2 (2011), s. 90–98. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 62 

tekim Rivers ve Noret yaptığı çalışma, zorbalığa tanıklık eden öğ-
rencilerin mağdurlara benzer duygusal tepkiler geliştirebildiğini 
vurgulamaktadır.59 Tanıkların özellikle empati yetenekleri yüksekse 
mağdurun yaşadığı olumsuzlukları paylaşabileceği gibi sosyal ilişki-
lerini de etkilemesi mümkündür. Öte yandan zorbalık olaylarının 
gerçekleştiği esnada tanıklar bir taraf seçme hissine kapılarak aktif 
veya pasif olmaya itmektedir. Craig ve Pepler zorbalığa tanıklık 
edenlerin bir kısmının güvenliklerini riske atmamak için zorbalık 
olaylarına müdahale etmediklerini ortaya koymaktadır.60 Tanıklar 
karşılaştıkları zorbalık olayları karşısında duygusal çelişkiler yaşa-
yabileceği gibi toplumsal baskılar nedeniyle bireyselin yanı sıra 
grup dinamiklerinde de çeşitli zorluklara maruz kalabilmektedir. 
Salmivalli zorbalığın tanıklar üzerindeki etkilerini inceleyerek sık 
sık zorbalık olaylarına tanıklık eden bireylerin zamanla şiddeti ka–
bul edilebilir bir çözüm yolu olarak görebileceğini ifade etmekte-
dir.61 İşte bu nedenle zorbalığa tanıklık eden bireyler sosyal çevrele-
rinde kendilerini güvende hissedemediğinden yalnızlaşabilmekte-
dir. Bununla birlikte zorbalığa okul ortamında tanık olmak akade-
mik başarıyı etkileyebileceği gibi derslere odaklanma ve motivas-
yon sorunu da yaşayabilmektedir.  

 

8. Zorbalığın 
Toplum Üzerindeki Etkileri  

Zorbalık zorbalığa uğrayan, zorbalık yapan ve tanık olan kişi-
leri etkilemekle birlikte bireysel sınırları aşarak toplumsal dina-
mikleri de şekillendirmektedir. Çünkü zorbalığın bireyler üzerin-
deki etkileri toplumu da etkileyerek toplumda çeşitli olumsuzluk-
lara yol açmaktadır. Zorbalığın toplumsal etkileri en temelde bi-
reylerarası güvensizliğe yol açtığından toplumsal uyumun bozul-
masıyla başlamaktadır. Zorbalığın etkilerine yönelik yapılan araş-
tırmalar, bireylerin birbirlerine olan güvenlerinin azalmasıyla 

 
59 Ian Rivers, Nathalie Noret, “Potential Suicide Ideation and Its Association 

With Observing Bullying at School,” Journal of Adolescent Health, C. 53, S. 
1 (2013), s. 32–36. 

60 Wendy M. Craig, Debra J. Pepler, “Observations of Bullying and Victimiza-
tion in the School Yard,” Canadian Journal of School Psychology, C. 13, S. 2 
(1997), s. 41–59. 

61 Salmivalli, a.g.m., s. 112–120. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 63

sosyal bağların zayıfladığını göstermektedir.62 İşte bu da bireylera-
rası iş birliğini olumsuz etkilediği gibi toplumsal dayanışmayı da 
zayıflatmaktadır.  

Okullarda yaşanan zorbalık olaylarıyla zorbalık mağduru öğ-
renciler, akademik başarılarını sürdürmekte zorlandığından bu 
durum sadece bireylerin geleceğini değil, aynı zamanda toplumsal 
bilgi birikimini ve ekonomik büyümeyi de engelleyen niteliktedir. 
Eğitim sistemindeki bu aksaklıklar, nitelikli insan kaynağının 
azalmasına ve toplumsal kalkınmanın yavaşlamasına neden olma-
sı mümkündür.  

Zorbalık davranışları bireylerin gelecekte daha ciddi suçlar iş-
lemeye eğilimli olmasına zemin hazırlayarak zorbalık vakalarının 
artmasına yol açacağı gibi zorbalıkla etkili bir şekilde mücadele 
edilmemesi çeşitli suç ve şiddet olaylarına da zemin hazırlamakta-
dır. Böylelikle zorbalığın yaygın olduğu toplumlarda suç oranla-
rındaki artışlar toplumsal düzeni tehdit ederek güvenli yaşam 
alanlarının azalmasına neden olmaktadır. Bu durumda toplumsal 
korku ve güvensizlik duygusu artarak toplumun huzuru derinden 
etkilenmektedir. Böylece zorbalık bireylerin deneyimlediği psiko-
lojik travmaların ötesine geçerek toplumsal bir ruhsal sağlık kri-
zine neden olarak toplum genelinde görülen anksiyete ve depres-
yon gibi çeşitli psikolojik sorunlara yol açarak toplumsal dayanık-
lılığı zayıflatmaktadır. Zorbalık, toplumun psikososyal sağlığını 
olumsuz yönde etkilediğinden toplumun krizler karşısında direnç-
siz hale gelmesine ve böylelikle sosyal problemlerin büyümesine 
yol açması kaçınılmazdır. Öyleyse bu noktadan itibaren zorbalığın 
sosyal problemlere etkisini analiz etmek yerinde olacaktır. 

 

9. Zorbalığın 
Sosyal Problemlere Etkisi 

Zorbalık bireysel düzeyde yaşanan bir problem olmanın ötesin-
de toplum yapısını etkileyen bir olgu olması bakımından sosyal 
problemlerin ortaya çıkmasına zemin hazırlayabileceği gibi büyü-
mesine de neden olabilmektedir. Özellikle okulda gerçekleşen zor-
balıklar akademik başarıyı ve devamsızlığı olumsuz etkilediğinden 
eğitimde eşitsizlik sorununa yol açmaktadır. Zorbalığa uğrayan bi–
reyler maruz kaldıkları zorbalık eylemleri karşısında okuldan uzak-

 
62 Smith, Sharp, a.g.e. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 64 

laşabileceği gibi okulu bırakmayı da tercih etmeleri sıklıkla gözlem-
lenmektedir. Mağdurların yaşadığı psikolojik ve sosyal zorluklar 
okulda başarısızlığa neden olacağından düşük gelirli işlerde çalış-
maya neden olabileceği gibi iş dünyasında ve toplumsal hayatta 
aktif bir şekilde yer almasını zorlaştıracağından gelir eşitsizliğini de 
arttırabilmektedir. İşte bu durumda farklı türleriyle eşitsizlik soru-
nunun ortaya çıkması kaçınılmazdır. Güç dengesizliğine bağlı ola-
rak kadın ve kız çocuklarının uğradığı çeşitli zorbalık davranışları 
da cinsiyet eşitsizliği sorununa neden olmakla birlikte zorbaların 
yetişkinlikte de kadın hakları ihlallerine yol açması mümkündür. 
Nitekim Helfernan cinsiyet temelli zorbalığın kadınların toplumsal 
haklarını elde etme mücadelesinde önemli bir engel teşkil ettiğini 
ileri sürmektedir.63 Cinsiyet temelli zorbalık, kadınların kamusal 
alanda erkin bir şekilde yer alabilme becerilerini kısıtlayarak top-
lumsal cinsiyet eşitsizliğini gündeme getirmektedir. Kadınlar top-
lumsal cinsiyet eşitsizliğinin yanı sıra toplumsal normlar, kültürel 
değerler ve sistematik yapılar tarafından desteklenen güç dengesiz-
liğinin bir sonucu olarak her türden zorbalığa maruz kalma riskini 
taşımaktadır. Bu nedenle zorbalık problemi, çocuk hakları ve kadın 
hakları ihlallerini artmasına neden olmaktadır.  

Zorbalık ırkçılık ve ayrımcılık sorununu da arttırmaktadır. Özel-
likle ırk temelli zorbalık bireyler arasındaki ön yargı ve ayrımcılığın 
güçlenmesine neden olarak etnik ve kültürel kimliklerin yaftalan-
masına yol açarak işyeri ve eğitim ortamlarında farklı kimliklere 
sahip bireylerin dışlanması ve ayrımcı politikaların meşrulaştırıl-
masına olanak sağlamaktadır. Olweus zorbalığın toplumsal katılımı 
engelleyen ayrımcılıkları güçlendirdiğini vurgulamaktadır.64 Sadece 
ırk temelli değil, dış görünüşe bağlı olarak gerçekleşen zorbalık 
eylemleri de ayrımcılığı tetikleyerek bireyler arası kutuplaşmaya 
neden olmaktadır.  

Zorbalık eylemleri bireylerin şiddete yönelimi etkileyerek, şid-
deti bir çözüm yolu olarak benimsemelerine yol açabileceğinden 
suç ve şiddet sorunlarını artması kaçınılmazdır. Çünkü zorbalık 
mağdur ya da tanık fark etmeksizin hangi türden gerçekleşirse 
gerçekleşsin kişiyi şiddet içeren davranışlara yönlendirebileceği 
gibi şiddetin normalleşmesini de olanaklı hale getirmektedir. Öte 
yandan zorbalıkla etkili bir şekilde mücadele edilmemesi ya da bir 

 
63 Aimee Heffernan, “The Impact of Bullying on Social Inequalities,” Journal 

of Social Issues, C. 72, S. 2 (2016), s. 123–145. 
64 Olweus, a.g.e. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 65

çözüm bulunamaması, failin şiddet içeren eylemlerinin artmasına 
neden olabileceği gibi mağdur veya tanık olan kişilerin karşılık 
verme ya da müdahale etme yöntemi olarak şiddeti bir çare olarak 
görmeleriyle sonuçlanmaktadır. İşte bu durum şiddetin bir döngü 
hale gelmesine ve toplumsal düzeyde yayılmasına yol açmaktadır. 
Bu da bireylerin empati ve iş birliği yerine çatışması bir tutum 
benimsemelerine ve şiddeti bir güç aracı olarak içselleştirmelerine 
neden olabileceğinden çeşitli suçlara da zemin hazırlamaktadır. 
Mağdurlar sürekli baskı ve tehditlerle baş edemez hale geldiğinde, 
cinayet vakalarına kadar çeşitli trajik sonuçlara yol açabilmekte-
dir. Benzer şekilde zorba da şiddeti güç mekanizması olarak gör-
düğünden özellikle fiziksel şiddetin cinayetle sonlanması da 
mümkündür. Böylelikle insanın en temel hakkı olan yaşama hakkı 
ihlal edilerek bu durum, yalnızca bireysel değil toplum düzenini 
ve etik değerleri sarsan bir sorun hale gelmektedir.  

Zorbalık davranışları insanın temel hak ve özgürlüklerini tehdit 
ederek insanları yaşama hakkı, eğitim hakkı gibi temel haklarından 
mahrum bırakabilmektedir. Bu nedenle zorbalık insan hakları ihlal-
lerine yol açmaktadır. Bu ihlaller mağdurların da tanıklarında ken-
dilerini güvende hissetmelerini engelleyerek toplumsal hayata aktif 
katılımlarını zorlaştırarak bireylerin insanlık onuruna uygun bir 
şekilde yaşam sürmelerine engel olmaktadır. Zorbalığın yaygınlaş-
ması insan haklarına dayalı bir toplum düzeninin sürdürebilirliğini 
engelleyerek insan hakları sorunlarının derinleşmesine ve yeni 
ihlalleri gündeme getirmektedir. İnsan Hakları Evrensel Beyanna-
mesi, bireylerin onurunu ve haklarını korumayı vurgulasa da zor-
balık bu hedefle çelişmektedir. Bu nedenle zorbalık problemi top-
lumun insan hakları odaklı bir yapıya dönüşmesini engelleyerek 
çeşitli çatışmaları beraberinde getirmektedir.  

Zorbalık, insan hakları sorunlarının yanı sıra hayvan hakları 
sorunlarını da tetiklemektedir. Nitekim zorbalık her ne kadar 
insana yönelik zarar verici eylemler üzerinden incelense de hay-
vanlara yönelikte gerçekleşebildiği gibi hayvanlara yönelik duyar-
lılığı da azaltabilmektedir. Nitekim Ascione, hayvanlara şiddet 
uygulayan bireylerin çoğunlukla geçmişte zorbalık davranışlarına 
maruz kaldığını ifade etmektedir.65 Öte yandan zorbalık güç te-
melli gerçekleştiğinden hayvanlar, kurban olma potansiyeli taşı-

 
65 Frank R. Ascione, “Children Who Are Cruel to Animals: A Review of Rese-

arch and Implications for Developmental Psychopathology,” Anthrozoös, C. 
6, S. 4 (1992), s. 226–247. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 66 

maktadır. Yerleşik zorbalık kültürü olan başka bir ifadeyle zorba-
lığın alışılageldiği toplumlarda, hayvan hakları ihlallerine karşı 
duyarsızlaşmayla karşılaşmak kaçınılmazdır. Bu nedenle zorbalı-
ğın hayvan hakları ihlallerinin yaygınlaşmasında etkili bir prob-
lem olduğu anlaşılmaktadır.  

Zorbalık özellikle güç dengesizliğinden ortaya çıkan bir davra-
nış olduğundan bu noktada çocuklar ve kadınlar en savunmasız 
gruplar olarak öne çıkmaktadır. Çocuklar özellikle okullarda ak-
ran zorbalığının hedefi olurken okul dışı sosyal yaşamda yetişkin-
ler tarafından da zorbalığa maruz kalmaktadır. Aynı zamanda 
zorbalığın çocukları yalnızca okullarda değil, evde ve sosyal çev-
relerinde de istismara uğramaya daha açık hale getirmektedir. Bu 
bağlamda zorbalık çocuklara daha savunmasız hale getirip, sınır-
larını koruyamamalarına ve bu da çeşitli istismarlara maruz kal-
malarına neden olmaktadır. UNICEF'in 2014 yılına ait Hidden in 
Plain Sight: A Statistical Analysis of Violence Against Children 
raporunda zorbalık, çocuk istismarına ve çocuk haklarının ihlaline 
neden olan bir unsur olarak değerlendirilmektedir.66 Bu nedenle 
zorbalık çocuk hakları açısından ciddi ihlallere yol açan, çocuk 
istismarı ve çocuk hakları ihlallerini arttırdığından veya neden 
olduğundan çocukların sağlıklı bir şekilde gelişimlerini sürdürme-
lerini engeller niteliktedir. Nitekim zorbalığa uğrayan çocuklar 
okuldan kaçma eğilimi ve hatta okulu bırakma gibi durumların 
yaşanması BM Çocuk Hakları Sözleşmesi’nin67 28. Maddesinde 
belirtilen “her çocuğun eğitim hakkı”nın ihlaline karşılık gelmek-
tedir. Adı geçen sözleşmenin 19. Maddesinde belirtilen her çocu-
ğun şiddet, istismar ve ihmalden korunması gerektiği, 2. Madde-
sinde yer alan ırkı, dili, dini, cinsiyeti ya da herhangi bir özelliği 
nedeniyle ayrımcılığa uğramaktan korunması gerektiğini belirten 
maddeler karşısında zorbalığın hak ihlallerini ortaya çıkaran bir 
davranış olduğu açıktır. Öte yandan zorbalığa uğrayan çocukların 
sadece ruhsal veya psikolojik değil, fiziksel sağlıkları da etkilendi-
ğinden, zorbalık çocuk haklarının sağlıkla ilgili hükümlerini ihlal 
etmektedir. Çeşitli ruhsal veya fiziksel rahatsızlıkların yanı sıra 
kendine zarar verme veya intihar etme girişimini de tetiklemekte-
dir. İşte bu noktada bir diğer sosyal problem olan intihar sorunu 

 
66 UNICEF, Hidden in Plain Sight: A Statistical Analysis of Violence Against 

Children, New York: UNICEF, 2014. 
67 Birleşmiş Milletler (BM), Çocuk Hakları Sözleşmesi, Birleşmiş Milletler Genel 

Kurulu, 1989, https://www.unicef.org/turkey/cocuk-haklari-sozlesmesi. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 67

da ortaya çıkmaktadır. 
Zorbalık, bireylerin maruz kaldığı ısrarcı zarar verici davranışlar 

karşısında çeşitli psikolojik ve sosyal sorunlar yaşayan bireyler, bu 
sorunlarla baş edemediğinde intihara yönelme eğilimleri artmakta-
dır. Hawker ve Boulton’un çalışmasında özellikle akran zorbalığı 
karşısında bireylerin yaşadığı duygusal problemlerin intihar düşün-
celerini tetiklediği ileri sürülmektedir.68 Öte yandan Dünya Sağlık 
Örgütü (WHO) zorbalığın intihar vakalarının önemli bir öncülü ol–
duğunu vurgulamaktadır.69 Görüleceği üzere zorbalık, bireyde duy-
gusal travma yaratıp sosyal izolasyona sürükleyerek intihar vakala-
rının da artmasında etkili bir role sahiptir.  

Zorbalık, insanlara ve hayvanlara yönelik çeşitli sorunlara yol 
açsa da zorbalığın doğaya karşı da etkileri bulunmaktadır. Özellik-
le empati eksikliğinden kaynaklanan zorbalık sadece insan veya 
hayvanlara değil, çevreye karşı da duyarsızlığı beraberinde getir-
mektedir. Nitekim doğaya zarar veren bireylerin sıklıkla diğer 
canlılara da zarar verdiği ve çevresel değerlere karşı da sorumsuz 
davrandığı görülmektedir. İşte bu durum çevre ve sürdürebilirlik 
sorunlarına zemin hazırlar niteliktedir. Güçlü tarafın zayıf tarafı 
sömürmesi hem bireyler arası hem de insanlar ve doğa arasındaki 
ilişki de de mevcuttur. Bu nedenle özellikle büyük şirketlerin çev-
resel kaynakları bilinçsizce kullanması, doğayı sömürmesi ve ye–
rel halkların yaşam alanlarını tahrip etmesi, söz konusu güç den-
gesizliğinin geniş ölçekteki yansımasıdır. Böylece zorbalık, kolek-
tif eylem gerektiren sürdürebilirlik projelerine katılımı azaltabile-
ceği gibi zorba tutumlar sürdürebilirlik çabalarının başarısızlıkla 
sonuçlanmasına neden olabilmesi de mümkündür.  

 
68 Hawker, Boulton, a.g.m., s. 447. 
69 World Health Organization (WHO), Preventing Suicide: A Global Imperati-

ve, Geneva: World Health Organization, 2019, s. 36. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 68 

 

 

Şekil 2: Sosyal Problemler Arasındaki İlişki 

 
Şekil 2’de, tüm sosyal problemlerin birbirleriyle etkileşim içinde 

olduğu ve bu problemlerin temelde zorbalık olgusunun farklı düzey-
lerdeki yansımaları olarak ortaya çıktığı görülmektedir. Bu perspek-
tiften baktığımızda, örneğin hak ihlallerinin ekonomik, cinsiyet te-
melli veya siyasal eşitsizliklerden kaynaklı olmasıyla birlikte ayrımcı-
lık şekilleriyle pekiştirilmesi nedeniyle eşitsizlik ve ayrımcılık soru-
nunun getirilerindendir. Nitekim cinsiyet eşitsizliği kadın haklarının 
ihaleline neden olurken ayrımcılığın insan hakları ihlaline yol açabi-
leceği de açıktır. Hava, su, toprak kirliliği, iklim değişikliği gibi çevre 
sorunları, ekolojik alanla sınırlı kalmayıp göç, yoksulluk gibi sonuç-
lara yol açarak çeşitli toplumsal krizlerin oluşumuna da zemin hazır-
lamaktadır. Öte yandan toplumsal krizler olarak sınıflandırabileceği-
miz intihar, şiddet, suç, bağımlılıklar, savaş ve terör olayları gibi so-
runlarla eşitsizlik, ayrımcılık, çevre sorunları ve çeşitli hak ihlalleri-
nin doğması da kaçınılmazdır.  

Zorbalık ise tüm bu sosyal problemlerin bireyler arası ilişkiler 
ve günlük yaşam pratikleri bağlamında ortaya çıkan toplumsal 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 69

etkileşimler olarak mikro düzeyde yeniden üretildiği bir alanı 
işaret etmektedir. Okul, aile, arkadaş grupları veya iş yaşamı gibi 
doğrudan sosyal temasın yaşandığı alanlarda zorbalık, bireylerin 
güç ilişkilerini nasıl kurduklarını ve sürdürdüklerini görünür 
kıldığından makro düzeyde var olan toplumsal güç dengesizlikle-
rinin, adaletsizliklerin ve ayrımcılık biçimlerinin küçük ölçekte 
yeniden üretilmesi anlamına gelmektedir.  Örneğin, toplumsal 
cinsiyet eşitsizliğinin yaygın olduğu toplumlarda kız çocuklarının 
daha fazla zorbalığa maruz kalması, ya da etnik farklılıklara dayalı 
önyargıların öğrenciler arasında dışlanma ve sözel zorbalık şek-
linde tezahür etmesi, makro düzeydeki yapısal sorunların mikro 
düzeydeki göstergeleridir. Benzer şekilde ekonomik eşitsizlikler, 
gibi ayrımcılığa neden olan faktörlerde çocukların okul ortamın-
daki sosyal ilişkilerinde dışlanmasına ve zorbalığa daha açık hale 
gelmesine neden olabilmektedir.  

Şekil 2 de merkezde yer alan zorbalık problemi, diğer sosyal 
problemleri besleyen, ortaya çıkışını hazırlayan ve sürekliliğini 
güçlendiren bir sorun olarak değerlendirilmektedir. Nitekim okul-
larda zorbalıkla etkili yöntemlerle mücadele edilmemesi ve bu 
sorunun aşılmaması hem okul hayatı esnasında hem de okul son-
rası yaşamın her alanında eşitsizlik, ayrımcılık, hak ihlalleri, çevre 
sorunları gibi zorbalığın farklı yansımalarını beraberinde getir-
mektedir. Bu bağlamda zorbalık, cinsiyet, ırk, engellilik, sosyo-
ekonomik durum gibi farklılıklara yönelik olumsuz algıları güç-
lendirerek ayrımcılığın meşrulaşmasına katkı sağlamasıyla uzun 
vadede kadın hakları, çocuk hakları ve insan hakları ihlallerini 
besleyen bir döngü yaratmaktadır. Bununla birlikte zorbalıkla baş 
edememe sorunu olarak zorbalığın sürekliliği, toplumsal güveni 
sarsarak birlik beraberlik ve dayanışma kültürünü de aşındırarak 
toplumsal krizlerin derinleşmesine zemin hazırlamaktadır. O hal-
de zorbalık tek başına sınırlı bir sorun olmayıp geniş kapsamda 
farklı sorunlara yol açan, söz konusu sorunları arttıran temel bir 
belirleyici nitelikte olgudur. 

Sonuç olarak zorbalığın sosyal problemlerin ortaya çıkmasında 
ve artmasında önemli bir rol oynadığı açıktır. Bireylerarası ilişki-
lerde başlayan zorbalık, toplumu hatta sosyal sorunları etkileyen 
ciddi bir sosyal sorun olarak ırkçılıktan çevre sorunlarına, hayvan 
haklarından cinsiyet eşitsizliğine kadar birçok sorun, zorbalığın 
doğrudan veya dolaylı etkileriyle derinleşmektedir. Bu bağlamda 
her türden zorbalık eylemi tüm toplumların adalet, eşitlik ve sür-



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 70 

dürebilirlik ilkeleriyle uyum içinde yaşama çabasını zedelemekte-
dir. Zorbalığın yaygın olduğu toplumlarda empati eksikliği, güven 
kaybı ve sosyal bağların zayıflaması gibi sonuçlar sosyal problem-
lerin çözümünü de zorlaştırarak mevcut sorunları yaygınlaşması-
na neden olmaktadır. Öyleyse bu noktada zorbalıkla mücadele 
etmek hem bireysel ilişkiler hem toplum sağlığı açısından oldukça 
önemlidir. Bu nedenle zorbalıkla mücadelede etkili yöntemlerin 
belirlenmesini ve uygulanmasını gerektirdiğinden mevcut yakla-
şımların yeterliliği ve kalıcılığını da sorgulamak gerekmektedir.  

 

10. Zorbalıkla Mücadelede 
Öne Çıkan Yöntemler 

Zorbalık, bireylerin psikososyal gelişimini ve toplumsal uyu-
munu olumsuz etkileyen karmaşık bir problem olduğundan bu 
soruna yönelik geliştirilen müdahale stratejileri; okul temelli 
programlar, bireysel psikolojik destek yaklaşımları, aile ve toplum 
odaklı eğitim girişimleri ile dijital platformlarda uygulanan tekno-
lojik çözümleri kapsamaktadır. Dünyada zorbalıkla mücadelede 
okul temelli olarak STAC, Theory of Reasoned Action (TRA), The 
Student and Family Office (SFO), DT-SVM, OLWEUS, KiVa, The 
Cyber Friendly Schools (CFS), My Cyber Friendly Schools (CFS), 
My Teaching Partner Secondary (MTP-S), No Trap, CORE, ViSC, 
Matters, Then Active-Start, The ABBL, SEHER programları kulla-
nılmakta olup KiVa, OLWEUS (OBPP), No Trap, ViSC’in diğer 
programlara göre uzun süreli olması ve örneklem büyüklüğü ne-
deniyle daha fazla öğrencide beceri geliştirme üzerine yoğunlaştı-
ğı tespit edilmiştir.70 

 

 
70 Aysel Uysal Toraman, Şenay Dağhan, Özlem Kısa, “Akran Zorbalığını 

Önlemede Okul Tabanlı Müdahale Programları: Sistematik Derleme,” Hu-
manistic Perspective, C. 3, S. 3 (2021), s. 359–399. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 71

 

Klasik Programlar Modern Programlar 

Olweus DT-SVM 

ViSC SEHER 

Matters ABBL 

NoTrap CORE 

The Cyber Friendly Schools 

(CFS) 

STAC 

My Cyber Friendly Schools The Studetn and Family Office 

(SFO) 

My Teaching Partner Secondary 

(MTP-S) 

Theory of Reasoned Action 

(TRA) 

 KiVa 

 Then Active-Start 

Tablo 3: Zorbalıkla Mücadelede Öne Çıkan Yöntemler 

 

Tablo 3’te görüleceği üzere zorbalıkla mücadelede öne çıkan 
yöntemleri, klasik ve modern programalar olarak sınıflandırmak 
mümkündür. Klasik programlar öğretmenler, öğrenciler ve ebe-
veynler arasında farkındalık yaratmayı hedefleyerek disiplin yö-
netimi, grup eğitimleri ve okul içi düzenleme gibi yöntemlerle öne 
çıkarken modern programlar, teknolojinin ve veri analizinin gü-
cünü kullanarak bireyselleştirilmiş çözümler sunmaktadır. Bunun-
la birlikte modern programlar yapay zeka destekli izleme sistem-
leri, psikolojik destek programları ve siber zorbalığa yönelik mü-
dahaleleriyle öne çıkmaktadır.71 

Olweus tarafından geliştirilen OBPP, zorbalıkla mücadele öncü 
yöntemlerden biridir. Program, okul iklimini değiştirmeye, öğret–
men ve öğrencilerin davranışlarını düzenleme stratejilerini içer-
mekle birlikte programın temel amacı öğrenciler arasında güç 
dengesizliğine dayalı olumsuz davranışların önüne geçerek olum-
lu sosyal ilişkileri teşvik etmektir.72 Bu bağlamda söz konusu 
program sınıf içi gözlemler, öğretmen eğitimleri, öğrenci destek 

 
71 Dorothy L. Espelage, Jun Sung Hong, Mihyun A. Rao, Robert Thornberg, 

“Understanding School Bullying: A Social-Ecological Perspective,” Ameri-
can Psychologist, C. 73, S. 3 (2018), s. 240–255. 

72 Olweus, a.g.e., 1993. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 72 

sistemleri ve aile iletişimi gibi çoklu bileşenleri içererek zorbalık 
vakalarını en aza indirgemeyi hedeflemektedir. Bu bağlamda 
Olweus programının ana odak noktası okulu iklimini değiştirmek 
ve zorbalık yapan öğrencileri cezalandırmak veya davranışlarını 
değiştirmeye yöneliktir. Olweus, programı uygulayan okullarda 
%30 a kadar azalma sağlandığını belirtmektedir. Ancak Salmicalli 
ve diğerleri Olweus’un genel okul iklimini değiştirmede yetersiz 
kaldığını belirmekle birlikte Ttofi ve Farrington73 Ortaokul ve Lise 
öğrencilerinde programın daha az etkili olduğunu raporlamakta-
dır. Başka bir çalışmada da Olweus programının genellikle kısa 
vadeli etkililik ile sınırlı kalarak öğrencilerin uzun vadeli davranış 
değişiklikleri üzerinde daha sınırlı etkiler gösterdiği tespit edil-
miştir.74 Öte yandan Hawkins ve diğerleri söz konusu programın her 
kültürde aynı başarıyı gösteremeyebileceğini vurgulamaktadır.75   

Finlandiya merkezli olan KiVa programı ise zorbalığı hem bi-
reysel hem de grup düzeyinde ele alarak zorbalığa maruz kalan 
öğrencilerin yanında durmayı teşvik eden bir sosyal norm oluş-
turmayı hedeflemektedir. KiVa’nın amacı zorba ve mağdurları 
değil, tanık olan öğrencileri de sürece dahil ederek zorbalığı sür-
düren sosyal dinamikleri kırmaktır. Bu sayede zorbalık olayların-
da tanıkların mağduru desteklemekte çekimser bir tavır sergile-
meleri yerine gerekli müdahalelere başvurabilme cesaretleri arttı-
rılmaktadır. KiVa programı, okul çapında, öğretmen ve öğrenci 
eğitimi temelinde zorbalığı önlemeye yönelik müdahale stratejile-
rini kapsamaktadır. Okulda belirlenen öğretmenlerden oluşan bir 
ekip, zorbalık olaylarını rapor eden öğrencilerle bireysel görüşme-
ler yaparak, zorbanın davranışlarını değiştirmesi teşvik edilirken, 
mağdurun ise psikolojik iyi oluşları arttırılmaktadır. Olaya şahit 
olanlar ise mağduru desteklemeye yönelik cesaretlendirilmekte-
dir. Salmivalli ve diğerleri tarafından yapılan çalışmada76 KiVa 

 
73 Maria M. Ttofi, David P. Farrington, “Effectiveness of School-Based Prog-

rams to Reduce Bullying: A Systematic Review,” Journal of Experimental 
Criminology, C. 7, S. 1 (2011), s. 1–16. 

74 David P. Farrington, Maria M. Ttofi, “School-Based Programs to Reduce 
Bullying and Victimization: A Systematic Review,” Campbell Systematic 
Reviews, C. 5, S. 1 (2009), s. 1–179. 

75 J. David Hawkins, Debra Pepler, Wendy M. Craig, “Psychosocial Correla-
tes of Bullying and Victimization in Schools,” Social Development, C. 10, S. 
2 (2001), s. 263–284. 

76 Christina Salmivalli, Antti Kärnä, Erkki Poskiparta, “Developing and Eva-
luating the KiVa Antibullying Program,” New Directions for Child and Ado-



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 73

uygulanan okullarda zorbalık oranlarında %30-50 arasında azalma 
gözlense de Garandeau ve diğerlerinin çalışmasında KiVa’nın 
özellikle ilkokul düzeyinde daha etkili olduğunu ergenlik döne-
mindeki öğrencilerde etkisinin azaldığını ortaya koymaktadır.77 

Zorbalıkla mücadelede öne çıkan bir diğer program olan No 
Trap, Prof. Ersilia Menesini tarafından koordine edilen Floransa 
Üniversitesi tarafından tasarlanmış ve test edilmiştir.78 Zorbalığa 
karşı koruma ve olumsuz davranışlara karşı direnç geliştirme 
amacını taşımaktadır. Öğrencilerin zorbalık olaylarını fark etme, 
bu tür olaylara uygun tepki verme ve zorbalığa karşı birlikte ha-
reket etme becerilerini güçlendirmeyi hedeflemektedir. Program 
zorbalık yapan kişilere karşı koymaya teşvik ettiğinden özellikle 
öğrencilerin zorbalık durumlarına karşı tepkilerini değiştirmeyi 
hedeflemektedir. Ergenleri hedef alan zorbalık ve siber zorbalığa 
karşı çevrimiçi ve okul tabanlı evrensel bir müdahale programı 
olarak öne çıkan No Trap, siber zorbalığı azaltmada en etkili prog-
ramlardan biridir. Ancak bazı çalışmalarda programın sürdürebi-
lirliği ve öğrencilerin sürekli katılımının sağlanması konusunda 
zorluklar yaşandığını göstermektedir. Öte yandan teknolojik ge-
lişmelerin hızlı değişmesi, yeni sosyal medya platformlarının or-
taya çıkması da programın uzun vadeli etkinliğini sınırlandıran 
faktörlerden biridir.  

ViSC (Viennese Social Competence Program), zorbalıkla mü-
cadeleye yönelik geliştirilen okul temelli programlardan bir diğeri 
olup Avusturya’da Spiel ve ekibi tarafından geliştirilen, öğrencile-
rin sosyal becerilerini geliştirmeye odaklanarak zorbalık gibi 
olumsuz davranışları önlemeyi hedefleyen bir programdır.79 Bu 
bağlamda söz konusu program, öğrencilerin zorbalık olaylarına 
uygun şekilde müdahale etmelerini ve şiddet içermeyen yollarla 
çözüm üretmelerini sağlamaktadır. ViSH programı her ne kadar 

 
lescent Development, C. 2013, S. 133 (2013), s. 27–44. 

77 Claire F. Garandeau, Inge A. Lee, Christina Salmivalli, “The Effectiveness 
of the KiVa Antibullying Program in the Netherlands: A Cluster-Randomi–
zed Controlled Trial,” Journal of Applied Developmental Psychology, C. 35, 
S. 5 (2014), s. 427–437. 

78 Şehri Doğan, “Okul Temelli Zorbalık Önleme Programlarının İncelenmesi,” 
Sosyal Araştırmalar ve Davranış Bilimleri Dergisi, C. 8, S. 17 (2022), s. 669. 

79 Christian Spiel, Dagmar Strohmeier, “National Strategy for Violence Pre-
vention in the Austrian Public School System: Development and Imple-
mentation,” International Journal of Behavioral Development, C. 35, S. 5 
(2011), s. 412–418. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 74 

zorbalıkla mücadelede etkili bir araç olsa da uzun vadeli etkilileri 
konusunda bazı sınırlılıkları içermektedir. ViSC’in başarılı olması 
için okul kültürünün tam anlamıyla değişmesi, bunun için de öğ–
retmenlerin ve okul yönetiminin programa tam olarak dahil olma-
sı gerekmektedir. Ancak bazı okullarda öğretmenlerin programa 
yeterince bağlı kalmadığı gözlemlenmiştir.  

Olweus programının ana hedefi zorbalık davranışlarını kontrol 
altına almak olduğundan disiplin temelli önlemleri benimserken, 
KiVa programı, seyirci konumundaki öğrencilerin müdahalesini 
arttırmayı içerdiğinden empati ve bilinçlendirme odaklıdır. NoT-
rap! ise öğrencilerin akran desteğiyle zorbalıkla mücadele etmesi-
ni sağlamaya yönelik olup özellikle çevrimiçi zorbalıkla mücadele 
konusunda öne çıkarak öğrenciler arasındaki dayanışmayı hedef-
lerken, ViSC programının sosyal beceri eğitimi ve okul kültürünü 
dönüştürmeyi hedeflediğinden okul temelinde sistematik değişimi 
temele almaktadır. Bu programların ana hedeflerinden hareketle 
müdahale stratejilerini aşağıdaki maddelerle özetlemek mümkün-
dür: 

• Olweus, sert disiplin kuralları, okul genelinde sıkı denetim 
ve öğretmen eğitimlerini benimsemektedir. 

• KiVa, zorbalığa tanık olan öğrencilerin farkındalığını art-
tırma, empati geliştirme ve dijital materyallerle öğrencileri 
bilinçlendirmeyi ön plana çıkarmaktadır. 

• NoTrap! akran destek grupları, öğrenciler arası dayanışma, 
çevrimiçi zorbalıkla mücadele mekanizmalarına dikkat çe-
kerek zorbalığa karşı bilinç oluşturmayı benimsemektedir. 

• ViSH, sosyal beceri eğitimleri, öğretmen destek programla-
rı, okul kültürünü iyileştirmek amacıyla öğretmen eğitimle-
ri ve sosyal beceri programları düzenlenmektedir.  

 
Görüleceği üzere Olweus, cezalandırıcı bir yaklaşımı benim-

serken, KiVa öğrencilerin bilinçlenmesin ve zorbalık karşıtı bir 
okul kültürü oluşturmakla ilgilenen bir yöntemdir. ViSC öğret-
menlerin aktif rol almasını sağlarken, NoTrap! öğrenci merkezli 
ve akran desteğine dayalı olup özellikle dijital zorbalık konusunda 
diğer programlardan ayrışmaktadır. Olweus programı ceza odaklı 
olduğu için öğrencilerin zorbalık bildirimini azaltabileceğine dair 
eleştirilere neden olmaktadır.80 KiVa, kültürel farklılıklara duyar-

 
80 Farrington, Ttofi, a.g.m. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 75

sız olabileceğinin yanı sıra öğretmenlerin desteği olmadan sürdü-
rebilirliği zordur.81 NoTrap! yalnızca gönüllü öğrencilerin katılı-
mına bağlı olduğu için kapsayıcılığı da düşükken, ViSC kısa vade-
de etkili olup uzun vadede davranış değişikliği sağlamak için sü-
rekli destek gerektirmektedir.82 

Zorbalıkla mücadelede öne çıkan veya kabul görmüş ve en 
yaygın olan yöntemler olarak Olweus, KiVa, No Trap, ViSC prog-
ramları oldukça önemli olup, yapılan çalışmalarda zorbalık davra-
nışlarının etkilerinde azalma görüldüğü ortaya koyulduğu açıktır. 
Ancak söz konusu programlar, teorik olarak zorbalıkla mücadele 
umut vadetse de pratikteki sınırlılıklar ve aksaklıklar nedeniyle 
uzun vadeli ve köklü bir dönüşüm yaratamadıkları da ortadadır. 
Nitelim aynı program farklı ülkelerde farklı sonuçlar doğurarak 
bu değişkende okul müfredatı, öğretmen yeterlilikleri, ülkenin 
sosyoekonomik durumu, ebeveyn stilleri gibi pek çok faktör etki-
lidir.83 Bu nedenle mevcut zorbalık önleme programları veya yön-
temleri her ülkede ve kültürel bağlamda beklenen etkiyi yaratma-
yabilmektedir. Bu nedenle zorbalıkla mücadele yöntemlerinin her 
topluluk için özgün ve yerel koşullara uygun şekilde uyarlanması 
oldukça önemlidir. 

Söz konusu programların ana hedefleri ve mücadele stratejileri-
nin farklı olduğu açıktır. Her biri zorbalıkla mücadelede farklı yol-
lar izlese de hiçbiri tam anlamıyla etkili ve her bağlama uygun bir 
çözüm sunmamaktadır. Nitekim Olweus gibi ceza odaklı program-
lar öğrencileri cezalandırarak sorun çözmeyi hedeflerken, KiVa, 
ViSCH, NoTrap! gibi daha modern yaklaşımlar öğrencilerin farkın-
dalığını arttırmaya ve aktif katılımcılar haline getirmeye çalışmak-
tadır. Ancak bu programların hiçbiri eleştirel düşünmeyi, etik sor-
gulamayı ve değerler üzerinden uzun vadeli bir farkındalık oluş-
turmayı hedeflemediği gibi bu türden bir hedefe yönelik çözüm 
stratejileri sunmamaktadır. 

Bu noktaya kadar otaya koyulan analizlerden anlaşılacağı üzere 

 
81 Claire F. Garandeau, Erkki Poskiparta, Christina Salmivalli, “Tackling Acute 

Cases of School Bullying in the KiVa Antibullying Program: A Comparison 
of Two Approaches,” Journal of Abnormal Child Psychology, C. 42, S. 6 (2014), 
s. 981–991. 

82 Maria Atria, Christian Spiel, “Viennese Social Competence (ViSC) Training 
for Students: Program and Evaluation,” Swiss Journal of Psychology, C. 66, 
S. 3 (2007), s. 169–177. 

83 Doğan, a.g.e., s.674. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 76 

zorbalık, bireysel davranış bozukluğu olmanın ötesinde, toplumsal 
bir sorundur. Bu olgunun kökeninde genellikle empati ek–sikliği, 
saygı yoksunluğu gibi etik değer eksikliği bulunmaktadır. Çalışma-
nın bu bölümünde ele alınan noktalardan hareketle, zorbalık etik 
değer eksikliğine dayandığından, zorbalıkla mücadele yöntemleri-
nin uzun vadede etkili olmamasının en temel nedeni problemin 
kökenine ilişkin başka bir ifadeyle etik değer kazanımına yönelik 
bir çözüm sunulmamasıdır. Zorbalık yalnızca bireysel bir davranış 
bozukluğu değil, toplumsal bir sorun olduğundan zorbalıkla müca-
delede yalnızca bireylerin davranışlarını değiştirmeyi hedefleyen 
yaklaşımlar yeterli olmayıp, aynı zamanda etik değerlerin bireylere 
kazandırılmasını ve toplumsal düzeyde bir farkındalık yaratılmasını 
amaçlayan kapsamlı bir değerler eğitimi sürecine ihtiyaç vardır. Bu 
süreç, bireylerin başkalarına karşı empati kurabilmesini, etik bir 
sorumluluk bilinci geliştirebilmesini ve kendi eylemlerinin sonuçla-
rını değerlendirebilmesini sağlamayı hedeflemelidir. Çünkü yapılan 
araştırmaların gösterdiği üzere, zorbalık etik değerlerin içselleşti-
rilmemesinin bir sonucu olarak ortaya çıkan bir olgudur.84 Bu kap-
samda zorbalık, bireysel saldırganlığın dışavurumu olmasının yanı 
sıra temelde saygı, adalet, eşitlik, sorumluluk, hoşgörü, dayanışma, 
yardımlaşma gibi etik değerlerin yetersizliğinden kaynaklanan bir 
sosyal problemdir. Nitekim etik değerler, bireylerin başkalarının 
haklarının gözetilmesi, farklılıkları kabul etmesi, güç ilişkilerini adil 
bir şekilde kurmasını sağlayan normatif çerçeveyi oluşturduğundan 
bu değerlerin içselleştirilmemesi veya yetersizliği, bireylerin başka-
ları üzerinde çeşitli şekillerde zarar verici eylemlere başvurmasını 
kolaylaştırmaktadır. 

Çalışmanın bu bölümünün son başlığında ele alındığı üzere zor-
balıkla mücadele de öne çıkan yöntemlerin çoğu kısa vadeli davra-
nış değişikliğini hedefleyen, disiplin uygulamaları, cezai yaptırımlar 
veya farkındalık kampanyaları içeren yöntemlerdir. Fakat tüm bu 
yöntemler, etik değer kazanımına ilişkin eğitici bir nitelik taşımadı-
ğından sorunun kökenine ilişkin bir çözüm sunmayıp uzun vadede 
kalıcı etki yaratması mümkün değildir. Mevcut yöntemler zorbalığı 
engellemeyi hedeflerken, bireylerin içsel değer ve etik anlayışlarını 
geliştirmekten ziyade dışsal faktörler; kurallar ve yaptırımlar gibi 
yöntemler üzerine yoğunlaşmaktadır. Oysa zorbalık, bireylerin yal–

 
84 Lawrence Kohlberg, Essays on Moral Development, Vol. I: The Philosophy of 

Moral Development, San Francisco: Harper & Row, 1981; Larry Nucci, Edu-
cation in the Moral Domain, Cambridge: Cambridge University Press, 2001. 



SOSYAL PROBLEMLER BAĞLAMINDA ZORBALIK PROBLEMİ 77

nızca psikolojik ve fiziksel sağlığını tehdit etmekle kalmayıp, aynı 
zamanda toplumsal dayanışma ve huzuru da sarsmaktadır. Bu du-
rum, bireylerin birbirine karşı anlayış ve güven geliştirmesini güç-
leştirerek toplumsal problemlerin çözümüne engel teşkil etmekte-
dir. Bu nedenle yalnızca davranış değiştirme odaklı yaklaşımlar 
değil, kişisel ve toplumsal etik değerlerin güçlendirilmesi de bir 
zorunluluk halini almaktadır. Zorbalıkla mücadelede kalıcı bir çö-
züm için öğrencilerin empati, adalet, saygı, hoşgörü gibi değerleri 
içselleştirmeleri ve bu değerleri ceza alsın almasın, günlük yaşamla-
rında uygulamaları gerekmektedir. Bu nedenle zorbalık yapan öğ-
renci ceza alacağı için değil, zaten yapmaması gerektiğinin bilincin-
de olduğu için zorba davranışını tercih etmemesi sağlanmak hedef 
haline getirilmelidir. Öyleyse zorbalığın etik değer eksikliğine daya-
lı bir sosyal problem olarak ele alınması, çözüm yollarının da değer 
temelli bir eğitimle kurgulanmasını zorunlu kılmaktadır. Nitekim 
eğitim ortamlarında sadece akademik başarı değil, etik bilinç ve 
değer kazanımına odaklanan yaklaşımlara başvurmak gerekmekle-
dir. Bu nedenle zorbalıkla mücadelede etkili bir çözüm için bireyle-
re bilişsel düzeyde öğretmekle sınırlı kalmayıp bu değerlerin davra-
nışa dönüşmesini sağlayan yöntemlere başvurmak kaçınılmazdır.  

O halde zorbalıkla etkin bir şekilde mücadele edebilmek için 
öncelikli olarak sorunun kaynağına inen, bireylerin empati, hoş-
görü ve adalet duygularını geliştiren bir yönteme ihtiyaç duyul-
maktadır. Bu çerçevede, P4C -Çocuklar için Felsefe- yöntemi, 
bireylerin etik değerler ve sosyal problemlere dair eleştirel dü-
şünme becerilerini geliştirmelerinde etkili bir araç olarak öne 
çıkmaktadır. Çalışmada bu noktadan itibaren söz konusu zorbalık 
problemi ve nihayetinde sosyal problemlere karşı bir çözüm yön-
temi olup olamayacağı incelenecek olan P4C’nin zorbalık proble-
mi karşısındaki rolünü ve etkisini ortaya koymanın ilk aşaması 
mahiyetinde yöntemin kapsamlı bir analizi sunulacaktır. 

 



 



 

 

yw 

BÖLÜM II 

P4C’nin (Çocuklar için Felsefe) 
Tarihsel ve Kuramsal Analizi 

 
 
 
 
 
Çocuklar için Felsefe (Philosophy for Children) veya P4C ifade-

si, iki ayrı olguyu bir araya getiren bir kavramdır. Bu kavramın 
bir tarafında geleneksel olarak yetişkinlere özgü olduğu varsayı-
lan “felsefe” yer alırken, diğer yanda henüz zihinsel ve ahlaki 
gelişimi tamamlanmamış bireyler olarak görülen “çocuk” kavramı 
bulunmaktadır. Bu nedenle kavram, içerdiği bileşenler ve bu bile-
şenler arasındaki ilişkinin niteliği bakımından tek tek incelenmeyi 
gerektirmektedir. 

Etimolojik olarak “felsefe” terimi, Yunanca philosophia sözcü-
ğünün philo (sevgi) ve sophia (bilgelik) köklerinden türetilerek 
“bilgelik sevgisi” anlamına gelmektedir. Bir bütün olarak varlığın 
doğası, bilgi ve hayatın yaşam tarzıyla ilgili, özü itibariyle akla 
dayanan, eleştirel düşünmeyi kapsayan önemli ölçüde sistematik 
bir disiplindir.1 Antik Yunan’da felsefe, insanın varlık, bilgi, değer, 
düşünme ve anlam gibi temel sorularla yüzleştiği bir sorgulama 
biçimi olarak başlangıçta doğa filozoflarının evreni anlamlandır-
ma çabası olarak başlayıp Sokrates ile etik, siyaset ve bilgi sorun-
ları üzerine sistematik düşünmeye dönüşmüştür. Bu bağlamda 
felsefe, insanın dünyaya ve kendine dair duyduğu merakla başla-
yan, temellendirmeye dayalı sorgulayıcı bir düşünme pratiğine 
dayalı disiplindir.  

Türkçede “çocuk” kelimesi, Eski Türkçede “çoğ” kökünden gele-
 

1  Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, 5. baskı, İstanbul: Say Yayınları, 2015. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 80 

rek “çoğalmak, büyümek” anlamlarıyla ilişkilidir.2 Bu köken, çocuğun 
gelişime açık, potansiyel taşıyan bir varlık olduğunu gösterir nitelik-
tedir. Batı dillerinde ise “çocuk” anlamına gelen child (İngilizce), kind 
(Almanca) gibi sözcükler, aynı zamanda “nesil” ve “soydan gelen” 
anlamlarına karşılık gelmesi, çocuğun hem biyolojik bir varis hem de 
kültürel bir taşıyıcı olduğu düşüncesini yansıtmaktadır. 

Bu iki terimin bir araya gelmesiyle oluşan “Çocuklar için Fel-
sefe” ifadesindeki “için” edatının işlevi kavramın anlamını ortaya 
koymakta belirleyici role sahiptir. Bu rolü felsefenin sadece yetiş-
kinlere yönelik olduğu iddiasına karşı bir tavır olarak yorumla-
mak mümkündür. Bu bağlamda “Çocuklar için Felsefe” ifadesi, 
çocuklara sadece felsefi bilgiler sunmayı değil, çocukların felsefe 
yapmasını mümkün kılan bir yöntemi kapsamaktadır. Bu yönüyle 
P4C, felsefenin çocuklara indirgenmiş bir versiyonu değil; çocuk-
ların kendi dünyalarından hareketle felsefi düşünceyi deneyimle-
melerini sağlayan bir pedagojik yaklaşım olarak karşımıza çık-
maktadır.  

Çocuklar için Felsefe veya kısaltılmış haliyle P4C hareketinin ta-
rihsel ve kuramsal yönlerini incelemeye başlamadan önce, bu yak-
laşımın merkezinde yer alan “çocuk” kavramının çok katmanlı do–
ğasını açıklamak gerekmektedir.3 Çocuk kavramı disiplinler arası 
bir perspektif gerektiren çok yönlü bir kavram olup çeşitli anlam-
larla ele alınması mümkündür. Birleşmiş Milletler Çocuk Hakları 
Sözleşmesi’ne göre çocuk, 18 yaşından küçük bireydir. Ancak çocuk 
kavramı yalnızca bir yaş aralığı ile sınırlı değil, biyoloji, psikoloji, 
sosyoloji, eğitim bilimleri gibi çeşitli disiplinler tarafından farklı 
anlamlarla karşımıza çıkmaktadır. Biyolojik açıdan çocukluk, fizik-
sel ve nörolojik gelişimin en hızlı olduğu doğumdan ergenliğe ka-
dar uzanan dönemdir. Psikolojik açıdan ise çocukluk, bireyin kimlik 
inşasının temellendiği, duygusal düzenleme kapasitesinin geliştiği, 
temel bağlanma ilişkilerinin kurulduğu ve zihinsel temsillerin bi-
çimlendiği bir süreci içermektedir. Sosyolojik açıdan çocuk, ait ol–
duğu kültürün değerleriyle ve toplumsal kurumlar içerisinde şekil-
lenen bir birey konumundadır. Eğitim bilimleri açısından ise çocuk, 
gelişimsel özellikleri doğrultusunda öğrenmeye açık, anlam kurma 
ve düşünme kapasitesi bulunan bir öznedir.  

 
2  Hakan Aydemir, “Çocuk” Sözcüğünün Etimolojisi Üzerine. Rumeli’de Dil ve 

Edebiyat Araştırmaları Dergisi, (12), 1-18. 2018. DOI: 10.29000/rumelide.472749 
3  Umut C. Karadoğan, “Çocuk ve Çocukluk” Kavramının Tarihsel Süreçte 

Değerlendirilmesi”, Çocuk ve Medeniyet, 4 (7), 2019, s. 195–226 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 81

Çocuk, doğası gereği merak eden, sorgulayan, anlam arayan 
bir varlıktır. Bu özellikleriyle çocuk hem öğrenmeye açık hem 
düşünmeye de eğilimlidir.4 Ancak geleneksel eğitim anlayışı, çoğu 
zaman bu düşünsel potansiyeli bastırmakta, çocuğu edilgen bir 
bilgi alıcısına indirgemektedir. İşte tam da bu noktada, çocuğun 
felsefi kapasitesini merkeze alan ve onun düşünsel gelişimini 
sistematik biçimde desteklemeyi amaçlayan P4C yaklaşımıyla 
karşılaşmaktayız. Bu noktadan itibaren çalışmanın bu bölümünde, 
P4C’nin tarihsel ve kuramsal çerçevesinde kapsamlı bir analiz 
sunulacaktır. Bu doğrultuda ilk olarak P4C’nin ortaya çıkışına ve 
tarihsel gelişim sürecine odaklanılacak; ardından bu yaklaşımın 
beslendiği felsefi ve kuramsal temeller değerlendirilecektir. Son-
raki aşamada, P4C'nin temel düşünme modeli olan “4C” (eleştirel, 
yaratıcı, özenli ve iş birlikçi düşünme) ele alınacak; bu modeli 
mümkün kılan yöntemsel yapılar ve uygulama aşamaları açıkla-
nacaktır. İlerleyen bölümlerde ise P4C pratiğinde öne çıkan ku-
ramsal yaklaşımlar detaylandırılarak P4C’nin kuramsal zeminin-
den toplumsal yaşama uzanan etkileşim alanları ekseninde teorik 
olarak derinlemesine analiz edilecektir. 

 

1. P4C’nin Ortaya Çıkışı ve Gelişimi 
20. yüzyılın ikinci yarısı, dünya genelinde olduğu gibi Amerika 

Birleşik Devletleri’nde de toplumsal ve siyasal olayların getirisiyle 
eleştirel düşüncenin, özgürlük arayışının ve eğitimde dönüşüm 
taleplerinin ön plana çıktığı bir dönem olmuştur. Özellikle 
1960’lar ve 1970’ler, sivil haklar hareketi, Vietnam Savaşı karşıtı 
gösteriler ve kuşaklar arası değer çatışmaları gibi etkenler yoğun 
bir dönüşüm sürecine karşılık gelmektedir. Yaşanan olaylar ve 
toplumun çalkantılı iklimi, sadece siyaset ve toplum alanlarını 
değil, eğitimin temel misyonunu da sorgulatmaya başlamıştır.5 

Mevcut eğitim sisteminin, bireyleri özgür düşünen yurttaşlar 
olarak yetiştirme konusundaki yetersizlikleri, akademik çevreler-
de ve eğitim politikalarında derinlemesine tartışıldığı bu dönem-

 
4  Matthew Lipman, Philosophy Goes to School, Philadelphia: Temple Univer-

sity Press, 1988. 
5  Joanna Haynes, Children as Philosophers: Learning through Enquiry and 

Dialogue in the Primary Classroom, 2. b., London: Routledge, 2008. & David 
Kennedy, “The Philosopher as Teacher: The Role of a Facilitator in Philo-
sophical Inquiry”, Metaphilosophy, 35(5), 2004, ss. 744-765. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 82 

de, eğitimin demokratik değerlere hizmet etmesi gerektiği fikri 
giderek daha fazla benimsenerek bireyin düşünsel özgürlüğünün, 
eleştirel aklının ve katılımcı yurttaşlık bilincinin gelişimi eğitimin 
temel hedefleri arasında görülmeye başlanmıştır.6 Ancak söz ko-
nusu dönemde bu ideallerin okullarda hayata geçirilmesinde ciddi 
yapısal engeller olduğu görülmüştür. Nitekim özellikle çocukların 
yalnızca bilgiye maruz bırakıldığı, ancak bu bilgiyi anlamlandır-
ma, sorgulama ve dönüştürme imkânı bulamadığı geleneksel eği-
tim modeli, giderek daha fazla eleştiriye maruz kalmıştır. Eğitim-
ciler ve düşünürler, çocukların erken yaştan itibaren felsefi dü-
şünmeyle tanışması gerektiğini savunarak, eğitimin yalnızca biliş-
sel yönleriyle birlikte etik ve toplumsal yönlerinin de geliştirilme-
si gerektiğini öne sürmüşlerdir.7  

Bu dönemde Amerika’da gelişen çeşitli reform hareketleri, eği-
timi pasif bilgi aktarımı sürecinden çıkarıp, öğrenci merkezli, 
tartışmaya dayalı ve anlam üretmeye açık bir yapıya dönüştürme-
ye çalıştığı görülmektedir. Bu kapsamda özellikle Paulo Freire’nin 
“ezilenlerin pedagojisi”8 ve John Dewey’nin deneyim temelli eğiti-
mi yeniden yorumlayan görüşleri9 bu dönemin pedagojik zemini-
ni hazırlamıştır. Bilgileri ezberletmeye yönelik bir öğretim tarzı, 
bilgileri sorgulamayı, düşünmeyi ve düşünme üretimini engelledi-
ği düşüncesi giderek artığından Eğitimde görülen bu eksiklik ise 
çocukların yalnızca bilgi değil, düşünmeyi de öğrenmesi gerekti-
ğini hedefleyen bir dönüşümün ifadesi olarak Çocuklar için Felse-
fe yaklaşımını beraberinde getirmiştir. Nitekim tüm bu arka plan 
içerisinde Matthew Lipman’ın geliştirdiği Çocuklar için Felsefe -
P4C- yaklaşımı, çocukların felsefi sorgulama becerilerini sistema-
tik bir biçimde geliştirme amacı taşıyan özgün bir model olarak 
ortaya çıkmasıyla Lipman’ın bu girişimi yalnızca felsefeyi çocuk-
lara indirgemek değil; aksine, çocukları filozofça düşünmeye teş-
vik eden pedagojik bir devrim niteliği taşımaktadır.  

Çocuklar için Felsefe -Philosophy for Children- veya kısaltıl-
mış haliyle P4C, 20. yüzyılın ikinci yarısında eleştirel düşünmeyi 

 
6  Maughn Gregory, “Philosophy for Children and Its Critics: A Mendham 

Dialogue”, Journal of Philosophy of Education, 41(4), 2007, ss. 667–681. 
7  Laurance J. Splitter ve Ann Margaret Sharp, Teaching for Better Thinking: 

The Classroom Community of Inquiry, Melbourne: Australian Council for 
Educational Research, 1995. 

8  Paulo Freire, Pedagogy of the Oppressed, New York: Continuum, 1970. 
9  John Dewey, Experience and Education, New York: Macmillan, 1938. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 83

geliştirmek amacıyla ortaya çıkan bir pedagojik yaklaşımdır.  Bu 
yaklaşım 1960’lı yıllarda Amerikalı filozof Matthew Lipman tara-
fından geliştirilerek çocuklarda erken yaşlardan itibaren eleştirel 
düşünme becerilerini kazanmalarının gerekliliği düşüncesiyle 
geliştirilmiştir. Lipman’ın Colombia Üniversitesi’nde akademis-
yenlik yaparken yaptığı gözlemler ve deneyimler sonucunda öğ-
rencilerinin eleştirel tavırdan uzak, akıl yürütme ve yaratıcı dü-
şünme becerilerinin zayıf olduğunu tespit etmesiyle P4C’yi çocuk-
ların düşünme becerilerini geliştirmeyi hedefleyen bir eğitim mo-
deli olarak ortaya koymuştur. 1970 yılında Montclair State Colle-
ge’da başlatılan ilk P4C denemeleri, Lipman’ın Harry Stottleme-
ier’s Discovery adlı romanı etrafında şekillenmiştir. Bu metin, ço-
cukların gündelik yaşam deneyimlerinden yola çıkarak soyut 
kavramlar üzerine düşünmelerini sağlamaya yönelik olarak tasar-
lanmış ve bir “sorgulama topluluğu” modeliyle uygulanmıştır.10 

Lipman’ın P4C’yi geliştirmesindeki temel motivasyon yalnızca 
pedagojik bir yenilik arayışı değil, aynı zamanda dönemin eğitim 
anlayışına yönelttiği köklü eleştiridir. Bu bağlamda Lipman’ın stan-
dart eğitim modeline yönelik eleştirilerinin P4C’nin ortaya çıkışın-
daki belirleyici rolü olması bakımından P4C’nin ortaya çıkış süreci-
ni ve nedenlerini anlamak için eğitime dair ortaya koyduğu analiz-
ler, ileri sürdüğü kavramlar ekseninde incelenmesi gerekmektedir.  

1.1. Matthew Lipman’ın 
Eğitim Eleştirisinden P4C Pedagojisine 

Lipman, Thinking in Education adlı eserinin giriş bölümünde 
kültürlerin ne kadar farklı olursa olsun okulların birbirlerine benzer 
ve dünya çağında meşru olan bir kurum olduğunu ileri sürerek 
eğitim sisteminin temelinde öğrenmek varsayımının bulunduğuna 
dikkat çekmektedir. Lipman’ın bu vurgusunun en temel nedeni söz 
konusu eserin ilerleyen satırlarında şu şekilde belirginleşmektedir: 
Çocuğun düşüncesinin güçlendirilmesi ve bunun tesadüfi olmaması 
okulların başlıca işi olmalıdır.11 Lipman açısından bu görüşü savu-
nanlar geleceğin vatandaşları olan çocukların demokraside eğitil-
mesinin mantıklı olmaya yöneltmeyi gerektirdiğini ve bunun ço-

 
10 Matthew Lipman, Harry Stottlemeier’s Discovery, New York: Institute for 

the Advancement of Philosophy for Children, 1974. 
11 Matthew Lipman, Thinking in Education, 2. b., Cambridge: Cambridge Univer-

sity Press, 2003, s. 1. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 84 

cukların akıl yürütme ve yargılarını geliştirerek yapılabileceğini 
düşünmeleridir. Bu nedenle okulların çocukları büyüdüklerinde 
karşılaşacakları dünyaya en iyi şekilde hazırlayabilmesi için çocuk-
ların rasyonelliğini teşvik etmesi gerekmektedir. Öte yandan Lip-
man eğitim sistemine rağmen çocukların düşünmekten alıkonula-
mayacağını ifade ederek 1970’lerin ortalarından beri eğitimde dü-
şünmenin savunucularının arttığını ve eğitimciler arasında sınıftaki 
düşünmenin kalitesini arttırmak iyileştirmek için farkındalık oluş-
muştur.12 Lipman düşünmeyi neyin oluşturacağını sorgulayarak 
düşünmenin farklı perspektiflerden farklı şekilde ele alınıp değer-
lendirileceğine, bununda bir karmaşa yaratacağına dikkat çekmek-
tedir. Çünkü ona göre bir filozof düşünmeyi mantık ve rasyonalite-
yi barındırdığı için yüceltirken, bir eğitimci neye inanacağımıza 
karar vermemize yardımcı olduğu için yüceltmektedir. Bu noktada 
Lipman açısından öğretmenlerin yeniden eğitilip eğitilmemesi ge-
rektiği, eğitilecekse hangi yaklaşımın kullanılması gerektiği konu-
sunda okul yöneticileri karar almak zorundadır. Bu karar için dü-
şüncede iyileştirmenin ne olduğunun ve nasıl işlevsel hale getirile-
ceğinin ve hem öğretmenlerin hem araştırmacıların bu tür bir iş-
lemselleştirmenin hangi kriterlere göre başarılı olup olmadığına 
karar verebileceklerini belirlemeleri gerekmektedir. İşte Lipman 
“sorgulama topluluğu” pedagojisinin eleştirel düşüncenin öğretimi 
için metodoloji olmasının gerekliliği temelinde Thinking in Educa-
tion adlı eserinin söz konusu gerekliliğe yönelik bir öneri olduğunu 
vurgulamaktadır.13 Bu açıdan Çocuklar için Felsefe yaklaşımının 
ortaya çıkışını anlamak Lipman’ın okula ve eğitime yönelik görüş-
lerini incelemekten geçmektedir.  

Lipman’a göre okul, sadece bilgi aktaran bir ortam olmaktan 
çıkarak öğrencilerin düşünme yetilerini geliştiren demokratik bir 
topluluğa dönüşmelidir. Çünkü Lipman için eğitim bilgi edinimin 
yanı sıra bilgiyle düşünme yeteneğinin kazanılmasıdır. Bu ifade-
den anlaşılacağı üzere okul düşünsel süreçlerde bilgiyi etkin kul-
lanabilme becerisini kazandıran, öğrenciyi edilgenlikten kurtaran 
bir yer olması gerekmektedir. Ancak mevcut okullar ve eğitim 
sistemleri, bu niteliklere sahip olmayıp çocuğu giderek edilgenliğe 
sürüklemektedir. Lipman’ın Thinking in Education adlı eserinin 
Schoolling Without Thinking adlı bölümün hemen başında anaoku-

 
12 a.g.e, s. 1-2. 
13 a.g.e., s. 3. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 85

lu çocuklarından örnek vererek resim eğitimine başlayan çocukla-
rın meraklı ve hayal gücü geniş ve araştırmacı oldukları yönünde 
yorumlandıklarından bahsederek bu niteliklerinin giderek pasif-
leştiklerinin bir süre sonra da çocuk için okulun sadece sosyal 
yönünün kurtarıcı olduğu eğitim yönünün ise korkulan bir çileye 
dönüştüğünü ileri sürmektedir.14 Bu bağlamda Lipman için çocu-
ğun entelektüel uyanıklık olumsuz koşullardaki aile yaşamında 
bile daha fazla aktifken olumlu koşullar sunan eğitim hayatında 
pasifleşmektedir. Bu durumu derinlemesine inceleyen Lipman, en 
temel nedenin çocuğun bulunduğu dünyaya olan bakışıyla açık-
lamaktadır. Ona göre çocuk bu dünyayı olağanüstü bulup bu dün-
ya çocuk için merak ve sorgulama kadar düşünceyi de kışkırttırı-
cıdır. Bu dünyanın kafa karıştırıcı olması, tekinsizliği, çocuktan 
konuşma ve düşünce çıkarmaktadır.15 Bunun tam tersi düşünül-
düğünde; çocuk açısından dünyanın kafa karıştırıcı bir yer olarak 
algılanmaması, başka bir ifadeyle dünyaya yönelik tüm sorulara 
cevap bulunup şüphenin kalktığı, güvenli, açık seçik bir dünya 
modeli ortaya koyulduğunda, çocuğun kendisinde bulunan araş-
tırmacı ruhu bastırılarak çocuğun düşüncesini de ortaya çıkarması 
en aza indirgenmektedir. Her sorunun cevabının olduğu bir dünya 
modeli çocuğun sorular yelpazesini giderek daraltarak düşünce 
üretimini olumsuz yönde etkilemesi kaçınılmazdır. Bu bağlamda 
çocukta düşüncenin ortaya çıkışını kışkırtan en temel faktör gi-
zemliliktir. Lipman açısından ev ve aile hayatı söz konusu gizem-
liliği korurken okul, her şeyin düzenli, yapılandırılmış, her şeyin 
düzenli ve açık olduğu ortamdır.16 Oysa Lipman’ın adı geçen ese-
rinde ileri sürdüğü üzere çocuğun okuldan beklediği sürekli ola-
rak düşünce ve konuşmayı uyaran bir çevre iken karşılaştıkları 
tek düze, enerji sömüren, yaratıcılığı engelleyen bir yerdir. Oku-
lun bu hali yani düşünceye yönelik çok az teşvik sağlayan yanı 
çocuktaki ilgi çekiciliği yok olmasının doğal bir sonucu olarak 
yıpratıcı bir eğitim süreci algısını beraberinde getirmektedir.  

Lipman, bu sorunun kaynağının öğretmenler değil öğretmen-
lere öğretilenlerde olduğunu ileri sürerek çoğu öğretmeninde bu 
durumun farkında olduğunu vurgulamaktadır. Lipman açısından 
çocukların hem akıl yürütme hem de büyüme modellerine ihtiyacı 
olduğundan bilgi kaynakları yerine ders kitabı olarak çocukları 

 
14 a.g.e., s. 12. 
15 a.g.e., s. 13. 
16 a.g.e., s. 13. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 86 

etkinleştiren anlatılara ihtiyacı vardır.17 Nitekim Lipman’a göre 
okul, düşünmeyi destekleyerek sorgulamayı ve fikir arttırmayı 
sağlayan bir ortam olmalıdır. Lipman çocuğu düşünen, sorgulayan 
birlikte öğrenen bir özneye dönüştürmeyi hedefleyen bir eğitim 
anlayışının uygulandığı okulu desteklemektedir. Bilgiyi bir amaç 
değil düşünsel gelişimin aracı olarak gören çocuklar yetiştirmenin 
en önemli adımının bu türden bir eğitim yaklaşıma ihtiyaca dikkat 
çekmektedir. Bu bağlamdan Lipman’ın okul ve eğitime dair sun-
duğu eleştirel bakışı ile olması gereken okul ve eğitim anlayışın-
dan farklı düzlemlerde olduğu açıktır. Lipman, bu noktada normal 
ve eleştirel akademik uygulama -metodik aktivite- ayrımı yaparak 
P4C’nin ortaya çıkış sürecini bir adım daha ileriye taşımaktadır.  

 

1.1.1. Standart ve Reflektif 
Eğitim Modeli Karşılaştırması 

Lipman’ın normal akademik uygulamadan kastettiği okullarda 
kullanılan geleneksel eğitim sistemidir. Normal akademik uygu-
lama, bilgi aktarımı hedefiyle müfredatın ezberlenmesine yönelik 
olduğundan öğrenci pasif bilgi alıcısı rolündedir. Öğrencinin pasif 
alıcı rolünde olmasıyla, geleneksel akademik uygulama, soruların 
formüle edilmesinden ziyade cevapları öğrenciye ezberletilmesine 
yönelik olduğundan eleştirel, yaratıcı ve özenli düşünmeyi engel-
leyen niteliktedir. Bu noktada Lipman eğitim uygulamasının iki 
zıt paradigması olarak normal uygulamanın standart paradigması 
ve eleştirel -reflektif- uygulamanın yansıtıcı paradigmasının var-
sayımlarını incelemektedir. Ona göre standart paradigmanın var-
sayımları şunlardır:18 

1. Eğitim bilenlerden bilmeyenlere bilgi aktarma sürecidir. 
2. Bilgi dünyaya dairdir ve dünyaya dair bilgimiz açık, kesin 

ve gizemsizdir. 
3. Bilgi, birbirini örtmeyen ve bir araya geldiklerinde bilinebi-

lecek dünyayı bütünüyle kapsayan disiplinler arasında da-
ğılmıştır. 

4. Öğretmen, eğitim sürecinde otoriter bir rol oynar; çünkü 
sadece öğretmenler neyin bilinmesi gerektiğini bildiklerin-
de öğrencilerde bu bilgileri öğrenebilir. 

 
17 a.g.e. s. 14. 
18 a.g.e., s. 18. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 87

5. Öğrenciler bilgiyi, yani belirli verileri içselleştirerek edinir-
ler: Eğitimli bir zihin, iyi doldurulmuş bir zihindir. 

 
Yukarıdaki maddelerden anlaşılacağı üzere, standart paradig-

mada eğitim tek yönlü bilgi aktarımıdır. Bu uygulamada bilgi, 
kesin ve değişmeyen, dış dünyaya ait genel geçer bir gerçeklik 
olarak karşımıza çıkmaktadır. Öğretmen merkezli olan bu anlayış, 
öğretmenin otorite konumunda olduğu, öğrenci ise otoritenin 
tahakkümü altında bilgiyi alan konumundadır. Bu nedenle öğren-
cinin rolü bilgiyi ezberlemekle sınırlı olduğundan bu yaklaşım 
düşünme becerileri geri plana atarak eğitimi bireyin zihnini dol-
durması gereken bir araç olarak görmektedir. Lipman’ın ileri sür-
düğü söz konusu maddelerden standart paradigmanın, düşünme 
gelişimini desteklemekten ziyade eğitimi, mekanik ve nesnel bir 
bilgi yükleme işlemine indirgediği anlaşılmaktadır. 

Standart paradigmayı genel hatlarıyla ortaya koyan Lipman, bu 
paradigmanın tam karşıtı olduğunu ileri sürdüğü eleştirel veya ref-
lektif paradigmanın temel varsayımlarını şu şekilde özetlemektedir:19 

1. Eğitim bir öğretmen rehberliğinde yürütülen sorgulayıcı bir 
topluluğa katılım yoluyla gerçekleşir; bu topluluğun hedefle-
ri arasında anlama ve iyi yargıya ulaşmak vardır. 

2. Öğrenciler, bilgiye dair anlayışımızın belirsiz, çok anlamlı 
ve gizemli olduğunu fark ettiklerinde dünyayı düşünmeye 
teşvik edilmektedir. 

3. Sorgulamanın gerçekleştiği disiplinlerin ne birbirinden ta-
mamen ayrı ne de tamamlayıcı olduğu varsayılır; bu nedenle 
konu alanları arasındaki ilişkiler oldukça sorunludur. 

4. Öğretmenin duruşu, otoriter olmaktan ziyade yanılabilirlik 
ilkesine dayanır. (Yani hatayı kabul etmeye hazırdır.) 

5. Öğrencilerin düşünceli, yansıtıcı ve giderek daha makul ve 
sağduyulu olmaları beklenir. 

6. Eğitim sürecinin odak noktası, bilgi edinimi değil; incelenen 
konular arasındaki ilişkilerin kavranmasıdır. 

 
Öyleyse bu paradigma eğitimi bireyin düşünsel gelişimini ve 

üretimini merkeze alan bir süreç olarak görmektedir. Çünkü ref-
lektif paradigmada eğitim bilgi aktaran bir araç değil, bireyin 
düşünsel becerilerini aktifleştirip geliştirerek bireyin toplumsal 

 
19 a.g.e., s. 18-19. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 88 

etkileşimle şekillenen anlam üretimini merkeze almaktadır. Bu 
nedenle öğretmen-öğrenci arasındaki hiyerarşik yapıyı kaldıran 
bu paradigma, birlikte düşünen, sorgulayan bir topluluk oluştur-
maktadır. Lipman’ın ileri sürdüğü maddelerden ortaya çıkan en 
temel yargı reflektif paradigmanın eğitimi bir sorgulayıcı toplulu-
ğa katılım olarak tanımlamasıdır. Söz konusu topluluğun hedefi 
bilgi edinmek değil, bilgiden hareketle düşünmek, anlamak, de-
ğerlendirmektir. Öte yandan bu paradigmada bilgi nesnel başka 
bir deyişle kesin ve değişmez olmadığından bilgiye dair gizemlilik 
söz konusudur. Bu gizemlilik ise öğrencide merak ve bilgiye 
ulaşma isteğini arttırarak mevcut bilgilerle yetinmeye değil, sor-
gulamaya yöneltmektedir. Böylece öğrencilerin dünyaya yönelik 
soru sormaları, alternatif bakış açıları geliştirmelerini, farklı dü-
şüncelere açık olmalarını ve epistemolojik farkındalık geliştirme-
leri teşvik edilmektedir. Bu teşviğin en temelinde bilgiyi mutlak 
olarak kabul etmemek bulunmaktadır. İşte bu da bireyin düşünme 
becerilerini geliştirmesinin temelini oluşturmaktadır.  

Reflektif paradigma, bilgi alanları arasında keskin bir sınır 
çizmenin aksine söz konusu alanlar arasında kaçınılmaz bir kar-
maşık bir ilişki olduğuna dikkat çekmektedir.  Buna göre de bilgi 
sadece kendi disipliner sınırlarını aşarak başka bir ifadeyle belli 
bir disiplinin sınırları içinde değil, diğer disiplinlerle etkileşim 
halinde anlam kazanmaktadır. Söz konusu paradigma için öğret-
menin rolüne baktığımızda ise bilgiyi aktaran bir otorite değil, 
sorgulayıcı topluluğun yani sınıfın bir parçası olarak öğrencilerle 
birlikte düşünen, yanılabilirlik ilkesi temelinde de kendi düşünce-
lerini öğrencilere sorgulatan, öğretmenin de hata yapma ihtimali-
ni göz ardı etmeyen bir kolaylaştırıcı rolündedir. Bu bağlamda 
standart paradigmada öğreten özne öğrenen nesne konumunda 
iken reflektif paradigmada öğrenende öğretende bir özne konu-
mundadır. Çünkü reflektif paradigma, bilgiyi amaç olmaktan çı-
kartarak düşünce üretimini destekleyen bir araç haline getirmek-
tedir. Nitekim bu anlayış bilgiye salt sahip olmayı değil, bilgiden 
hareketle düşünmeyi, anlamlandırmayı, ilişkilendirmeyi öncele-
mektedir. Ancak Lipman bu kuramları pratiğe -reflektif eğitimin 
sınıfta gerçekten nasıl uygulanabileceğine- bağlayamazsak, ken-
dimizi yalnızca teoriye saplanmış ama pratikten yoksun kişiler 
kadar yanlış anlayışlara açık bulabileceğimiz konusuna dikkat 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 89

çekmektedir.20 Bu satırlardan anlaşılacağı üzere reflektif eğitimin 
sınıf ortamında nasıl uygulanacağına dair somut yollar geliştiril-
mezse bu eğitimin iddiaları sadece teoride kalarak etkisini kay-
betmesine neden olacaktır. Nitekim sadece teoriye yoğunlaşıp 
pratiği ihmal etmek, teoriyi de yanlış anlaşılmalara açık hale ge-
tirmektedir. Böyle bir durum da reflektif eğitimin okulda veya 
eğitimde, öğretmenler veya öğrencilerde bir dönüşüm yaratması 
da mümkün olamaz. Lipman’ın vurgusu teori ile pratik arasında 
bir çelişkinin olmaması gerektiğidir. Çünkü bir eğitim kuramsal 
olarak veya teoride ne kadar etkili olursa olsun pratikte uygula-
nabilir olmadığı sürece amacına ulaşması olanaksızdır. Bu nedenle 
Lipman, -önem verdiği eğitimde düşünmeyi sağlama konusunda- 
sadece düşünmekle yetinilemeyeceği, nasıl düşündüğümüzü ve 
bunu sınıfta nasıl uygulanabilir hale getireceğimiz sorusunun 
altını çizmektedir.  

Lipman’a göre öğrenciler herhangi bir konuda düşünmeyi öğre-
neceklerse, bilim insanlarının bilimsel yöntemi problemlerin keş-
finde kullandıkları gibi uygulamaları gerekmektedir.21 Ancak mev-
cut eğitimde öğrenciden istenen bilim insanlarının ulaştığı sonuçla-
rı öğrenmelerini isteyerek problemi göz ardı edip sonuca odakla-
nılmaktadır.22 Sonuca od aklanmak ve sonucu öğretmeye çalışmak 
sonuca giden aşamaları, süreçteki düşünme pratiklerini yadsımak, 
bu süreçteki soru sorma, varsayım geliştirme, deneyimleme, tartış-
ma ve yanılma gibi düşünsel etkinlikleri öğrencinin deneyimleme-
sine olanak tanımamak, öğrencinin eleştirel ve yaratıcı düşünme 
becerilerini geliştirmelerini engellemektedir. Bu noktada Lipman 
için sonuca giden sürecin öğrenciye kazandırabileceklerinin farkın-
da olup uygulamayı bu türden bir girişimle dönüştürmek oldukça 
kritiktir. Çünkü sonuç ne bildiğine karşılık gelirken süreç nasıl 
bildiğine karşılık gelmektedir. Nasıl bildiğini bilmeyen sonuç odaklı 
bir eğitime maruz kalan öğrencinin ise okula yönelik ilgi ve moti-
vasyonun azaltmaktadır. Oysa süreç boyunca karşılaşılan deneyim-
lere maruz kalarak eğitimde süreci görünür kılmak, düşünsel geli-
şimi arttıracağından öğrenciyi sorgulayan, araştıran ve anlam inşa 
eden bir özne haline getirmektedir.  

Lipman’ın ileri sürdüğü üzere standart eğitimden reflektif veya 
eleştirel eğitim modeli, hedef bakımından da ayrılmaktadır. Çün-

 
20 a.g.e., s. 19. 
21 a.g.e., s. 20 
22 a.g.e., s. 20 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 90 

kü reflektif eğitimin temel hedefi öğrenenin özerkliğidir. Bu bi-
reyler “kendi başlarına düşünen,” başkalarının söylediklerini ya 
da düşündüklerini papağan gibi tekrar etmeyen, kendi yargılarını 
delillere, dünyaya dair kendi anlayışlarına dayalı olarak oluşturan 
ve olmak istedikleri kişi türleri ile görmek istedikleri dünya türü-
ne dair kendi kavramlarını geliştiren kişilerdir.23 Nitekim Lipman 
için bu türden bir eğitim her ne kadar sert bireycilikle ilişkilendi-
rilmiş olsa da gerçekte tamamen toplumsal olup amacı topluluk 
içindeki sürtüşmeye neden olan farklılıkları dile getirmek, argü-
man geliştirmek ve tartışma yoluyla daha nesnel bir yargıya ola-
nak tanıyacak büyük resmin anlaşılmasını sağlamaktır.24 Lipman 
bu noktada eleştirel eğitim modelinin asıl amacına dikkat çekerek 
söz konusu yargıların üretiminden çok bu yargılara ulaşmadaki sü–
reç olan dikkatli dinleme, alternatif görüşleri değerlendirme, başka-
larıyla karşılıklı saygı temelinde ilişki kurma ve sonuçta topluluğa 
katkıda bulunma süreci olduğunu ileri sürmektedir. İşte bu süreç 
bireysel özerklik ve toplumsal katılımı bir araya getirmektedir. Bu 
bağlamda reflektif modelin hedefi olan özerklik, salt bireysellik 
olarak değil, başkalarıyla diyalog halinde gelişen bir yetidir.  

Lipman için düşünmenin geliştirilmesi, düşünmenin eleştirel, 
özenli ve yaratıcı boyutlarının yanı sıra yansıtıcı veya reflektif 
yönünün de geliştirilmesini içermektedir. Peki bu tür bir düşün-
menin üretimi için gerekli olan nedir? Bu noktada eğitim önemli 
bir araç niteliğinde karşımıza çıkmaktadır. Lipman’ın satırların-
dan anlaşılacağı üzere eğitimin daha eleştirel, daha yaratıcı ve 
daha fazla sorgulayıcı hale getirmek için yapılması gereken ise 
başlangıçta ilkokul ve ortaokul müfredatına felsefeyi dahil etmek-
tir.25 Ancak ona göre bununla birlikte tüm disiplinlerde de bir 
güçlendirme gereklidir. Lipman için eğitimde bu türden bir dönü-
şümün en temel nedenini aşağıda Thinking in Education adlı ese-
rinin şu satırlarında görmek mümkündür: 

“Elbette, okullar her yerde, öğrencilerin bilgisi çok az oldu-
ğu için suçlanıyor, ama daha da kötüsü, öğrencilerin sahip 
oldukları bu az bilgiyi sorgulamadan kabul etmeleri ve üze-
rine düşündüklerinde bunu hayal gücünden yoksun bir şe-
kilde yapmalarıdır. Bu tür öğrenciler, güçlü demokrasilerin 

 
23 a.g.e., s.25. 
24 a.g.e., s.25. 
25 a.g.e., s.27.  



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 91

ihtiyaç duyduğu düşünceli vatandaşlara dönüşmeyecekler-
dir; ne de birey olarak kendilerinin ihtiyaç duyduğu üret-
kenlik ve özsaygıya yönelik bir geleceğe bakabilirler.”26 

Bu satırlardan anlaşılacağı üzere, eğitimin bilgiye dayalı ve 
hayal gücünü körelten yapısı toplumun geleceği için ciddi bir 
tehdit oluşturmaktadır. Çünkü bilgiye eleştirel bakmayı değil de 
ezberletmeyi sağlayan okullar, ne demokratik toplumların bekle-
diği eleştirel bireyleri ne de yaratıcı, özsaygılı bireyleri yetiştir-
mektedir. Bu türden bir modelde öğrencinin verilen bilgileri sor-
gulamadan kabul etme durumu söz konusu olduğundan hayal 
gücünü kullanamayıp özne konumuna geçememektedir. Böylelik-
le eğitimin mevcut durumu eğitimde eleştirel düşünmenin sağ-
lanmasına yönelik düşünceleri ve eğitimin yeniden tasarlanması-
na duyulan ihtiyacı arttırmıştır.  Peki bu dönüşümün gerçekleş-
mesi için eğitimin hangi yapısal dayanaklar üzerinde yeniden inşa 
edilmesi gerekmektedir? 

 

1.1.2. Eğitimde Dönüşüm: 
Düşünmeyi Öğretmek 

Eğitimde dönüşüm, yöntemsel değişikliklerin yanı sıra bireyin 
düşünsel, ahlaki ve toplumsal gelişimini merkeze alan köklü bir 
yeniden yapılandırma anlamına gelmektedir. Bu noktada ilk ola-
rak eğitimin amacının yeniden tanımlanması ve bu amaç doğrul-
tusunda söz konusu dönüşüm için gerekli olan dayanakların belir-
lenmesi gerekmektedir. Lipman’a göre eğitimin amacı öğrenciye 
bilgi aktarmak değil, öğrencinin düşünebilen bir özne olarak ge-
lişmesini sağlamaktır. Bu türden bir amacın gerçekleşmesi ise 
eğitim sürecinde öğrencinin düşünme becerilerini deneyimleme-
siyle mümkündür. Çünkü deneyim kişiyi doğrudan düşünmeye 
maruz bırakarak, onu pasif bir bilgi alıcısı olmaktan çıkartıp aktif 
bir anlam kurucu bir özneye dönüştürmektedir. Bu nedenle dene-
yimle birlikte kişi anlam kurma sonucunda elde edilen bilgiyi 
değil, bilgiye ulaşana kadar ki anlamlandırma sürecine dahil ola-
rak bu süreçte karşılaştığı aşamaları da keşfetmektedir. Bu keşif 
öğrenciyi sonuca odaklanmaktan çıkararak, süreci merkeze aldı-
ğından merak duygusunu tetikleyerek düşünmeyi içsel ve sürdü-
rülebilir bir hale getirmektedir. Öyleyse eğitimde dönüşümün en 

 
26 a.g.e, s. 27. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 92 

temel dayanaklarından biri öğrencinin merak duygusunu söndür-
meyen, onu bir keşif yolculuğuna çıkaran ortama sahip olmaktır. 

Lipman açısından anaokulundaki bir çocuk ile üçüncü sınıfa 
gelmiş bir çocuk arasındaki en temel fark, anaokulundaki çocuğun 
meraklı oluşuyken üçüncü sınıftaki çocuğun merakının körelmiş 
olmasıdır.27 Bu farkın en temel nedeni eğitim sisteminin çocuğun 
doğal merakını teşvik etmek yerine, söz gelimi zihni bir depo gibi 
görüp bilgileri zihne yerleştirmeye odaklanmasıdır. Peki anaoku-
lundaki bir çocuk ile üçüncü sınıfa giden çocuk arasında bu tür-
den bir fark nasıl oluşmaktadır? Lipman için bu sorunun cevabı 
açıktır; eğitimi görev ve amaç olarak benimseyen okulun, çocuk-
lara hayatlarıyla ilgili anlamlar bulmalarında yardımcı olmaya 
adanmış kurumlar olmasıdır.28 Oysa Lipman’a göre anlamı aktar-
mak mümkün olmadığından çocuklara anlam verilmesi veya dağı-
tılması söz konusu olmamaktadır. Philosophy in the Classroom adlı 
eserde vurgulandığı üzere anlamlar edinilmelidir; anlamlar veri 
değil, “capta” dır. Bu satırdaki veri ve “capta” ayrımı önemli bir 
noktaya işaret etmektedir. Latince kökenli bir kelime olan “capta” 
edinilmiş ve kazanılmış anlamına gelirken, veri -data- doğrudan 
dışarıdan alınan bilgilerdir. Bu bağlamda veri pasif bir şekilde 
sunulurken, “capta” aktif bir şekilde elde edilmektedir. Öyleyse 
anlamaları birey, kendi düşünsel deneyimi içerisinde elde ederek 
içselleştirmektedir. Bu bağlamda deneyim, elde etmekle ilişkili 
olup anlama ulaşmanın koşulu niteliğindedir. Ancak okulda dene-
yim yerine “aktarım” gerçekleştiğinden öğrencilerin merak duy-
gusu körelmektedir. Bu durumun bir getirisi olaraktan öğrenci 
için okul anaokulundan sonra ilerleyen yıllarda zorunluluktan 
ibaret bir yer haline gelmektedir. Anaokulunda bu türden bir zo-
runluluk algısının oluşmamasının nedeni aktarımın değil deneyi-
min mevcudiyetidir. Çünkü aktarım bilginin doğrudan verilmesi 
iken deneyim elde etmeye olanak sağlayan sürecin kendisidir. Bu 
bağlamda deneyimde öğrenci, sorular sorup hipotez geliştirerek 
verilere ulaşmaktadır. Tam da bu nedenle çocukların doğal merakı 
ve anlam arayışı doğrultusunda uygun ipuçlarını yakalayarak 
olayları kendileri için anlamlandırmalarını mümkün kılacak ko-
şulları ve fırsatları oluşturmak gerekmektedir.29 Bu noktada ise en 

 
27 Matthew Lipman, Ann Margaret Sharp, Frederick S. Oscanyan, Philosophy 

in the Classroom, 2. b., Philadelphia: Temple University Press, 1980, s. 12. 
28 a.g.e., s. 13. 
29 a.g.e., s. 13. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 93

önemli fırsat çocuklara düşünmeyi -özellikle kendi başlarına dü-
şünmeyi öğretmektir.  

Düşünme, anlam edinmeyi sağlayan üstün beceridir.30 Adı ge-
çen eserde ileri sürüldüğü üzere yaşayan aktif bir insan her an 
düşünür halde olup, sadece dinlenme halinde düşündüğü yanıl-
samasına kapılmaktadır. Bu durumun temel nedeni ise insanın 
faaliyet halindeyken başka bir ifadeyle bir şeyler yapma sürecin-
deyken farkında olmamasıdır. İnsan dinlenme halinde veya rahat 
anlarda, düşünce zincirinin yavaş hareketlerine odaklandığında 
düşünme etkinliğine katıldığının farkında olmaktadır. Çünkü 
düşünce süreçleri hareket halindeyken veya fiziksel bir tartışma 
içindeyken tıpkı bir filmin kareleri gibi o kadar hızlı hareket eder 
ki tek tek tanımlanamaz hale gelmektedir.31 Bu satırlarda ifade 
edilmeye çalışılan vurgu, hareket halindeyken başka bir deyişle 
herhangi bir şey yapıyorken eylem ve düşünce iç içe olduğu için 
düşüncenin kendisinin farkında olmanın olanaksızlığıdır. Örneğin 
önce düşünce sonra eylem gerçekleşse de bu ikisi -düşünce ve 
eylem- arasındaki art arda gerçekleşen hız ve hareket düşünceyi 
izole etmeye engel olmaktadır. Nitekim fiziksel olarak hareketsiz 
olduğumuzda zihnimizden geçen düşünceler tipik değil atipik 
düşünmeye karşılık gelmektedir. Bu noktada tipik ve atipik dü-
şünceyle kastedilen, tipik düşünmenin gündelik yaşamda aktif 
haldeyken bilinçli bir şekilde düşünmenin kendisine yoğunlaşma-
dan hızlı tempoda ve kesintisiz gerçekleşmesiyken atipik düşün-
menin ise insanın “düşünme” olarak adlandırdığı, bilinçli olarak 
düşünmeye odaklandığı ağır tempolu ve parça parça gerçekleşme-
sidir. Bu ayrımla dikkat çekilen esas vurgu ise insanların ikincisini 
yani atipik düşünmeyi gerçek düşünme olarak algılaması yanılgı-
sına kapıldığını göstermektir. Bunun temel nedeni Philosophy in 
the Clasroom adlı eserde bir sohbet halinde gerçekleşen tipik dü-
şünme aşamalarıyla örneklenmektedir. Buna göre sohbet esnasın-
da gerçekleşen aşamalar şu şekildedir: Bir yorumu dinlemek, ör-
tük varsayımları ayıklamak, konuşmacının neyi amaçladığını 
sezmek, konuşmacının sahip olabileceği çeşitli olası niyetleri de-
ğerlendirmek, kendi niyetinizi geliştirerek bu yoruma yanıt ver-
mek, niyetinizi gerçekleştirmek amacıyla olası yanıt şekillerini 
prova etmek, söyleyeceğiniz sözün türüne -ünlem mi? soru mu? 

 
30 a.g.e., s. 13. 
31 a.g.e., s. 13-14. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 94 

ironik bir öneri mi? vs.- karar vermek, cümlenizin ilk kelimesini 
seçmek, ilkine uygun olarak ikinciyi ve ardından üçüncüyü seç-
mek gibi ardışık zihinsel eylemler gerçekleştirilmektedir.32 Bu 
nedenle en basit sohbette bile bireyin deneyimlediği zihinsel aşa-
malar ve bu süreçteki düşünmenin sonucu ortaya çıkan düşünce 
ve akış hızı da oldukça yoğun yaşanmaktadır. Tam da bu nedenle 
düşünme esnasında tek tek bu aşamaların farkında olunmamakta-
dır. Çünkü düşünme, tıpkı nefes almak gibi doğaldır. Bu nedenle 
her insan düşünmektedir; ancak her insan yeterli yetkinlikte dü-
şünememektedir. Bu bağlamda düşünme her ne kadar doğal olsa 
da bilinçli bir şekilde geliştirilmesi mümkündür. Çünkü düşünme, 
sadece aklın otomatik işleyişiyle değil, zihinsel becerilerin kulla-
nımıyla nitelikli hale gelerek bir alışkanlık veya refleks olmaktan 
çıkıp eğitilebilen yetkinliğe dönüşmektedir. Peki bu noktada dü-
şünmedeki yetkinlik veya yetkisizliğin ayrımını hangi ölçütler 
sağlamaktadır? Adı geçen eserde ileri sürüldüğü üzere bu ölçütler 
geçerli ve geçersiz çıkarımlar arasındaki farkı ayırt etmeyi olanak-
lı kılan mantık ilkeleridir.33 Ancak bu noktada kastedilen çocukla-
ra mantık eğitimi vermek değil, çocuklarda doğal olarak bulunan 
mantıklı düşünmeyi eğitim aracılığıyla desteklenmesiyle çocuğun 
anlam kurma yetisini geliştirmektir. Bu bağlamda düşünme ve 
anlam kurma arasında güçlü bir ilişki olduğu açıktır. 

Düşünme sadece soyut ve akademik bir etkinlik olmayıp ya-
şamın her alnında her an deneyimlenen beceriler bütünüdür. Ni-
tekim düşünme, okurken, yazarken, konuşurken, oyun oynarken 
dans ederken gibi çeşitli formlarda ortaya çıkmaktadır. Bu neden-
le düşünme becerilerinin gelişimi bireysel gelişimi de sağladığın-
dan bu becerilerin akademik başarı hedefiyle sınırlandırılmaması 
gerekmektedir.  

Lipman’a göre düşünme gelişigüzel bir yetenek değil, gelişti-
rilmesi mümkün olan sistemli hale getirilebilecek bir yetidir. Bu 
bağlamda eğitimde dönüşümden anlaşılması gereken bireylerde 
zaten mevcut olan düşünmeyi geliştirmek, başka bir ifadeyle hali-
hazırda düşünen bireyleri “düşünebilen” bireylere dönüştürmek-
tir. Bu türden bir dönüşümün amacı çocukları filozoflara dönüş-
türmek değil, onları daha düşünceli, daha dikkatli ve daha makul 
bireyler haline getirmektir. Bu bağlamda güvenilir bir düşünme 

 
32 a.g.e., s. 14. 
33 a.g.e., s. 14-15. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 95

becerileri programı, çocukların bilişsel potansiyellerini pekiştir-
meyi amaçlayarak onları gelecekte daha verimli düşünmeye hazır-
lar niteliktedir. Bu tür bir programla çocuklar ne zaman harekete 
geçmeleri gerektiğinin yanı sıra ne zaman harekete geçmemeleri 
gerektiğini de daha iyi anlama yetisi kazanmaları mümkündür. 
Çünkü Lipman açısından düşünme becerileri programlarının 
amaçlardan birisi de muhakeme yetisini geliştirmek olmalıdır.34 
Bununla birlikte Lipman açısından muhakeme, düşünme ile eylem 
arasında kurulan bağ olması nedeniyle düşünen çocuklar iyi mu-
hakeme yetisi sergileyeceğinden iyi muhakeme yetisine sahip 
çocukların uygunsuz veya düşüncesiz davranışlar sergilemeleri 
olası değildir.35 

Düşünme becerilerini müfredatın her alanına entegre etmek, 
çocukların bağlantılar kurma ve ayrımlar yapma, tanımlama ve 
sınıflandırma, gerçek bilgileri nesnel ve eleştirel biçimde değer-
lendirme, olgular ile değerler arasındaki ilişkiyi yansıtıcı biçimde 
ele alma ve kendi inançlarıyla neyin doğruyu yanlışı ayırt etmele-
rine yardımcı olduğundan bu beceriler tüm akademik alanlara da 
yansımaktadır.36 Bu satırlardan anlaşılacağı üzere eğitimde dönü-
şümün en temel dayanağı eğitimin merkezine düşünmeyi yerleş-
tirmektir. Bu bağlamda düşünme becerilerini sadece bir ders ola-
rak değil, tüm eğitimin temeline yerleştirmek gerekmektedir. 
Nitekim düşünme, bilgi ürütme aracı olmasının yanı sıra mevcut 
bilgiyi anlama, analiz etme, ilişkilendirme, değerlendirme ve uy-
gulama sürecidir. Bu süreçte çocuklar yüzeysel bilgi yığınları 
yerine, kavramlar, olay ve olgular arasında ilişkiler kurarak bağ-
lantı ve ayrım yaparak düşünebilmeyi deneyimlemektedir. Bu 
türden bir düşünme deneyimiyle, çocuklar kavramları veya du-
rumları tanımlayarak kategorilere ayırıp akıl yürütme sonucu elde 
ettiği düşüncelerini sistematikleştirebilmektedir. Böylelikle dü-
şünme, eleştirel tavrı beraberinde getirerek bilgiyi veya söylenile-
ni doğru kabul etmek yerine akıl süzgecinden geçirmek, başka bir 
deyişle kaynak sorgulaması yapmak, mantık hatalarını tespit et-
mek ve test edebilmek gibi yetileri kullanabilmelerini olanaklı 
kılmaktadır.  Bu türden beceriler ise bireysel yargı geliştirme yeti-
si kazandırarak çocuk, sadece doğruyu bulmakla yetinmeyip söz 
konusu doğrunun yaşamla ilişkisini ve yaşamında neyi ifade etti-

 
34 a.g.e., s. 15. 
35 a.g.e., s. 15 
36 a.g.e., s. 15-16. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 96 

ğini sorgulayarak bilişsel ve duyuşsal boyutları birleştirmektedir. 
Başka bir ifadeyle çocuk yalnızca düşünme becerileriyle donan-
makla kalmadığından bilgi ezberlenmiş bir içerik olmaktan da 
çıkarak anlamlandırılmış ve içselleştirilmiş bir değere dönüşmek-
tedir. Böylelikle düşünme becerilerinin geliştirildiği bireyler bilgi-
yi öğrenmenin ötesine geçerek bilgiyle ne yapılması gerektiği 
konusunda da yetkinleşmektedir. Öyleyse düşünme becerilerinde 
ustalık kazanmış bir çocuk, sadece gelişmiş bir çocuk değil, geli-
şim kapasitesi de artmış bir çocuktur.37 Bu noktada okuma ve 
düşünme arasındaki ilişki düşünme becerilerinin gelişiminin 
öneminin altını çizmektedir. 

Okuma bir dil becerisinden ibaret olarak görülse de anlam 
kurma, çıkarım yapma ve zihinsel işlemleme faaliyetidir. Okuma 
esnasında akıl yürütme, çıkarım yapma, yorumlama, değerlen-
dirme gibi birçok faaliyet işleyiş halindedir. Bu faaliyetler doğrul-
tusunda anlam ortaya çıkmaktadır. Bu bağlamda ortaya çıkan 
anlam okuma sürecinde gerçekleşen düşünmenin niteliği başka 
bir deyişle zenginliğine göre şekillenmektedir. Öyle ki herhangi 
bir metni okuyan çocuk, okuma esnasında metinle zihinsel bir bağ 
kuramıyor, sorular üretemiyor, çıkarım yapamıyor yani anlam 
çıkaramıyorsa okuma eylemi o kadar yüzeysel kalmaktadır. İşte 
bu noktada düşünme becerileri söz konusu yüzeysellikteki belir-
leyici etken olarak karşımıza çıkmaktadır. Tıpkı okumaya olan 
etkisi gibi yaşamın her alanında olan düşünme faaliyetinin değeri 
veya niteliği düşünme becerilerinin gelişimine bağlıdır. Benzer 
şekilde Lipman, Sharp ve Oscanyan okuma ile düşünmenin birbi-
rini desteklediğini okuma biçiminin gelişmesi düşünme biçimleri-
nin de gelişeceğini vurgulamaktadır.38 

Anlam kurma yetisinin gelişimi, okuma sürecinde çıkarım ya-
pabilme yetisinin kazandırılmasıyla mümkündür. Çıkarım yapa-
bilme yetisi, metinde yazan ifadelerle yetinmeyip bağlantılar 
kurmakla ilişkilidir. Bağlantı kurma ise okunan satırların neyi 
ifade ettiğini kavramaktır. Bu nedenle önemli olan sadece bir 
cümlenin ne söylediği değil ne ima ettiği ne önerdiği ne anlam 
taşıdığıdır.39 Tam da bu nedenle çocuk yalnızca açık ve seçik ola-
rak söylenenleri değil bağlama göre değişen anlamları da kavra-
yabilmelidir. Bu noktada bireyin gördüğü, duyduğu ya da okudu-

 
37 a.g.e., s. 16. 
38 a.g.e., s. 17. 
39 a.g.e., s. 17. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 97

ğu bir durumdan açıkça ifade edilmeyen anlamlara ulaşma çabası 
olan çıkarım devreye girmektedir. Bu bağlamda çocukların çıka-
rım yapma yetileri anlamada belirleyici role sahiptir. O halde 
çocuklara düşünmeyi öğretmek soyut mantık becerilerinin gelişi-
min yanı sıra bağlamdan anlam çıkarma, değerlendirme, gibi yeti-
leri de güçlendirmektedir. Bu bağlamda bu yetilerin dil aracılığıyla 
geliştirilip pekiştirilmesi mümkündür. Çünkü düşünme dil ve akıl 
yürütmeyle doğrudan bağlantılı olarak gerçekleşmektedir. 

Düşünmenin tam olarak nasıl gerçekleştiği bilinmese de dil ile 
olan sıkı bağlantısını bir çocuğun konuşmayı öğrenmesiyle akıl 
yürütmeyi öğrenmesi arasındaki ilişki ortaya koyar niteliktedir.40 
Çocuk dili sadece iletişim kurmak için değil düşüncelerini düzen-
lemek ve fikir ileri sürmek için de kullanmaktadır. Bu da akıl yü-
rütmenin bir getirisidir. Çünkü çocuklar düşüncelerini hem man-
tıklı hem de dilbilgisel olarak kullanma ve organize etme eğilimle-
riyle doğmaktadır. Bu noktada çocukların doğal eğilimlerinin ge–
lişmiş düşünme biçimlerine dönüşmesi için iyi ve kötü dil kulla-
nımı farkının öğretildiği gibi aynı şekilde sağlam veya doğru akıl 
yürütme ile sağlam olmayan özensiz, eksik veya yanlış akıl yü-
rütme arasındaki fark da öğretilmelidir.41 Çünkü çocuklara neden-
sonuç ilişkisi kurmanın yolları, argümanların nasıl yapılandırıldı-
ğı, çıkarımlardaki geçerlilik ve tutarlılıkların nasıl denetlendiği 
gibi temel mantık ilkeleri öğretilmemesi eksik ve yanlış akıl yü-
rütmeleri beraberinde getirmektedir. Bu nedenle sağlam bir akıl 
yürütmenin ne olduğunu ve nasıl yapıldığını öğretmek sadece 
teorik bir uğraş değil, çocukların yaşamla ve kendileriyle kurduk-
ları ilişkiyi daha tutarlı ve anlamlı hale getirmek için gereklidir. 
Sağlam akıl yürütmeyle birlikte çocuk hem akademik başarı an-
lamında hem de karar alma, problem çözme, empati kurma ve 
eleştirel bakış geliştirme gibi yaşamın her alanına yönelik güçlü 
bir zemin kazanmaktadır. Bu bağlamda eğitiminde dönüşüm için 
eğitimin temel hedeflerinden biri çocukların bu süreçleri bilinçli 
ve etkili bir biçimde kullanmalarını sağlamak için düşünme bece-
rilerinin sistematik olarak desteklenmesiyle çocukların nasıl dü-
şüneceklerini ve nasıl akıl yürüteceklerini öğretmek gerekmekte-
dir. Bu noktada düşünme becerisi kazanımı için en temel koşulun 
deneyimlemek olduğu açıktır. Öyleyse eğitimde dönüşümün temel 

 
40 a.g.e., s. 18. 
41 a.g.e, s. 18. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 98 

dayanaklarından biri deneyimin kendisidir. Bu nedenle eğitimde 
düşünmeyi öğretmek veya düşünme becerisi kazanımını sağlamak 
için öğrencinin düşünmenin kendisini deneyimlemesi gerekmektedir.  

Sonuç olarak eğitimde dönüşüm, yalnızca bilgi aktarım biçim-
lerinin değiştirilmesiyle sınırlı bir yenilik değil; bireyin düşünme, 
anlama ve anlamlandırma süreçlerini etkin biçimde deneyimleye-
bileceği ortamların oluşturulmasıyla mümkün olan derinlikli bir 
zihinsel yeniden yapılanmadır. Bu dönüşüm, öğrencinin pasif bir 
bilgi alıcısı değil, düşünsel üretimin öznesi olarak konumlandırıl-
masını gerektirdiğinden Lipman’ın vurguladığı gibi anlam, dışsal 
bir veri değil, birey tarafından deneyim yoluyla edinilen ve içsel-
leştirilen bir “capta”dır. Öğrencinin merak duygusunun canlı tu-
tulması, zihinsel süreçlere doğrudan katılması ve çıkarım yapa-
bilme yetisinin geliştirilmesi; düşünmenin yaşamla iç içe geçtiği 
bir eğitim anlayışını zorunlu kılmaktadır.  

Düşünmenin yalnızca bilişsel bir süreç olarak değil, toplumsal 
ve dilsel bir etkinlik olarak da deneyimlenmesi gerektiği açıktır. 
Çünkü çocukların düşünce üretimleri, yalnızca bireysel düzeyin 
yanında sosyal etkileşim bağlamında daha da derinleşerek yapı 
kazanmaktadır. Bu bağlamda düşünmenin öğretimi, yalnızca so-
yut kavramlar sunmakla değil; çocukların akıl yürütme biçimleri-
ni karşılıklı konuşma, tartışma ve dinleme yoluyla deneyimleme-
lerini sağlayan yapılandırılmış bir ortamla mümkündür. Bu bağ-
lamda düşünme becerilerinin deneyimlenebilir hâle getirilmesi, 
ancak karşılıklı etkileşim ve anlam inşasına dayalı bir öğrenme 
ortamında gerçekleşmesi mümkündür. İşte bu noktada P4C’nin 
merkezinde yer alan, çocukların düşünsel kapasitelerini sosyal, 
dilsel ve mantıksal düzlemde geliştirmelerine olanak sağlayan öz–
gün ve dönüştürücü bir pedagojik model olarak “sorgulama toplu-
luğu” kavramıyla karşılaşmaktayız. 

 

1.1.3. Sorgulama Topluluğu 
(Community of Inquiry) 

Sadece doğru cevabı veren bir eğitimin aksine öğrencinin doğru 
cevaba nasıl ulaşılabileceğini kavratmaya olanak sağlayan bir eği-
timle öğrencinin düşünsel deneyimleri kurmasına alan yaratmak 
gerekmektedir. İşte Lipman söz konusu alanı “sorgulama toplulu-
ğu” kavramıyla açıklamaktadır.  

Lipman’ın sorgulama topluluğundan kastettiği, öğrencilerin 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 99

birbirlerini saygıyla dinlediği, birbirlerinin fikirleri üzerine inşa 
ettiği, gerekçesiz düşünceleri sorguladığı, söylenenlerden çıkarım 
yapmada birbirine yardımcı olduğu ve birbirlerinin varsayımlarını 
anlamaya çalıştığı türden bir sınıf ortamıdır.42 Sınıfın sorgulama 
topluluğuna dönüştüğü bir ortamda, sorgulama faaliyeti öğrenciyi 
mevcut disiplinlerin sınırlarında kalmayıp; sorgulamanın süreci-
nin özgür, esnek ve farklı bakış açılarıyla yüzleştiren, kuşku duy-
ma ve problematik durumlara merak geliştirme yoluyla gerçek bir 
düşünme sürecine katılmasını sağlamaktadır. Ancak Lipman bu 
noktada gerçek bir düşünmenin gerçekleşmesi için öğretmenin 
soru sorma tarzına yoğunlaşmaktadır. Ona göre öğretmenler so-
rular sorduğunda öğrenciler soruları yanıtlarken hiç kuşku duy-
mayıp kafa karışıklığı yaşamadan cevap verebilmektedir; bu du-
rumda sürecin mekanik ve yapay ilerleyişi nedeniyle neredeyse 
hiç gerçek düşünme gerçekleşmemektedir.43 Burada önemli olan 
nokta kuşku yaratarak belli bir problematik olana merak uyandı-
rarak şekilde soruların yöneltilmesidir. Çünkü Lipman için gerçek 
düşünme, bir sapma, bir tutarsızlık gibi bizi düşünmeye iten sor-
gulamayla başlamaktadır. Bu bağlamda sınıfta düşünme ortamı 
yaratmak hedefse, düşünceyi sekteye uğratan müfredatın açık ve 
netliğini bir kenara bırakmak gerekmektedir.  

Lipman’ın sorgulama topluluğu kavramı, eğitim anlayışında 
radikal bir dönüşüm önermektedir. Geleneksel eğitimin doğrusal, 
otoriter ve bilgi merkezli yapısının aksine, sorgulama topluluğu; 
diyalog ve gerekçelendirme temelli bir öğrenme ortamını temele 
almaktadır. Çünkü Lipman’a göre çocukların yalnızca ne düşün-
düklerini değil, nasıl düşündüklerini ve düşüncelerini nasıl temel-
lendirdiklerini keşfetmeleri, ancak bu tür bir topluluğun içinde 
mümkündür.44 

Lipman, Thinking in Education adlı eserinde düşünmeyi bir 
içerik değil, bir süreç olarak tanımlayarak bu süreçlerin gelişebil-
mesi için bireyin düşüncelerini başkalarıyla paylaşabileceği, on-
lardan geri bildirim alabileceği ve düşünsel yanıtlar üretebileceği 
bir sosyal bağlama ihtiyacı olduğunu vurgulamaktadır. Bu neden-
le sorgulama topluluğu, düşünmenin yalnızca bireysel değil, top-
lumsal bir eylem olduğunun bilinciyle tartışmanın, karşılıklı anla-

 
42 a.g.e., s. 20. 
43 a.g.e., s. 21. 
44 Matthew Lipman, Thinking in Education, 2. baskı, Cambridge: Cambridge 

University Press, 2003. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 100

yış ve saygı temelinde yürütüldüğü bu ortamda, katılımcılar bir-
birlerinin fikirlerini eleştirel biçimde değerlendirerek tutarsızlıkla-
rı fark edip gerekçeler sunarak argüman inşa etmeyi öğrenmekte-
dir. Böylece Lipman’ın sınıfı sorgulama topluluğuna dönüştürmesiy-
le yalnızca bilgi alımının gerçekleştiği bir yer olmaktan çıkıp, felsefi 
düşünmenin yaşandığı canlı bir topluluk hâline gelmektedir.45 

Sınıfın sorgulama topluluğu olarak ele alınması çocukların do-
ğal meraklarını canlı tutarak düşünme alışkanlığı kazanmalarını 
da amaçlamaktadır. Lipman, Philosophy in the Classroom adlı ese-
rinde, çocukların düşünme becerilerinin yaşla birlikte zayıflama-
sının nedenini, okulun çocukları düşünmeye değil, ezberlemeye 
yönlendiren yapısı olduğunu düşünmektedir. Nitekim ona göre 
birinci sınıfa gelen çocuklar, henüz anlamı deneyimle keşfetme-
den, önceden tanımlanmış doğrularla yüzleştiğinden bu doğrular, 
onların sorgulama güdüsünü zayıflatarak düşünme süreçleri yeri-
ni tekrara bırakmaktadır. İşte bu nedenle sorgulama topluluğu, 
sadece bilgi ediniminin değil, anlam üretiminin de gerçekleştiği 
bir pedagojik bağlam sunmaktadır. 

Sorgulama topluluğu, yapısal olarak hem bilişsel hem duyuşsal 
gelişimi temele alan bir yapıya sahiptir. Bilişsel olarak çocuklar, 
varsayımlar üretmeyi, sorular sormayı, hipotez kurmayı ve çıka-
rımlar yapmanın yanı sıra duyuşsal olarak ise başkasının fikrine 
saygı duyma, farklı görüşlerle uzlaşmayı ve kendi düşüncesini 
savunurken başkalarını dışlamamayı öğrenmektedir. Bu yönüyle 
model, etik bir yapılanma önererek düşünmeyi öğretmenin sınır-
larını aşarak düşünerek yaşamayı, yani düşünmeyi davranışa 
dönüştürmeyi hedeflemektedir. Bu bağlamda sorgulama toplulu-
ğu, akademik gelişimi desteklemekle birlikte öğrencinin birey ol–
ma sürecine doğrudan katkı sağlamaktadır. Nitekim Lipman’a gö–
re düşünen çocuk, kendisini tanıyan, kararlarının sorumluluğunu 
alan ve başkalarıyla etik ilişkiler kurabilen bir bireydir. P4C’nin 
düşünme becerilerinin gelişimi kadar, erdemli bireylerin yetişti-
rilmesini de hedeflemesiyle sorgulama topluluğu bu hedefe ulaş-
mak için yalnızca bir yöntem olmanın ötesinde bir yaşam pratiği 
önerisi olarak karşımıza çıkmaktadır. 
 

 
45 Matthew Lipman, Ann Margaret Sharp ve Frederick S. Oscanyan, Philo-

sophy in the Classroom, Philadelphia: Temple University Press, 1980. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 101

 

Şekil 3: Sorgulama Topluluğu Bileşenleri 

 
Lipman’ın Thinking in Education adlı eserinde görüleceği üzere 

sorgulama topluluğunun temel bileşenlerinden ilki kapsayıcılık-
tır.46 Topluluk içinde hiçbir birey, yeterli gerekçe olmaksızın dış-
lanmaz. Farklı yaş, inanç, kültür ya da deneyim düzeyine sahip 
bireyler, bu çeşitliliğin öğrenme sürecine zenginlik kattığı bilin-
ciyle bir arada bulunmakla birlikte katılım, gönüllülük esasına 
dayanmaktadır. Öğrenciler sözlü katkıda bulunmaya teşvik edilse 
de katılımı zorunlu değildir. Böylece bireyin içsel motivasyonu, 
düşünsel gelişimin ana itici gücü haline gelmektedir. 

Topluluk içinde bilgi, tek bir merkezden aktarılmayıp paylaşılan 
biliş kavramı doğrultusunda düşünme süreçleri, üyeler arasında 
dağılmaktadır. Bu kolektif zihinsel süreçte bir katılımcı soru yönel-
tirken, bir diğeri varsayıma itiraz edebilmekte ve bir başkası karşı 
argüman geliştirebilmektedir. Böylece düşünmenin bireysel bir 
etkinlikten toplumsal bir eyleme dönüşümü de gerçekleşmektedir.47 

 
46 Lipman Thinking in Education, s. 94-96. 
47 a.g.e., s. 99. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 102

Yüz yüze etkileşimler, özellikle yüz ifadelerinin taşıdığı anlam 
katmanları sayesinde duygusal bağların güçlenmesine katkı suna-
rak öğrenciler yalnızca fikirlerini değil, duygularını da paylaşarak 
bir aidiyet hissi geliştirip anlam arayışı, çocukların her deneyimde 
bir anlam bulma eğiliminden doğması bakımından felsefi düşün-
menin özünü oluşturmaktadır. Bu süreç, sosyal dayanışma ile iç 
içe ilerler; öğrenciler arasında karşılıklı saygıya dayalı bağlar 
kurulur, sınıf ortamı demokratik bir etkileşim alanına dönüşür. 
Nitekim sorgulama topluluğu, okuma ve tartışma süreçlerini yan-
sıtıcı bir düzleme taşıyarak, öğrencilerin metinlerle daha derinlikli 
ilişkiler kurmasına olanak tanımasıyla metinler yalnızca bilgi 
kaynağı değil, düşünmenin ve anlamlandırmanın aracı olarak 
kullanılabilmektedir. Öte yandan soru sorma, bu topluluğun mer-
kezinde yer alarak öğrenciler tarafından tahtaya yazılan sorular, 
topluluğun gündemini belirleyip bireyin düşüncesine değer veril-
diği duygusu da pekiştirilmektedir.   

Diğer bileşenlerden olan tartışma bir pozisyonun savunulması 
ve sınanması üzerine kuruluyken; müzakere, farklı görüşlerin 
nedenleriyle birlikte değerlendirilmesi sürecidir. Bu iki yöntem, 
öğrencilerin eleştirel düşünme, karar verme ve iş birliği içinde 
öğrenme becerilerini geliştirmekle birlikte tüm görüşlere açık ve 
bağlama duyarlı bir sorgulama ortamı sağlayan tarafsızlık ilkesiy-
le desteklenmektedir.48 Topluluğun öğrenme süreçlerinden biri 
olan modelleme, öğretmenin ya da kurmaca karakterlerin düşün-
sel davranışları üzerinden öğrenciler için bir örnek teşkil etmesini 
kapsamaktadır. Bu modelleme, çoğu zaman cevap üretmeye değil, 
soru sorma becerilerine odaklanarak öğrenciler, bu süreçte başka-
larının düşüncelerine rağmen kendi fikirlerini üretmeyi öğrenme 
imkanına sahip olmaktadır. Böylece öğrencilerin özgünlük ve fikrî 
cesaret gelişebilmektedir. Meydan okuma, düşünsel ilerlemenin 
tetikleyicisi olarak görülmekle birlikte eleştirinin saldırı değil, 
bilişsel gelişime yönelik bir katkı olduğu gösterilerek, öğrenciler 
akılcı ve sorumluluk sahibi bireyler olmaya teşvik edilmektedir. 

Tüm bu süreçler, yalnızca eleştirel tavrı kapsamakla kalmayıp 
yaratıcı, özenli ve etik sorumluluk içeren bir düşünme pratiğini 
destekler niteliktedir. Sorgulama esnasında gerçekleşen tartışma-
lar, bireysel kanaatlerin aktarımı değil, anlamların birlikte inşa 
edildiği, gerekçelerin ortak akılla değerlendirildiği bir düşünme 

 
48 a.g.e., s. 99. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 103

zeminine dönüşmesiyle eğitimin, bireyi yalnızca bilgiyle donat-
makla kalmayıp, birlikte yaşama kültürünü, anlam üretimini ve 
değer temelli düşünmeyi de içeren bütüncül bir öğrenme deneyi-
mine evrilmesini sağlamaktadır. Lipman, öğretmenin bu süreçteki 
rolünü “bilgi aktarıcı” değil, kolaylaştırıcı -facilitator- olarak ta-
nımlamaktadır.49 Öğretmen, tartışmaları yönlendirmek yerine 
düşünce süreçlerini destekleyecek nitelikte sorular sormaktadır. 
Ancak bu sorular, çoğu zaman öğrencinin zihninde bir belirsizlik, 
hatta rahatsızlık yaratmaktadır. Çünkü Lipman’a göre gerçek 
düşünme, bir çelişki ya da tutarsızlığın fark edilmesiyle başlamak-
la birlikte bu fark ediş kişiyi sorgulamaya ve yeniden değerlen-
dirmeye itmektedir. İşte bu nedenle, öğretmenin yönelttiği sorular 
“bilgi yoklama” amacıyla değil, merak ve kuşku uyandırarak dü-
şünceyi harekete geçirme amacıyla yapılandırılmalıdır.50 

Sonuç olarak, Lipman’ın sorgulama topluluğu modelinin eği-
timi sadece bilgi edinme süreci olarak değil; anlam üretme, değer-
leri sorgulama ve birlikte düşünme süreçlerini kapsayan demokra-
tik ve felsefi bir öğrenme alanı olduğu anlaşılmaktadır. Bu yönüy-
le söz konusu model, pedagojik olmanın yanında etik ve toplum-
sal bir öneri olarak çağdaş eğitime yeni bir yön tayin etmektedir. 
Nitekim sorgulama topluluğu kavramı, eğitimi yalnızca bilgilerin 
aktarımına indirgemeyen; bireyin düşünme becerilerini geliştir-
meyi, anlam üretimini teşvik etmeyi ve katılımcı bir öğrenme 
kültürü inşa etmeyi amaçlayan bütüncül bir yaklaşım olarak öne 
çıkmaktadır.   

Buraya kadar ortaya koyulan analizlerden anlaşılacağı üzere 
Lipman’ın eğitim felsefesi, geleneksel eğitim anlayışının pasifleş-
tirici, ezbere dayalı ve bireyin düşünsel potansiyelini sınırlayan 
yapısına yönelik köklü bir eleştiri sunduğu açıktır. Öyle ki ona 
göre eğitim, yalnızca bilgi aktarma süreci değil; bireyin düşünme 
becerilerini etkinleştiren ve onu yaşam boyu sürecek bir sorgula-
ma deneyiminin öznesi hâline getiren dönüştürücü bir faaliyettir. 
Bu doğrultuda reflektif eğitim modeli, bireylerin eleştirel, yaratıcı 
ve etik düşünme kapasitelerini geliştirmeyi amaçlayan alternatif 
bir pedagojik yaklaşım olarak öne çıktığı anlaşılmaktadır. Lip-
man’ın geliştirdiği “sorgulama topluluğu” kavramı, bu modelin 
sınıf ortamında nasıl somutlaştırılabileceğini ortaya koymakla 

 
49 a.g.e., s. 95. 
50 a.g.e., s. 100. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 104

birlikte bu topluluk, katılımcıların birbirine saygı duyarak düşün-
celerini paylaştığı, her düşüncenin gerekçelendirilerek ortaya 
konduğu ve anlamın karşılıklı etkileşim yoluyla inşa edildiği ko-
lektif bir öğrenme ortamını ifade ettiğinden P4C, yalnızca bireyin 
bilişsel gelişimini desteklemeyip duyuşsal, etik ve toplumsal yön-
lerini de destekleyen çok boyutlu ve bütüncül bir pedagojik yakla-
şım olarak kuramsal ve pratik düzeyde şekillendiği açıktır. 

Lipman’ın geliştirdiği bu eleştirel eğitim modeli, teorik temel-
leri kadar pratik uygulama açısından da güçlü bir yapılanmaya 
ihtiyaç duyulmasına karşın P4C’nin kurumsallaşması ve sınıf içi 
uygulanabilirliğinin artırılması sürecinde, Ann Margaret Sharp’ın 
katkıları belirleyici bir rol oynamıştır. Öyleyse bu noktadan itiba-
ren P4C’nin kuruluş sürecinde Ann Margaret Sharp’ın üstlendiği 
kurucu rolü ve katkılarını ele almak yerinde olacaktır. 

 

1.2. P4C’nin Kuruluşuna 
Ann Margaret Sharp’ın Katkısı 

P4C yaklaşımının gelişiminde Lipman’ın yanı sıra kuramsal ve 
pedagojik katkılarıyla önemli bir rol oynayan isimlerden biri de 
Ann Margaret Sharp’tır. Sharp, 1974 yılında Lipman ile birlikte 
Montclair State Üniversitesi’nde Çocuklar için Felsefe Enstitü-
sü’nü (Institute for the Advancement of Philosophy for Children - 
IAPC) kurarak bu kurum aracılığıyla P4C yaklaşımının kurumsal-
laşmasında ve küresel ölçekte tanınmasında etkili olarak müfredat 
geliştirme ve akademik üretim açısından uluslararası bir merkez 
haline gelmiştir.51 Sharp, kurumun kuruluşunun hemen ardından 
hem eğitimci yetiştirme programlarının oluşturulması hem de 
ders materyallerinin hazırlanması süreçlerinde aktif görev almış-
tır. Sharp, IAPC bünyesinde oluşturulan lisansüstü programların 
yapılandırılmasında ve P4C pedagojisinin akademik düzeye ta-
şınmasında belirleyici bir rol oynamaktadır. Bu programlar, farklı 
ülkelerden gelen öğretmen ve akademisyenlere yönelik eğitim 
içerikleri sunarak P4C’nin disiplinler arası ve kültürler arası bir 
yaklaşıma dönüşmesini sağlanmıştır.52 Geliştirilen bu programlar 

 
51 Maughn Gregory ve Megan Jane Laverty, In Community with Others: Lessons 

from the Legacy of Matthew Lipman, New York: Routledge, 2018, s. 1. 
52 Daniele Mario Tibaldeo, Critical Thinking and Values Education: A Philo-

sophical Approach, London: Routledge, 2023, s. 45. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 105

sayesinde yalnızca Amerika Birleşik Devletleri’nde değil, Avrupa, 
Latin Amerika, Asya ve Avustralya gibi farklı kıtalarda da P4C 
uygulamaları hayata geçirilmiş, metodolojinin yerel bağlamlara 
uyarlanabilirliği desteklenmiştir. Ayrıca Sharp, 1985 yılında kuru-
lan International Council for Philosophical Inquiry with Children 
(ICPIC) oluşumunun ilk organizasyonlarında da aktif rol oynamış; 
bu yapı aracılığıyla P4C’nin dünya çapında bir akademik ve peda-
gojik hareket haline gelmesine katkıda bulunmuştur.53 Böylece 
ICPIC konferansları sayesinde felsefi sorgulama yöntemi farklı 
dillerde ve kültürel çerçevelerde tartışmaya açılarak felsefenin 
evrensel bir çocukluk dili olarak yeniden tanımlanmasının yolu 
açılmıştır. Sharp’ın bu süreçteki katkısı yalnızca organizasyonel 
düzeyde sınırlı kalmamış, aynı zamanda ürettiği eğitim materyal-
leri ve uygulama kılavuzları ile hareketin küresel düzeyde stan-
dardize edilebilmesini de mümkün kılmıştır. Özellikle Teaching 
Children Philosophical Thinking adlı çalışması, öğretmenlerin P4C 
yöntemini farklı sınıf ortamlarına uygulayabilmesi için kapsamlı 
bir rehber işlevi görerek bu uygulanabilirlik, P4C’nin UNESCO 
gibi uluslararası kuruluşlar tarafından da pedagojik olarak destek-
lenmesine olanak tanımıştır.54 

Sharp’ın pratik katkılarının yanı sıra teorik düzeydeki katkıla-
rından ilki, P4C hareketinin pedagojik temellerinin oluşturulma-
sına yöneliktir. Lipman tarafından geliştirilen roman-metne dayalı 
felsefi eğitim modeli, öğrencilerin düşünsel gelişimini destekle-
meyi amaçlayan bir kurgu etrafında yapılandırılsa da bu yöntemin 
sınıf ortamında uygulanabilirliğe erişmesi, büyük ölçüde Ann 
Margaret Sharp’ın katkılarıyla mümkün olduğu görülmektedir. Bu 
bağlamda Sharp, öğretmenlerin bu metinleri nasıl kullanacaklarını 
açıklayan sistematik öğretim kılavuzları ve uygulama rehberleri 
geliştirerek P4C’yi yalnızca kuramsal bir yaklaşım olmaktan çıka-
rıp işlevsel bir eğitim programına dönüştürmektedir.55 

Sharp, özellikle Philosophical Inquiry: Instructional Manual to 
Accompany Harry Stottlemeier’s Discovery adlı çalışmasında, öğ-
retmenin sınıf içindeki rolünü klasik öğretici pozisyondan çıkara-

 
53 Gregory ve Laverty, In Community with Others: Lessons from the Legacy 

of Matthew Lipman, s. 16. 
54 Ann Margaret Sharp, Teaching Children Philosophical Thinking, Montclair: 

Institute for the Advancement of Philosophy for Children, 1995. 
55 Matthew Lipman ve Ann Margaret Sharp, Growing up with Philosophy, 

Philadelphia: Temple University Press, 1975. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 106

rak, “kolaylaştırıcı” konumuna taşıyan bir anlayış sunmaktadır. 
Bu anlayışta öğretmen, öğrencilerin düşüncelerini yönlendirmek-
ten ziyade, onların kendi düşünsel süreçlerini inşa etmelerine alan 
tanıyan bir rehber olarak konumlandırılmaktadır.56 Bu bağlamda 
öğrencilerin fikirlerini özgürce dile getirebildiği, sorular sorabildi-
ği ve düşünsel risk alabileceği güvenli bir ortam oluşturmak, ko-
laylaştırıcı rolünün en temel hedefidir. Sharp’ın bu yaklaşımı, 
P4C’nin etik duyarlılık, empati ve işbirliği gibi sosyal becerileri de 
kapsayan bütüncül bir pedagojik model haline gelmesine katkıda 
bulunmuştur. Ek olarak, Sharp’ın öğretmen eğitimine yönelik 
geliştirdiği materyaller, P4C’nin farklı kültürel bağlamlara ve 
eğitim sistemlerine adapte edilebilmesini sağlayacak şekilde es-
neklik taşımaktadır. Sharp’ın rehberliğinde geliştirilen öğretim 
stratejileri, yalnızca felsefi içeriklerin aktarımıyla sınırlı kalma-
mış; öğrencilerin düşünceyi temellendirme, kavramları ayırt etme, 
karşılaştırma yapma ve gerekçeli yargılarda bulunma gibi yüksek 
düzeyde bilişsel beceriler kazanmalarını da hedeflemektedir.57 

Sharp’ın P4C’ye yönelik ikinci önemli katkısı, “sorgulama top-
luluğu” (community of inquiry) modelinin teorik temellendirilme-
sine yönelikltir. Bu model, sınıf ortamını yalnızca bilgi ediniminin 
gerçekleştiği bir alan olmadığından katılımcı, işbirlikçi ve eleştirel 
bir öğrenme ortamı olarak yeniden yapılandırmayı amaçlamakta-
dır. Öğrencilerin düşüncelerini özgürce ifade edebildikleri, birbir-
lerinin fikirlerini dikkatle dinledikleri ve karşılıklı olarak gerekçe-
lendirme yoluyla fikir alışverişinde bulundukları bir öğrenme 
zemini oluşturmak bu modelin temelini oluşturmaktadır.58 Öte 
yandan sorgulama topluluğu yaklaşımı, Charles S. Peirce’in 
pragmatist düşüncesinde yer alan topluluk aracılığıyla doğruluk 
arayışı fikrinden ve John Dewey’in deneyime dayalı öğrenme 
anlayışından esinlenerek harmanlanmıştır. Ancak Sharp’ın bu 
modeli yalnızca epistemolojik bir çerçeveyle sınırlı bırakmayarak 
etik, estetik ve toplumsal boyutları da dikkate alacak biçimde 
genişletmektedir. Özellikle çocukların sadece düşünen olmasının 
yanı sıra hisseden ve toplumsal bağlamda konumlanan bireyler 

 
56 Matthew Lipman, Ann Margaret Sharp ve Frederick S. Oscanyan, Philo-

sophy in the Classroom, Philadelphia: Temple University Press, 1980. 
57 Keith J. Topping ve Steve Trickey, “Collaborative Philosophical Inquiry for 

School Children: Cognitive Gains at 2-Year Follow-Up”, British Journal of 
Educational Psychology, 77(4), 2007, ss. 787–796. 

58 Gregory ve Laverty, 2018, s. 22. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 107

olarak ele alınması gerektiğini savunmasıyla sorgulama toplulu-
ğunun bu çok boyutlu yapıyı destekleyecek şekilde kurgulanma-
sına öncülük ettiği görülmektedir. Sharp’ın geliştirdiği bu model-
de, sorgulama süreci yalnızca doğru cevaba ulaşmakla sınırlı kal-
mayıp aynı zamanda sürecin kendisi eğitici bir işlev taşıdığından 
bu süreçte öğrenciler, fikirlerini gerekçelendirmeyi, başkalarının 
bakış açılarına açık olmayı, farklı düşünceleri tartışarak anlamaya 
çalışmayı ve birlikte düşünebilmeyi öğrenmektedir. Özetle 
Sharp’ın modelinde öğrenme, bireysel değil, kolektif bir deneyim 
olarak tanımlanmasın yönüyle P4C’ye sosyal ve etik bir boyut 
kazanımı sağlanmaktadır.59 

Sharp’ın P4C pedagojisine kazandırdığı en özgün katkılardan 
biri, düşünme biçimleri arasında iş birlikçi düşünmeyi (collabora-
tive thinking) kuramsal çerçeveye entegre etmesidir. Lipman, 
Thinking in Education adlı eserinde P4C’nin temel düşünme türle-
rini üçlü bir yapı ile tanımlayarak eleştirel düşünme, yaratıcı dü-
şünme ve özenli (caring) düşünme biçimlerine odaklanıp bu yapı 
içerisinde “iş birlikçi düşünme”ye ayrı bir başlık altında yer veril-
memektedir.60 Buna karşılık, Sharp’ın geliştirdiği sorgulama toplu-
luğu modeli, düşünmenin yalnızca bireysel bir etkinlik değil, top-
luluk içinde yürütülen ortak bir anlam üretme süreci olduğunu 
vurgulaması doğrultusunda öğrencilerin kendi fikirlerini ifade 
etmeleri, birbirlerinin düşüncelerini geliştirmeleri, ortak sonuçlara 
ulaşmaları ve fikir alışverişinde bulunmaları gerektiğini savun-
maktadır.61 Bu yaklaşım, P4C'nin sonraki yıllarda “4C” modeli 
(critical, creative, caring, collaborative thinking) şeklinde kavram-
sallaştırılmasına zemin hazırlamasıyla iş birlikçi düşünme dör-
düncü temel düşünme biçimi olarak literatüre girmektedir.62 Özel-
likle Gregory ve Laverty, çalışmaları, söz konusu dördüncü boyu-
tu olan işbirlikçi düşünmenin sistematikleştirilmesinde Sharp’ın 
pedagojik yaklaşımının belirleyici olduğunu vurgulamaktadır. 

Böylelikle Sharp, işbirlikçi düşünmeye yönelik vurgusuyla fel-
sefi eğitimin duygusal, etik ve estetik boyutları da kapsaması ge-
rektiği yönüne dikkat çekerek özellikle geleneksel eğitim anlayı-
şında arka planda kalan duygu, empati ve değerler eğitiminin, 

 
59 Gregory, 2007. 
60 Lipman, 2003. 
61 Sharp, 1995. 
62 Dieter Camhy ve Christoph Iberer, “Philosophy for Children: A Way of 

Thinking Together”, Sinnvoll Denken Lernen, Graz: University of Graz, 2015. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 108

felsefi sorgulama sürecine entegre edilmesinin gerekliliğini ortaya 
koymaktadır.63 Bu yaklaşım, Sharp’ın yalnızca felsefi pedagojiyi 
değil; feminist etik, bakım etiği ve eleştirel pedagoji gibi kuramsal 
çerçeveleri de dikkate alan bir eğitim anlayışı geliştirmesiyle ya-
kından ilişkilidir. Nitekim Carol Gilligan’ın "care ethics" yaklaşı-
mından etkilenen Sharp, öğrenme süreçlerinin yalnızca akıl yü-
rütme becerileriyle sınırlı kalmaması, aynı zamanda kişilerarası 
ilişkilerin, empatik anlayışın ve etik duyarlılığın da gelişmesine 
olanak tanıması gerektiğini savunmaktadır.64 Sharp, çocukların 
doğruyu yanlıştan ayırmalarını, değerli olanı tanımalarını, top-
lumsal adalet duygusu geliştirmelerini ve başkalarının perspektif-
lerine duyarlı hale gelmelerini amaçlayan bir pedagojik yapı oluş-
turarak duyguların eğitim sürecine dâhil edilmesiyle P4C’yi yal-
nızca bilişsel gelişim modeli olmaktan çıkararak sosyal ve ahlaki 
gelişimi de içeren çok boyutlu bir eğitim yaklaşımı haline getir-
mektedir.  

Sharp’ın duygulara yönelik dikkat çekişi “sorgulama toplulu-
ğu” modelinde duygulara verilen önemin artırılmasını da berabe-
rinde getirmektedir. Nitekim ona göre, öğrenciler bir kavram üze–
rine düşünürken yalnızca mantıksal çıkarımlar yapmakla kalma-
yıp kişisel yaşantılarına, duygusal deneyimlerine ve değer yargıla-
rına da başvurmaktadır. Sharp bu çok katmanlı süreci teşvik eden 
bir sınıf ortamının, öğrencilerin sadece bilgi üretmelerinin yanın-
da kendi insanlık durumlarını da anlamalarını sağladığını belirt-
mektedir.65 Nitekim Sharp’ın duygu temelli katkıları -ilerleyen 
bölümlerde görüleceği üzere- işbirlikçi düşünmenin temel bileşen-
leri açısıdan büyük önem taşımaktadır. 

Sonuç olarak, Sharp, P4C’nin yalnızca uygulanabilirliğini sağla-
yan pedagojik katkılar sunmakla kalmamış, hareketin kurumsal 
yapılanması, teorik çerçevesi ve uluslararası düzeyde tanınırlığı 
açısından da kurucu nitelikte bir rol üstlendiği açıktır. Özetle, Lip-
man’ın öncülüğünde geliştirilen roman-temelli felsefi eğitimi, öğre-
tim kılavuzları ve uygulama rehberleriyle sınıf ortamına uyarlaya-
rak metodolojinin işlevsel hale getirerek öğretmeni “kolaylaştırıcı” 
olarak konumlandıran yaklaşımı ile P4C’nin temel pedagojik ilkele-
rini yapılandırmaktadır. Sorgulama topluluğu modelini etik, estetik 

 
63 Ann Margaret Sharp, “The Community of Inquiry: Education for Democ-

racy”, Inquiry: Critical Thinking across the Disciplines, 18(1), 1999, ss. 4–15. 
64 Gregory ve Laverty, 2018, s. 41. 
65 Sharp, 1999. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 109

ve sosyal boyutlarla derinleştirmekle birlikte bu model aracılığıyla 
iş birlikçi düşünmeyi P4C’nin düşünme biçimleri arasına dâhil et-
mektedir. Ayrıca IAPC’nin kurumsal gelişimi, lisansüstü program-
ların tasarımı ve ICPIC’in örgütlenmesi süreçlerinde aktif rol ala-
rak, hareketin küresel ölçekte yaygınlaşmasına öncülük etmenin 
yanı sıra duyguların eğitilebilirliği ve etik duyarlılığın felsefi öğ-
renme süreçlerine entegre edilmesi gerektiğini savunarak, P4C’yi 
duygusal ve toplumsal gelişimi hedefleyen bütüncül bir eğitim mo–
deli haline taşıdığı açıktır. Tüm bu yönleriyle Sharp, P4C’nin yal-
nızca uygulayıcısı değil, aynı zamanda kuramsal eş kurucusu ve 
küresel taşıyıcısı olarak değerlendirilmektedir. Bunun en temel 
nedeni Sharp’ın P4C hareketine yönelik pedagojik, kurumsal ve 
uygulamalı katkıları, yöntemin sınıf ortamında işlerlik kazanmasını 
ve uluslararası ölçekte kabul görmesini sağlamasıdır.  

P4C’yi yalnızca bir eğitim uygulaması olarak değerlendirmek, 
bu yaklaşımın taşıdığı felsefi derinliği ve düşünsel arka planı eksik 
bırakacağından bu noktada P4C’nin felsefi ve kuramsal temellerini 
incelemek önem arz etmektedir. Nitekim P4C, çocuklara felsefe 
yaptırma girişimi olmanın ötesinde bilginin doğası, bireyin öğren-
me biçimi ve toplumsal katılım anlayışı üzerine temellenen güçlü 
bir felsefi arka plana sahip eğitim modelidir. Bu nedenle P4C, bire-
yin düşünme süreçlerine, öğrenme biçimlerine ve toplumsal katılı-
ma dair köklü bir düşünsel geleneğe yaslanması bakımından 
P4C’nin düşünsel altyapısını anlamak için felsefi ve kuramsal te-
mellerine yönelmek gerekmektedir. Sorgulama, diyaloğa dayalı 
öğrenme, deneyim, topluluk içinde düşünme ve eleştirel bilinç kav-
ramları etrafında şekillenen bu temellere baktığımızda özellikle 
Sokrates, John Dewey, Lev Vygotsky ve Paulo Freire gibi düşünür-
lerin görüşleriyle sistematik hale geldiği görülmektedir. Öyleyse 
P4C’nin felsefi ve kuramsal temellerine yönelik analizi P4C’nin 
köklerine inerek ilk olarak Sokrates’le başlamak gerekmektedir. 

 

2. P4C’nin 
Felsefi ve Kuramsal Temelleri 

P4C çocukların düşünme biçimlerini dönüştürmeyi amaçlayan 
kapsamlı bir eğitim yaklaşımı olduğundan kökenleri hem felsefi 
hem de pedagojik düşünce tarihinin çeşitli katmanlarına uzanarak 
düşünme, öğrenme ve toplumsal etkileşim üzerine çok katmanlı bir 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 110

kuramsal çerçeve sunmaktadır. Bu çerçevenin temelleri, dört ana 
düşünsel kaynağa dayanmakta, bu kaynaklar üzerine inşa edilmek-
te ve onlardan kuramsal olarak türetilmektedir.  

Sokrates’in diyaloğa dayalı sorgulama geleneğiyle, çocukları pasif 
bilgi alıcıları olmaktan çıkararak, onları soru soran, tartışan ve haki-
kati ortak akıl yoluyla arayan öznelere dönüştürmesi, Dewey’in 
pragmatist eğitim felsefesiyle öğrenmeyi deneyim, etkin katılım ve 
demokratik yaşantıyla ilişkilendirerek P4C’nin “toplulukta sorgula-
ma” yaklaşımına yöntemsel bir temel sunması, Vygotsky’nin sosyo-
kültürel kuramı, bilişsel gelişimi sosyal etkileşim, dilsel yapı ve kültü-
rel aktarım bağlamında değerlendirmesi ve son olarak Freire’nin 
eleştirel pedagojisiyle eğitimi toplumsal dönüşüm ve bilinçlenme 
süreci olarak tanımlayarak, P4C’yi yalnızca bilişsel değil, etik ve 
politik bir süreç olarak da temellendirmesi P4C’nin öğrenme ortamı-
na kuramsal derinlik kazandırmaktadır. 

Antik Çağ’da Sokrates’in sorgulayıcı diyalog yöntemini temele 
alan P4C, modern dönemde John Dewey’in deneyim temelli ve 
demokratik eğitim anlayışıyla şekillenmiş; Paulo Freire’nin özgür-
leştirici pedagojisiyle toplumsal duyarlılık kazanmış ve Lev Vy-
gotsky’nin sosyo-kültürel öğrenme kuramı ile bilişsel gelişimsel 
açıdan temellendirilmiştir. Bu kuramsal zemin, P4C’nin yalnızca bir 
eğitim yöntemi değil; eleştirel düşünce, yaratıcılık, işbirliği ve etik 
duyarlılık ekseninde şekillenen kapsamlı bir felsefi eğitim yaklaşımı 
olarak değerlendirilmesini mümkün kılmaktadır. Bu P4C’nin bu çok 
katmanlı felsefi ve kuramsal dayanakları, bu kuramsal dayanakların 
P4C pedagojisine nasıl yön verdiği ele alınacaktır. 

 

2.1. Sokrates’in 
Diyalog Temelli Yaklaşımı 

Çocuklar için Felsefenin kökleri Antik Yunan’a Sokrates’in dü-
şüncelerine kadar uzanmaktadır. Bunun en temel nedenini Thin-
king in the School adlı eserin şu satırlarında ileri sürülmektedir:  

“Her şeyden önce Sokrates bizden ne yapmamızı istiyorsa 
bunu nasıl yapacağımızı da göstermektedir. Düşünmek iştir 
ve kimsenin başkası adına yapamayacağı bir iştir. Sokrates 
bizim için entelektüel sorgulamanın modellerini yaratır an-
cak kendi entelektüel sorgulamasının ürünlerini bize da-
yatmaktan kaçınmaktadır. Teori ve pratiğin ortaklığını ka-
bul ederek arzulanan hiçbir şeyi, ona nasıl ulaşılacağına 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 111

dair adımları belirtmeden bize tavsiye vermemektedir.”66  

Bu satırlardan anlaşılacağı üzere Sokrates teorik bilgi aktarı-
mının yanı sıra pratiğe yönelik bir rehber sunmaktadır. Sokrates 
soyut düşünce sistemiyle birlikte söz konusu düşünceyi eyleme 
dönüştürebilecek düşünsel bir etkinlik oluşturmaktadır. Bu neden-
le Sokrates’in felsefesi pasif bilgi edinimi süreci değil, bireyin aktif 
katılımıyla gerçekleştiği yöntemsel bir sürece karşılık gelmekte-
dir. Bu süreç ise felsefeyi sadece teorik uğraş olmaktan çıkarıp 
uygulanabilir bir disiplin olmaya taşımaktadır. Bu bağlamda Sok-
rates “Sorgulayın!” demenin ötesine geçerek sorgulamanın nasıl 
yapılacağını da göstermektedir. Sokrates’in sorgulamanın nasıl 
yapıldığını göstermesinin altındaki temel neden ise düşünmeyi 
bireyin kendi zihinsel süreci içerisinde deneyimlemesinin gerekli-
liğidir. Sokrates söz gelimi düşünmeyi, onun ne olduğunu ileri 
sürerek değil, düşünmenin nasıl gerçekleşeceğini uygulamalı ola-
rak doğal diyalog halinde göstermektedir. Diyalog aracılığıyla 
bireylere düşünme deneyimi yaşatarak, bu deneyimle birlikte 
bireyin düşünme esnasında zihinsel sürecine eleştirel bir bakışla 
bakmasını sağlamaktadır. Bu yönüyle Sokrates karşılıklı sorgula-
mayla birlikte düşünmenin aşamalarını başka bir deyişle düşün-
menin biçimsel yönünü açığa çıkarmaktadır. Bununla birlikte 
Sokrates, kendi düşüncelerini evrensel doğrular olarak sunmayıp 
herkesin doğruyu keşfetmesini amaçlayarak sorgulamalara kesin 
çözüm veya cevap vermek yerine insanlara kendi akıl yürütmele-
riyle sonuca ulaşmalarını teşvik etmektedir. Böylelikle Sokrates 
felsefi düşünmeyi herkesin deneyimleyebileceği bir pratik haline 
getirerek düşünsel özgürlüğü sağlayan bir model ortaya koymak-
tadır. İşte Sokrates’in bu yaklaşımı Çocuklar için Felsefenin teme-
lini oluşturmaktadır. Çünkü Çocuklar için Felsefe, Sokrates’i mer-
keze alarak bilgiyi öğretmenin aktardığı bir içerik olmaktan çıka-
rıp birlikte düşünerek anlam inşa edilen bir süreç olarak tanımla-
maktadır. Nitekim Sokrates’in ironi ve cehalet bilincini temele 
alarak “bilmediğini bilme”ye dikkat çekerek bireyi sorgulamaya 
sevk ettiği bir düşünme biçimi ortaya koymaktadır. Sokrates’in 
bireyin bilmediklerini veya bildiğini sandıklarını sorgulamaya it–
mesi P4C’nin temel mantığıyla örtüşmektedir. P4C, düşünme sü–
recinde öğrencinin bilgilerini gözden geçirmesine olanak tanıya-

 
66 Matthew Lipman, Ann Margaret Sharp, Frederick S. Oscanyan, Philosophy 

in the Classroo, s. Xii. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 112

rak, düşüncelerine eleştirel bakmasını sağlamaktadır.  
Platon diyaloglarında görüleceği üzere Sokrates, diyalog te-

melli yöntemini tanıtmak yerine bu yöntemi karşısındaki kişiye 
yönelik uygulayarak göstermektedir. O, öğrencilerine bilgi aktar-
maktan çok bilgiye ulaşmada entelektüel bir rehber rolünü be-
nimsemiştir. Çünkü ona göre bilgi edinme süreci pasif değil, aktif 
bir gerekliliktir. Sokrates şöyle dememektedir: “Bütün gerekli 
bağlantıları kurun ve gerekli tüm ayrımları yapın!” — çünkü böyle 
bir emrin değersizliğini bildiğinden onun yerine, neyi öneriyorsa 
onu işler hale getirmektedir.67 Bu satırlardan da anlaşılacağı üzere 
Sokrates, düşünmeyi öğütleyen değil, düşünmeyi deneyime enteg-
re eden bir öğretim anlayışını benimsemektedir. Bu bağlamda 
Sokrates, düşünmenin gerekliliğini teorik olarak söyleyen değil, 
uygulayan ve uygulatan başka bir deyişle uygulamalı olarak gös-
teren bir filozoftur. Teorik bilgi aktarımı geleneksel öğretim anla-
yışının temel yöntemi iken Sokrates bu türden bir yöntemin eği-
tim ve öğretimin amacına uygun olmayacağının bilinci olup bilgi-
yi dikte etmek yerine karşındaki kişinin aktif katılımını sağlaya-
rak hakikate kendi çabasıyla ulaşmasını teşvik etmektedir. Sokra-
tes, kişiyi düşünsel sürece dahil eden performatif yaklaşımıyla 
diyaloğun içinde sorgulama yoluyla, kavramsal ayrımlar, mantık-
sal bağlantıları ortaya çıkarmaktadır. Böylece bu türden bir süreç-
te bilgi dışsal bir yükleme olmaktan çıkarak içselleştirilmiş bir 
deneyim kazanımı haline gelmektedir. 

Sokrates’in otoriteye dayalı bir yaklaşım değil, bireyin içsel 
potansiyelini ortaya çıkarmaya yönelik bir yaklaşım benimsemesi 
Lipman’ın ilham kaynağına karşılık gelmektedir. Nitekim Sokra-
tes’in epistemolojik tavrı bilginin erdeme ulaştıracağı yönünde 
olması bağlamında “Sorgulanmamış hayat yaşanmaya değmez.” 
anlayışı68 P4C’nin çocuklara düşünsel özerklik ve etik sorumluluk 
kazandırma hedefiyle örtüşmektedir. Çünkü P4C öğrencilerin 
yalnızca bilgi edinmelerini değil, bilgiyi sorgulamayarak karakter 
ve yaşamlarında kullanmalarını teşvik etmektedir. Sokrates, her 
şeyin ötesinde, insanların etik bir yaşamın kişinin düşünsel yetile-
rini geliştirmesi gerektirdiğini, doğru bir yaşamın yalnızca doğru 
düşünme yoluyla mümkün olduğunu fark etmelerini isteyerek 
akıl yürütmek için gelişmiş düşünsel becerilerinin gerekliliğine 

 
67 a.g.e, s. xii. 
68 Platon., Sokrates’in Savunması (çev. Sabahattin Eyüboğlu). Ankara: Türkiye 

İş Bankası Kültür Yayınları, 2004. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 113

dikkat çekmektedir.69 Sonuç olarak Sokrates’in eleştirel düşünme-
ye yönelik diyaloğa dayalı düşünme tarzı P4C’nin hem yöntemsel 
hem de felsefi temellerinde merkezi bir rol oynamaktadır.  

 

2.2. Pragmatizim ve Dewey Etkisi 

P4C’nin temellerinde öne çıkan bir diğer isim pragmatizmin 
önemli temsilcilerinden olan John Dewey’dir. Dewey’in eğitim 
anlayışı pragmatizm bilginin teorik boyutundan çok pratik sonuç-
larına bakılarak değerlendirilmesi ilkesi ekseninde şekillenmiştir. 
Dewey söz konusu yaklaşımı eğitime entegre ederek eğitimin 
pratik sonuçlarına odaklanmıştır. Çünkü Dewey için eğitim top-
lumu şekillendiren önemli bir araçtır. Ona göre toplum, ortak 
çizgiler üzerinde, ortak ruhla ve ortak hedeflere karşı çalıştıkları 
için bir arada duran ve birlikte tutunan insanların toplamıdır.70 Bu 
bağlamda eğitim bireyin sosyal yaşama katılımını sağlayan, yeni-
den yapılanma süreci olup demokratik toplumların sürekliğini 
sağlayan temel bir unsudur.71 Ancak Dewey açısından geleneksel 
eğitim sisteminin pratik sonuçları toplumsal ilerlemeyi engeller 
niteliktedir. Çünkü geleneksel eğitim, öğrenciyi bilgi alıcısı ko-
numunda gören otoriter bir öğretmen figürü üzerinden gerçekle-
şen bir sahiptir. Bu nedenle geleneksel eğitimle yetişen öğrenciler 
eğitim süreci boyunca edilgin bir konumda olduğundan toplumsal 
yaşamda da pasifleşmektedir. Dewey’in ifadesiyle bu pasifliğin 
temel nedenlerinden biri geleneksel sınıfta çocuğun iş ve hareke-
tine çok az bir yerin var olması hatta çocuğun yazı yazması, bir 
şeyler üretmesi ve iş içinde incelemelerde bulunması için iş tezga-
hı, laboratuvar, malzeme, araç-gereç, hatta genişçe bir yerin bile 
bulunmamasıdır.72 Öte yandan kullanılan yöntem ve programın 
tekdüzeliği ve kuralcı eğitim anlayışı, öğrenciyi ders dinlemenin 
ötesine taşımamaktadır. Bu durumda ise sınıfta farklı kabiliyetler-
le karşılaşmakta mümkün değildir. Çünkü Dewey için yöntem ve 
programın tekdüzeliği sınıfı da tekdüze hale getirerek öğrencilerin 
kabiliyetlerini açığa çıkartmak yerine köreltmelerine neden ol-

 
69 Richard Paul, Linda Eldet, Sokratik Sorgulama Sanatı, çev. Zeynep Tekin 

Babuç, 2.b., İstanbul: Psikonet Yayıncılık, 2023, s. 110. 
70 John Dewey, Okul ve Toplum (ed. Mevlüt Aydoğmuş). Konya: Palet Yayın-

ları, 2023, s. 12. 
71 John Dewey, Democracy and Education. New York: Macmillan, 1916. 
72 Dewey, Okul ve Toplum, s. 24. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 114

maktadır. Oysa Dewey için çocuklar faaliyete geçtikleri anda kişi-
liklerini gösterip kitle olmaktan çıkarak okul dışında ailelerde, 
oyun meydanlarında ve yakınlarımızda her zaman gördüğümüz 
birbirinden farklı birer varlığa dönüşmektedir.73 Ancak mevcut 
eğitimin yapısı ve işleyişi çocuğun faaliyete geçmesini engeller 
niteliktedir. Çünkü Dewey için geleneksel eğitimde egemen öğ-
retmen olduğu için eğitimin işleyişi çocuğun dışındadır. Dewey’in 
ileri sürdüğü üzere mevcut geleneklerin durağan niteliğiyle eği-
tim; kişinin başkalarının işaret ettiği yollara körü körüne uyum 
göstermeye, şüphecilik ve deneysellikten vazgeçmeye neden ola-
rak gençleri uysallaştıran, gençlerin çaresizliğinden faydalanan 
bir araç haline gelmektedir.74 Bu bağlamda Dewey’in eğitime yö-
nelik düşünceleri, Lipman’ın standart ve reflektif eğitim ayrımıyla 
şekillenen eğitim eleştirisinin temel ilham kaynağı niteliğindedir.  

Dewey’e göre iyi bir eğitim öğrencilerin özgürce düşünebilme-
sini ve eleştirel tavır kazanmasını sağlamaktadır. Bu nedenle 
Dewey açısından eğitim bilgi aktarmanın ötesine geçerek öğrenciyi 
pasiflikten çıkararak düşünsel gelişimi sağlayan önemli bir araçtır. 
Çünkü eğitim bilginin yanı sıra alışkanlıkların dönüştürüldüğü ve 
karakterin şekillendiği bir sürece karşılık gelmektir. Bu bağlamda 
okul, bireyin kendisini sorgulamasını, bilinçlenmesini ve gelişimini 
kapsayan bir ortam sağlamalıdır. Bu nedenle Dewey için okulda 
öğrencilere hazır kalıplar ve modeller sunmak yerine onların geli-
şim yönlerine uygun şekilde ilerlemelerine yönelik bir süreç sun-
mak gerekmektedir. Bu bağlamda Dewey çocuğun bilinçli katılımı 
olmaksızın belli bir modelin kopyalanmasına yönelik eğitim anlayı-
şını yetersiz bularak öğretmenin öğrencinin gelişimi için rehber 
rolüne dikkat çekmektedir. İşte bu anlayış p4c’nin temel ilkelerin-
den biridir. Çünkü P4C de çocuğa hazır bilgiler sunmak yerine 
onları aktifleştiren düşünsel süreçlerine hitap eden bir süreç söz 
konusudur. Dewey’in çocuğun bilinçli olarak katılımı, düşünceleri-
ni ifade etmesine olanak sağlayan eğitim anlayışı P4C oturumları-
nın merkezinde yer almaktadır.  

Dewey için eğitim çocuğun düşünsel gelişimi için bir deneyim 
alanı olduğundan çocukta bulunan merak duygusunu eğitimin mer-
kezine alınması gerektiğini savunur. Buna göre çocuğun düşünsel 
gelişimi zoraki bir şekilde bilgi aktararak değil, çocuğun merak 

 
73 a.g.e., s. 24. 
74 John Dewey, Human Nature and Conduct. Edited by Jo Ann Boydston, 

Carbondale: Southern Illinois University Press, 1922, s. 47. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 115

duygusunu tetikleyerek çevresiyle özgürce iletişim kurmasına yö-
nelik bir alan yaratarak mümkündür. Bu nedenle Dewey için eğitim 
başarısızlığı öğrenciyi düşünmesine değil, bilgilenmesine odaklan-
masıdır. Dewey eğitimde olması gerekenleri verdiği konferansta 
aşağıdaki satırlarla özetlemektedir: Özetle, gereken şey çocuğa 
fırsat hazırlamaktır; bu fırsat onu birikmiş tecrübelerinden ve sahip 
olduğu bilgilerden çıkarımlar yapmaya, kendi tecrübe ve bilgilerini 
başkalarınınkilerle değiştirmeye, bilgilerini düzeltmek için yeni 
gözlemler yapmaya ve gözlemlerini genişleterek hareketlerini dai-
ma harekette bulundurmaya, yeni olan ve gözünde gittikçe genişlik 
ve büyüklük kazanan şeyleri belirli ve canlı şekilde kavrayarak 
ruhen huzur itminan bulmaya sevk eder.75 

Dewey, geleneksel eğitim anlayışlarını, eğitimi gelecekteki he-
defler uğruna bir araç hâline getirdiği için eleştirmektedir. Ona 
göre eğitim, gelecekteki başarılar için bir araç değil; bireyin mev-
cut yaşantısında anlamlı ve değerli bir süreçtir.76 Eğitim sürecinin 
bireyin aktif katılımıyla kendi yaşamını dönüştürdüğü bir etkinlik 
olduğunu benimseyen P4C^nin oturumların amacı çocuklara 
belirli bilgi kümeleri kazandırmak değil; onların kendi düşüncele-
rini üretmelerine, ifade etmelerine ve geliştirmelerine alan açmak-
tır. Bu anlamda P4C’de süreç, sonuç kadar önemli olup çocukların 
tartışmalara katılımı, anlam üretme süreci, kavramsal farkındalık 
geliştirmeleri, eğitimin özsel değerini ortaya koyması bakımından 
bu yapı Dewey’in eğitimi yaşamın kendisi olarak tanımlayan 
düşüncesinin çağdaş bir uygulaması niteliğindedir. 

Sonuç olarak Dewey’in pragmatist tavrı ve düşünmenin öğre-
tilebilir bir süreç olduğuna yönelik görüşü P4C’nin pedagojik 
yönünü şekillendiren temel kaynaklardan biridir. Nitekim Lip-
man’ın ileri sürdüğü üzere Dewey için eğitimin amacı, bilimsel 
sorgulama sürecini deneyimleme fırsatı sunmak ve öğrencilerin 
sorgulama süreçlerine katılımını sağlamak olmalıdır.77 Söz konusu 
amaç ve Dewey’in bu amaç için yapılması gerekenlere yönelik 
görüşleri P4C’ye güçlü bir zemin oluşturmaktadır. Nitekim P4C, 
tıpkı Dewey’in eğitim eleştirisinin merkezinde görüldüğü üzere 
çocukları, düşünme süreçlerinin öznesi haline getirmeyi amaçla-
maktadır. 

Dewey’in pragmatist felsefesi, P4C’nin kuramsal temelleri ara-
 

75 Dewey, Okul ve Toplum, s. 95. 
76 Dewey, Experience and Education, Macmillan, 1938. 
77 Lipman, Thinking in Education, s. 20. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 116

sında merkezi bir yer tuttuğu açıktır. Nitekim Dewey’in deneyime 
dayalı bilgi anlayışı, düşünmenin problem çözme modeli olarak 
görülmesi, topluluk temelli öğrenme süreçleri ve eğitimin özsel 
değeri, P4C’nin yöntemsel ve içeriksel yapısında doğrudan karşı-
lık bulmaktadır. Dewey’in “demokratik yurttaşlık”, “yaşantı sü-
rekliliği” ve “diyalog” temelli eğitim anlayışı, P4C’nin yalnızca bir 
öğretim yöntemi olmanın yanında bir yaşam pratiği olarak kurgu-
lanmasını mümkün kılarak Dewey’in eğitim felsefesini 21. yüzyıl 
pedagojisine taşımakta ve çocukları düşünen, sorgulayan, duyarlı 
bireyler olarak topluma kazandırma misyonunu sürdürmektedir. 

 

2.3. Vygotsky ve Sosyo-Kültürel Kuramı 

Lev Semyonovich Vygotsky, sosyo-kültürel kuramıyla P4C’nin 
kuramsal temellerinde yer almaktadır. Söz konusu kurama göre 
öğrenme bireyin çevresiyle etkileşim halinde kurduğu diyaloglar 
eksenin şekillenmektedir.78 Bu bağlamda bireyin düşünsel gelişimi 
sosyal bir inşa olup içsel süreçten ibaret değildir. Vygotsky açı-
sından bireyin entelektüel gelişimi biyolojik etmenlerin yanı sıra 
bireyin çevresine yani anne-baba, öğretmen ve akranları gibi sos-
yal yaşamındaki kişilere bağlı olarak gerçekleştiğinden öğrenme 
sosyal bir aktivitedir. Vygotsky’nin “Yakınsal Gelişim Alanı” kav-
ramı, bireyin başka bir bireyle iş birliği halinde hedeflenen başarı-
ya ulaşılabileceğini öne sürerek öğrenmenin sosyal yanının öne-
mini vurgulamaktadır. Söz konusu kavram, bireyin potansiyel 
gelişim alanını temsil ederek bireyin tek başına değil, başkalarının 
rehberliğiyle gelişeceğini ifade etmektedir. Nitekim yakınsal geli-
şim alanı kişinin mevcut seviyesi ile ulaşabileceği gelişim seviyesi 
arasındaki farkı ifade ettiğinden bu farkın kapatılması, doğru bir 
yönlendirme ve yetkin bir kişi veya kişilerle etkileşimi gerektir-
mektedir. Bu türden bir destek ise uygun bir eğitimle bireyin po-
tansiyel gelişimine ulaşmasını sağlamaktadır.  

İşte bu anlayış, P4C’in temel yapıtaşlarından olan “işbirlikçi dü-
şünme” ilkesine ve Lipman’ın sorgulama topluluğu -community of 
inquiry- kavramına zemin hazırlar niteliktedir. Nitekim Lipman’ın 
bu anlayışı çocukların birbirlerini dinlemelerini, anlamalarını ve 

 
78 Lev S. Vygotsky, Mind in Society: The Development of Higher Psychological 

Processes, ed. M. Cole, V. John-Steiner, S. Scribner ve E. Souberman, Camb-
ridge, MA: Harvard University Press, 1978. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 117

birlikte düşünerek ilerlemelerini sağlamaktadır. Bu süreçte ise öğ-
renme doğrudan bilgi aktarımı olarak bireysel değil, sosyal alanda 
başkalarıyla etkileşim halinde gerçekleşmesi de Vygotsky’nin öğ-
renmenin başkalarıyla iş birliği içerisinde sağlandığı düşüncesine 
karşılık gelmektedir.79 Çünkü P4C pedagojisine göre çocukların 
düşünsel gelişimi başkalarıyla etkileşim halinde gelişmektedir. Bu 
bağlamda Vygotsky’nin kuramı, P4C’nin yapısı arasında özellikle 
bireysel gelişimin sosyal etkileşimle geliştiği anlayışı bakımından 
paralellik göstermektedir. P4C oturumlarında çocuklar, yaşlarına 
uygun felsefi sorular çerçevesinde grup tartışmalarına katılarak bu 
tartışmalarda her çocuk, kendi düşünce yapısının geliştirmeye yö-
nelik teşvik edilmektedir. Nitekim tartışmaya katılan kişilerin dü-
şüncelerine maruz kalmak, onların fikirlerine eleştirel ya da destek-
leyici yanıtlar vermek ve öğretmenin yönlendirmeleriyle düşünsel 
seviyesini derinleştirmek, çocuğun yakınsal gelişim alanı veya 
ZPD’si -zone of proximal development- içinde hareket etmesini sağ-
ladığından P4C, öğrenmenin bireyler arası düzeyde başlayıp za-
manla bireyin içselleştirdiği bir yapı haline geldiğini savunan Vy-
gotskyci anlayışın izlerini taşımaktadır. 

Vygotsky’nin dile atfettiği anlam yani dili sadece iletişim aracı 
olarak değil, düşünmenin gelişimine temel aracı olduğu görüşü 
P4C’nin temel dayanaklarından biridir. Birey, dili önce sosyal bir 
bağlamda öğrenir; daha sonra bu dilsel yapıların içselleştirilmesiyle 
birlikte içsel konuşma -inner speech- ve yüksek düzeyli bilişsel iş-
lemler gelişmektedir. Düşüncenin dil aracılığıyla şekillendiği bu 
yaklaşım, P4C'nin temel uygulama biçiminde karşılık bulmaktadır. 
Çünkü P4C oturumları tamamen söylem temelli olup katılımcılar, 
düşüncelerini açık biçimde ifade etmeye, gerekçelendirmeye, karşıt 
görüşlere yanıt üretmeye ve anlamı birlikte inşa etmeye teşvik 
edilmektedir. Bu süreç, çocukların hem dilsel becerilerini hem de 
kavramsal düşünme yetilerini de geliştirdiğinden Vygotsky’nin 
"içsel konuşma" kavramı, çocukların bu grup içi konuşmaları za-
manla içselleştirerek daha derin bir düşünsel yapıya ulaşmalarını 
açıklayan niteliktedir.80 Bu bağlamda P4C, çocukların yalnızca dışa 
dönük tartışma becerilerini değil, aynı zamanda içsel muhakeme 
yeteneklerini de geliştiren bir yapı sunmaktadır. Böylece çocuklar, 
karşılıklı fikir alışverişi içinde argüman oluşturmayı öğrenirken, bu 

 
79 Philip Cam, Philosophy Park: A Beginner’s Guide to Philosophical Inquiry. 

ACER Press, 2021. 
80 Lev Vygotsky, Thought and language, London: MIT Press, 1986. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 118

süreçte geliştirdikleri düşünceler zamanla içsel konuşmaya dönüşe-
rek kendi düşünce yapılarını daha sistematik ve eleştirel bir hale 
getirerek Vygotsky’nin de vurguladığı gibi, sosyal etkileşim aracılı-
ğıyla kazanılan bilişsel beceriler, bireysel düşünceye evrilerek ço-
cuklar hem kendilerini ifade etme hem de kendileriyle düşünsel bir 
diyalog kurma konusunda yetkinleşmektedir. Öte yandan Vy-
gotsky, çocukların kavramları doğrudan edinmek yerine onları 
sosyal etkileşimler içinde aşamalı olarak geliştirdiğini savunduğun-
dan bu süreçte P4C'de tartışılan kavramlar -adalet, özgürlük, eşitlik, 
kimlik gibi soyut düşünceler- çocukların yaşlarına uygun biçimde, 
diyalog yoluyla somutlaştırılmaktadır. Öğretmen, çocukları kavra-
mın sınırlarını sorgulamaya ve yeni anlamlar üretmeye yönlendir-
me süreci Vygotsky’nin "bilginin sosyal olarak yapılandırılması ve 
birey tarafından içselleştirilmesi" anlayışına doğrudan karşılık gel-
mektedir.  

Vygotsky’nin gelişimsel psikolojideki en güçlü iddialarından biri, 
çocukların soyut düşünce kapasitesinin sosyal etkileşim yoluyla 
erken yaşlarda gelişebileceğidir.81 Bu, P4C’nin yalnızca ergen ya da 
yetişkin bireyler için değil, okul öncesi ve ilköğretim çağındaki ço-
cuklar için de uygulanabilirliğini göstermektedir. Vygotsky’ye göre, 
çocuk yalnızca ne düşündüğünü değil, nasıl düşündüğünü de anla-
maya başladığında bilişsel gelişim ileri bir evreye ulaşması mümkün-
dür. İşte bu durum yani “nasıl düşünme” süreci P4C oturumlarında 
doğrudan deneyimlenmektedir. Sonuç olarak Vygotsky’nin sosyo-
kültürel kuramı, P4C’nin kuramsal omurgasını oluşturan en güçlü 
temellerden biridir. ZPD kavramı, dilin düşünceyle ilişkisi, sosyal 
etkileşimin öğrenmedeki merkezi rolü ve kavramsal gelişimin içsel-
leştirilme süreçleri, P4C’nin yöntemsel çerçevesine doğrudan katkı 
sağladığı açıktır. Böylece, çocukların felsefi sorgulama yetileri veya 
düşünme becerileri bireysel bir kazanım olmanın ötesinde sosyal, 
kültürel ve dilsel bir gelişim süreci olarak anlam kazanmaktadır.  

 

2.4. Freire’nin Eleştirel Pedagojisi 

Paulo Freire açısından eğitim bilgi aktarımının ötesinde top-
lumsal dönüşüm aracıdır. Eğitim toplumsal dönüşümü sağlaması-
nın en temel yolu ise eleştirel düşünmeyi sağlamasıyla mümkün-

 
81 Elena Bodrova ve Deborah J. Leong, Tools of the Mind: The Vygotskian 

Approach to Early Childhood Education, Merrill/Prentice Hall, 2007. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 119

dür. Bu noktada Freire’nin bilinçlenme kavramıyla karşılaşmakta-
yız. Bu kavram, bireyin içinde bulunduğu dünyadaki gerçekliğin 
farkında olmasına karşılık gelmektedir.82  Ona göre öğrenciler 
dünyaya eleştirel bir gözle bakmanın bilincine sahip olursa top-
lumsal dönüşümü de sağlamaları mümkündür. Eleştirel tavrın 
kazanımı ise diyaloğa dayalı bir eğitim sürecinde gerçekleşmekte-
dir. Nitekim ona göre eğitim, iki öznenin karşılıklı etkileşimiyle 
gelişen bir süreç olup diyalog, bir insanın dünyayla ve başkalarıy-
la kurduğu gerçek iletişimin adıdır. Bu nedenle Freire’in eleştirel 
pedagojisinin temelinde diyalog yöntemi yer almaktadır. Öğret-
men-öğrenci şeklinde diyalog halindeki bir eğitimde öğrenciler, 
öğretmenle birlikte öğrenilenleri yeniden yapılandırma sürecine 
dahil olmaktadır.83 

Freire’nin en çok eleştirdiği eğitim modeli “bankacı eğitim”dir. 
Bu modelde öğrenci, bilgiyle doldurulması gereken pasif bir varlık 
olarak görüldüğünden Freire öğrencinin aktif katılımına dayalı, 
sorgulayıcı ve dönüştürücü bir pedagojiyi desteklemektedir. P4C, 
bu anlamda bireyin hem düşünsel hem etik bir özne haline gelme-
sini amacı, Freire’nin “özgürleştirici bilinç” kavramıyla örtüşmek-
tedir. Öte yandan Freire’nin pedagojisinde hedef, bireyin “eleştirel 
bilinç” geliştirmesidir. Bu, bireyin dünyayı anlamasını, dünyayı 
değiştirme sorumluluğunu üstlenmesi ve ayrıca eylem kapasitesi-
ni inşa etmesidir. P4C, bu eleştirel bilinçlenme sürecini çocuk 
yaşlardan itibaren başlatan bir yöntem sunması bakımından ço-
cukların toplumsal meselelere karşı daha duyarlı, bilinçli ve so-
rumlu bireyler olarak yetişmesine olanak tanımaktadır. 

Eğitimin amacı, bastırılmış bireylerin kendi deneyimlerini dil-
lendirmelerine ve dünyayı yeniden adlandırmalarını sağlamaktır. 
P4C bu amacı erken yaşlara taşıyarak çocuğu pasif nesne konu-
mundan özne haline getirmektedir. Nitekim geleneksel eğitimde 
çocuğun sesi genellikle yok sayıldığından başka bir ifadeyle eği-
tim öğretmen merkezli olmasının aksine P4C'de her çocuğun dü-
şüncesi değerli olup, öğrenci merkezli bir eğitim gerçekleşmekte-
dir. Her soru, çocukların deneyimlerinden ve meraklarından doğ-
maktadır. Bu yaklaşım, çocukların özgüvenini, kendilik bilincini 
ve toplumsal katılım becerilerimi geliştirmektedir. 

Özetle, Freire’nin eleştirel pedagojisi, P4C’nin düşünsel ve pe-
 

82 Paulo Freire, Ezilenlerin Pedagojisi, çev. Dilek Kömürcü, İstanbul: Ayrıntı 
Yayınları, 2010, ss. 96. 

83 a.g.e., s. 65. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 120

dagojik yapısının temel dayanaklarından biri olduğu açıktır. Diya-
log, eleştirel bilinç, toplumsal dönüşüm hedefi, öğrenciyi özne 
olarak tanıma ve baskıcı eğitim anlayışını reddetme gibi ilkeler, 
P4C’nin uygulama pratiğinde yer almaktadır. Bu bağlamda Frei-
re’nin görüşlerini de dikkate alarak, P4C, yalnızca çocuklara felse-
fe yaptırmakla kalmayıp, onları adalet, özgürlük ve sorumluluk 
gibi değerlere duyarlı, bilinçli bireyler olarak yetiştirmeye yönelik 
bir toplumsal eğitim modelidir. 

Sonuç olarak P4C’nin temelleri hem antik hem modern düşün-
cenin pedagojik ve epistemolojik mirasını harmanlayan çok kat-
manlı bir yapıya sahiptir. Antik Yunan’da Sokrates’in diyalog ve 
doğurtma yöntemine dayalı sorgulayıcı düşünce geleneği, P4C’nin 
“toplulukta sorgulama” modelinde çağdaş bir biçim kazanmıştır. 
John Dewey’in deneyim temelli, sorgulamaya dayalı ve demokra-
tik yaşamla bütünleşmiş eğitim felsefesi, P4C’nin hem yöntembi-
limsel yapısında hem de öğrenme anlayışında belirleyici rol oy-
namıştır. Paulo Freire’nin özgürleştirici pedagojisi, eğitimi eleşti-
rel bilinç geliştirme süreci olarak gören anlayışıyla, P4C’yi etik ve 
toplumsal bir dönüşüm aracı hâline getirmiştir. Lev Vygotsky’nin 
sosyo-kültürel kuramı ise öğrenmenin sosyal doğasını, dilin dü-
şüncedeki kurucu rolünü ve yakınsak gelişim alanını vurgulaya-
rak, P4C’nin çocukların bilişsel gelişim süreçlerine duyarlı yapısı-
na kuramsal bir zemin sağlamıştır. Bu düşünsel mirasın bileşimi, 
P4C’yi çocuklara yönelik katılımcı demokrasiyi, eleştirel düşün-
ceyi, etik duyarlılığı ve anlamlı öğrenmeyi önceleyen bütüncül bir 
eğitim paradigması olarak konumlandırmaktadır. 

Söz konusu kuramsal temeller doğrultusunda şekillenen P4C 
yaklaşımı, çocukların düşünme becerilerini sistemli bir şekilde ge-
liştirmek amacıyla dört temel boyut etrafında eleştirel, yaratıcı 
özenli ve işbirlikçi düşünme olmak üzere dört temel düşünme ekse-
ninde yapılandırılmıştır. O halde bu noktadan itibaren P4C’nin 4C 
düşünme modelini oluşturan söz konusu düşünme biçimlerini ana-
liz etmek yerinde olacaktır.  

 

3. P4C’de “4C” Düşünme Modeli 
Lipman’ın ileri sürdüğü üzere geleneksel bilgiye göre eğitimin 

görevi, çocukları bilgili bireyler haline getirmek olduğundan bu, 
yetişkinlerin sahip olduğu bilgiyi onlara aktarmak anlamına gel-



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 121

mektedir.84 Bu modele göre bilgi mutlak ve değişmez kabullere 
dayandığından öğrencilerin görevi sorgulamaksızın yetişkinlerin 
bilgilerini benimsemektir. Bu durumda yani önemli miktarda bilgi 
aktarımı ve toplumun “ne bildiğini” öğretme biçimi Lipman’ın 
deyişiyle “kabile ritüeline giriş”tir.85 Lipman’ın kabile benzetme-
siyle vurguladığı nokta eğitim bireyi toplumsal kalıplara ve norm-
lara uyumlu bir hale getirip özgür düşünmeden yoksun bir yaşa-
ma mahkum etmesidir. Lipman’ın “kabile ritüeline giriş” metafo-
ru, bireyin kendi aklıyla hareket etmesini sağlamak yerine, belir-
lenmiş bir düşünsel zeminde çeşitli kültürel kalıplara sorgulamak-
sızın, körü körüne inanma ve kendisine sunulan bilgilerle yetinen 
ve donanan öğrencilerin aldığı eğitimi ifade etmektedir. Ancak bu 
türden bir model bireyin entelektüel gelişiminin yanı sıra değişen 
dünya açısında da kabul edilemezdir. Çünkü Lipman açısından 
kültürel değişimin çok hızlı olduğu bir toplumda, bu model -
bugün başarılı olmamızı sağlayan bilgi, on yıl içinde geçersiz ka-
lacağından neredeyse intiharla eşdeğerdir.86 Bu noktada Lipman’a 
göre söz konusu duruma yönelik gelenekselci kesim yani geçmi-
şin bilgisine tutunmak isteyenler ve değişimi kabul eden ancak 
kaygılı olan kesim olmak üzere iki temel kitle mevcuttur. Birinci 
kesimde yer alanlar, toplum değişiminin farkında olmasına rağ-
men kaosa sürüklenmekten korktuğundan ortak kültürel bir mira-
sa bağlı kalmak gerektiğini düşününlerdir.87 Bu gruptakiler top-
lumsal özerkliği toplumda parçalanma yaratabileceğinden sakın-
calı bulduğundan geleneksel olana bağlı kalmayı tercih etmekte-
dir. Öteki grup ise toplumsal değişimin hızlandığını ve durduru-
lamaz olduğunu kabul ederek bu değişim karşısında insanların 
savunmasız kaldığını ve manipülasyona açık hale geldikleri dü-
şüncesine karşı eleştirel ve sorgulayıcı bireyler yetiştirilmezse 
demokratik kurumların çökme riskinden kaygılanan kişileri kap-
samaktadır. Çünkü bu grup için artan bürokrasi ve akılcılık karşı-
sında çocukların düşünsel olarak donanımsız bırakılması ister 
kapitalist ister kolektivist toplumlarda olsun, çocukların aklın 
taleplerine hazırlıksız bırakılması tehlike arz etmektedir. İşte Lip-
man için bu türden kaygılara sahip birçok kişi hızla değişen için 
eğitimin amacı bilgi ediniminden düşünmeye geçmelidir; bu dü-

 
84 Lipman, Thinking in Education, s. 35-36. 
85 a.g.e., s. 36. 
86 a.g.e., s. 36. 
87 a.g.e., s. 37. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 122

şünme ise eleştirel, mantıksal veya her ikisi birden olmalıdır.88 
Lipman’ın bu iki yaklaşımı sunması, P4C modelinin iskeletini 

belirlemeye yönelik bir girişim olarak yorumlamak mümkündür. 
Çünkü Lipman’ın yaptığı bu analizle birlikte esasında sorguladığı 
soru şudur: Eğitim neye hizmet etmelidir? Bu soruya verilecek 
cevap P4C modelinin yapısını da ortaya koyacaktır. Bu soru eği-
timin hedeflerini kapsamaktadır. Ancak Lipman için amaç ve 
aracın birlikte düşünmeden hedef belirlemek mantıksızdır. Çünkü 
hedef, hedefe uygun bir araçla gerçekleşebilmektedir. Bu bağlam-
da Lipman için hedef ve aracın aynı anda düşünülmesi gerekmek-
tedir. Eğer eğitim yalnızca hedeflerin soyut düzeyde belirlenme-
siyle yetinerek bu hedeflere ulaşacak araçları düşünmezse, öğ-
renme süreci işlevsiz ve yüzeysel kalacaktır. P4C bu işlevselliği, 
pedagojik yapısıyla doğrudan ilişkilendirerek sorgulama odaklı, 
çok boyutlu, demokratik ve topluluğa dayalı bir düşünme süreci 
inşa etmektedir. Bu nedenle Lipman’ın yaklaşımında eğitimin 
temel amacı, bireyi önceden tanımlanmış doğru yanıtlarla donat-
mak değil, onun düşünsel yetilerini geliştirerek kendi yanıtlarını 
oluşturabileceği bir zihinsel alan yaratmaktır. Toplumsal değişim 
kaçınılmaz olduğundan eğitim; ezberci ve aktarıcı bir yapıda değil, 
düşünceyi inşa eden bir yapıda olmalıdır. Bu bağlamda Lipman’a 
göre eğitim, yalnızca belirli bir bilgi müfredatını aktarmakla kal-
mayıp aynı zamanda bireyin eleştirme, yaratma, özen gösterme ve 
birlikte düşünme becerilerini geliştirmeyi sağlamalıdır.89 İşte bu 
noktada söz konusu hedefi sağlayan aracın ise P4C olduğu açıktır. 

P4C pedagojisi çok boyutlu düşünmeyi sağlayan bir düşünme 
modeli sunmaktadır. Bu bağlamda P4C, çocuklara bilgi edindir-
menin ötesine geçerek düşünme biçimleri tekdüzelikten çıkaran 
bir dönüşüm aracıdır. Edilgen öğrenme modellerinin aksine 
P4C’nin pedagojik yapısı öğrenciyi etkinleştirmektedir. P4C’nin 
bu yapısı öğrencide bulunan merak duygusunu tetikleyerek aktif 
bir sorgulama deneyimine dahil edip düşünme becerilerini geliş-
tirmektedir. Bireyin akıl yürütmesini sağlayan bu deneyim bireyin 
yalnızca bilişsel düzeyde değil, duyuşsal ve etik düzeyde gelişimi-
ni destekleyerek doğruyu yanlışı ayırt etmeyi ve toplumsal so-
rumluluklar ekseninde davranışlarını şekillendirmeyi sağlamakta-
dır. Öte yandan P4C’ye dayalı bir düşünme deneyimi sürecinde 

 
88 a.g.e., s. 37 
89 a.g.e., s. 37-40. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 123

kişinin fikirler arası bağlantı kurmasın, kavramları derinlemesine 
sorgulamasını, sunulan fikirlere yönelik gerekçe ve dayanak ara-
masını da mümkün kılmaktadır. Bu yönüyle P4C, bireyde tek 
başına eleştirel düşünmeyi değil, bununla birlikte yaratıcı çözüm 
üretme, başkasının düşüncelerine karşı duyarlılık geliştirme ve 
kolektif akıl yürütme becerilerini de beslemektedir. Bu noktada, 
P4C'nin pedagojik yapısı, bireysel düşünceyi topluluk içinde inşa 
edilen anlamla bütünleştirmeyi hedefleyen “sorgulama topluluğu” 
modeliyle somutlaşmaktadır. Nitekim öğrenciler bu model çerçe-
vesinde sadece doğru cevaba ulaşmak için değil, düşünme süreci-
nin kendisini anlamak, sorgulamak ve bu süreçte kendi düşünce-
lerini yeniden yapılandırmak için çaba göstermektedir.  

Görüldüğü üzere Lipman ve Sharp’ın ortaya koyduğu P4C -
Çocuklar için Felsefe- yaklaşımı, öğrenciler, bilginin pasif alıcısı 
olarak değil, düşünmeyi deneyimleyen aktif katılımcılar konu-
mundadır. Peki öğrenciler bu düşünme deneyimi esnasında hangi 
temel düşünmeleri deneyimlemektedir? İşte bu sorunun cevabı 
P4C’nin 4C düşünme yapısına götürmektedir. Çünkü P4C ifade-
sindeki “4C” vurgusu; eleştirel, yaratıcı, özenli ve işbirlikçi düşün–
meyi içerdiğinden çocuklar topluluk içinde veya sınıf ortamında 
söz konusu düşünme becerilerini öğrenmenin ötesine geçerek 
deneyimleme olanağına sahip olmaktadır. 
 

 

Şekil 4: 4C Düşünme Modeli 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 124

P4C yaklaşımının temelini oluşturan 4C düşünme modeli –eleş–
tirel (critical), yaratıcı (creative), özenli (caring) ve işbirlikçi (collabo-
rative) düşünme– çağdaş öğrenme süreçlerinde bireyin analitik ye-
terlilikleriyle birlikte değer temelli ve topluluk odaklı düşünme bi-
çimlerini de geliştirmeyi amaçlamaktadır. İşte bu da düşünmenin 
artık yalnızca bireysel bir zihinsel faaliyet olarak değil, aynı zamanda 
toplumsal bağlamda kurulan bir etkileşimsel süreç olarak değerlendi-
rilmesi gerektiği düşüncesinin çıkış noktasını oluşturmaktadır.90 
Çünkü bilgi edinimi tek başına bir amaç olmaktan çıkarak bu bilginin 
ne şekilde kullanılacağına dair eleştirel, özenli ve yaratıcı yargıların 
geliştirilmesi eğitimin asli bir hedefi konumundadır. 

Geleneksel anlayışın aksine, bu model düşünmenin akılla sınır-
lı bir etkinlik olmadığını, duygu, sezgi, empati, değer ve toplumsal 
bağlam gibi öğeleri de kapsaması gerektiğini yansıtmaktadır. Ni-
tekim Antik dönemden bu yana aklın diğer zihinsel etkinlikler 
üzerinde kurduğu hiyerarşi, modern eğitimde de etkisini sürdüre-
rek duygular, hayal gücü ya da etik duyarlılıklar ikincil konumda 
değerlendirilmiştir. Oysa P4C’nin 4C modeli, bu tek boyutlu anla-
yışı reddederek, düşünmenin farklı yönleri arasında demokratik 
ve eşitlikçi bir denge kurma çabasını temsil emesi bakımından sa–
dece eleştirel düşünmeyi merkeze alan pedagojik anlayışların ye–
tersiz kaldığı, eleştirel düşünmeyle birlikte yaratıcı, özenli ve iş-
birlikçi düşünmenin de eşit derecede eğitsel değere sahip olduğu 
kabul edilmelidir. Çünkü bir düşünme biçiminin nitelikli sayıla-
bilmesi, mantıksal geçerlilik kriterinin yanı sıra hayal gücüyle ye–
nilik üretme yetisini, başkasının bakış açısına duyarlılığı ve toplu-
luğa yönelik sorumluluğu da içermesi gerekmektedir. Bu bağlam-
da 4C modeli, eğitimin hem zihinsel beceri kazandıran hem de 
bireyin insanî yönlerini besleyen bir süreç olması gerektiğini sa-
vunmaktadır. Bu çerçevede, düşünmenin yalnızca bilişsel değil, 
duygusal, yaratıcı ve toplumsal boyutlarını da içeren bu bütüncül 
yaklaşımın daha iyi anlaşılabilmesi için, söz konusu dört düşünme 
biçiminin –eleştirel, yaratıcı, özenli ve işbirlikçi düşünmenin– her 
birini ayrı ayrı ele alarak derinlemesine analiz etmek gerekmekte-
dir. 

 

 
90 a.g.e., s. 40-41. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 125

3.1. Eleştirel Düşünme 

1990’lı yıllar, eğitim dünyası açısından önemli bir dönüm nok-
tası olmuştur. Bu dönüm noktasının en temel kaynağı “eleştirel 
düşünme” kavramının büyük bir ivme kazanması ve yayılmasıdır. 
Böylelikle eleştirel düşünme, sadece akademik çevrenin tartışma 
alanı olmaktan çıkıp eğitime entegre edilmeye çalışılan eğitim 
hedefi haline gelmiştir. Bu yaklaşımın merkezinde yer alan teme-
linde kişinin düşüncesinin yapıcı bir şekilde geliştirilebilecek bir 
yeti olduğu yani bireyin düşünceleri bilinçli bir şekilde düzenle-
nebileceği düşüncesi yer almaktadır. Bu noktada Lipman’ın ileri 
sürdüğü üzere birçok psikoloğun kullandığı üstbiliş (metacogni-
tion) terimi ortaya çıkmıştır.91 Üstbiliş, kişinin kendi düşünme sü–
reçlerinin farkında olması ve bu süreçleri kontrol edebilmesi an-
lamına geldiğinden bilinçli öğrenen bireylerin yetiştirilmesinde 
önemli bir faktör olarak öne çıkmaktadır.92 Böylece eleştirel dü-
şünmenin gelişmesiyle Lipman açısından eleştirel düşünen kişiler 
“keskin analizci,” titizlikle doğru,” “açık fikirli” gibi terimlerle 
tanımlanmıştır.93 Bu ifadeden anlaşılacağı üzere eleştirel düşünen 
birey, karmaşık argümanları veya problemleri dikkatle çözümle-
mekle birlikte farklı bakış açılarına karşı önyargısız olarak yakla-
şıp bilgiyi ele alırken doğruluk, güvenilirlik ve geçerlilik gibi öl-
çütleri temel aldığı düşünülmektedir. Bu bağlamda eleştirel dü-
şünme, bilgiye nasıl ulaşıldığına, değerlendirildiğine ve düşünme 
süreçlerindeki farkındalığı içermekle birlikte entelektüel beceri 
olmanın ötesinde bir tavır ve yaklaşım biçimini kapsamaktadır.  
 

1. Ne yapacağına ya da neye inanacağına karar vermeye odakla-

nan makul, yansıtıcı düşünme (Ennis) 

2. Sorunları çözmemize ve kararlar almamıza yardım eden dü-

şünme (Sternberg) 

3. Eleştirel becerilerin eğitsel konulara aktarılmasını sağlayan 

düşünme (McPeck) 

4. Gerekli becerileri (örneğin akıl yürütme ilkeleri, mantık beceri-

leri) ve uzmanlık alanları arasında ortak olan becerileri içeren 

düşünme (Resnick) 

 
91 a.g.e., s. 56. 
92 Gökhan Özsoy, “Üstbiliş”, Türk Eğitim Bilimleri Dergisi, C. 6, S. 4 (2008), ss. 

713–740. 
93 Lipman, Thinking in Education, s. 56. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 126

5. Bir şeylerin yanlış olduğundan şüphelendiğimizde devreye giren 

ya da girebilecek düşünme (McPeck) 

6. X’in felsefesini temsil eden düşünme; çünkü X’i öğrenmenin ne 

anlama geldiğinin bir parçası olarak bu felsefe dâhil edilmelidir 

(McPeck) 

7. Öğrencilerin İngilizce'nin mantıksal bağlantılarını anlamasına 

yardım eden düşünme (Adler) 

8. Düşünmenin biçimsel yönlerine dikkat gösterme (Garver) 

9. Beşerî bilimlerin geleneksel eserlerinden alınan tartışmalı me-

tinlerin tartışılması (Garver, Adler) 

10. Uygun gerekçelerle harekete geçen bireyler tarafından gerçek-

leştirilen düşünme (Siegel) 

11. Önyargıyı, ayrımcılığı ve klişe düşünceyi aşmayı amaçlayan 

düşünme (Paul) 

12. Kendi kendini aldatma ve başkalarının aldatmalarına karşı koru-

yan düşünme (Paul) 

13. Yansıtıcı şüphecilik (McPeck) 

14. Okuryazarlık (David Olson) 

15. İfadelerin doğruluğunu değerlendirme (Ennis) 

16. Kendi düşüncesinin farkına vararak, bunu alışıldık bağlamlardan 

alışılmadık bağlamlara aktarabilme (Arons) 

17. Düşünce ve eylemin bütünleşmesini amaçlayan düşünme (J. R. 

Martin) 

18. Düşünme üzerine düşünme 

19. Herhangi bir insan ürününü – söylenmiş, yapılmış ya da yara-

tılmış – değerlendirerek düşünme 

20. Düşünen bireylerin, entelektüel standartları geliştirip kendi 

düşünmelerine uygulama yeteneği (Paul) 

21. Açıklayıcı ve yorumlayıcı düşünme; eleştirmenlerin yaptığı gibi 

22. Kuramsal düşünmenin pratik, sorunlu durumlara uygulanması 

23. Yaşananların nedenleri ve sonuçları üzerine düşünme 

24. Uygulamanın yansıtıcı değerlendirmesi 

25. Uzmanlarla dünya arasında iletişimi kolaylaştırma yollarını 

düşünen düşünme 

26. Kendi düşüncemizin gerekçelerinin sistematik araştırılması 

27. Tüm açıklamaların ikna edici yönlerini ortaya çıkarma arayışı, 

fakat açıklamanın aynı zamanda argümantatif olduğunu kabul 

etme 

28. Bağlam, kavramsal şema ve bakış açısı farklılıklarından kaynak-

lanan yorum farklılıklarını inceleyen düşünme 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 127

29. Felsefenin hafif bir versiyonu 

30. İddiaların sınanması 

31. Elde mevcut kanıtlar ve argümanlar doğrultusunda dürüstçe 

alternatifleri değerlendirdikten sonra bir yargıya ulaşmayı 

amaçlayan düşünme (Hatcher) 

Tablo 4: Eleştirel Düşünme Tanımları 

 
Tablo 4’te Lipman’ın Thinking in Education adlı eserinde orta-

ya koyduğu eleştirel düşünme tanımları yer almaktadır.94 Lipman 
açısından bunlar haricinde de eleştirel düşünmeye yönelik tanım-
lar olmakla birlikte bu tanımların çoğu eleştirel düşünmenin ta-
rafsız, doğru, açık, dikkatli, gerçekçi, soyut, tutarlı ve uygulamalı 
olmaya başlayan düşünme biçimi olduğu izlenimini vermektedir. 
Bu noktada uygulamadan kasıt eleştireli düşünmenin yalnızca 
soyut olanla yani teorik, felsefi ya da bilimsel meselelerle değil, 
gündelik yaşamdaki karşılaşılan somut meselelerle de ilişkili ol-
duğudur. Lipman’ın eleştirel düşünmeye yönelik tanımları liste-
lemesinin temel nedeni eleştirel düşünmenin çok yönlü yapısının 
bilincinde olup farklı yetkin uzmanların bakışıyla değerlendir-
mektir.95 Ancak bu noktada Lipman için önemli olan nokta düzen-
leyici ilkenin veya otoritenin eksikliğidir. Bu nedenle bu tanımla-
rın çokluğu karşısında tanımları bir bütün olarak sistematize ede-
cek, ortak bir çerçeve, birleştirici bir yapı gerekmektedir. Bu ek-
sikliği gidermek amacıyla Lipman eleştirel düşünme konusunda 
uluslararası çapta tanınan güvenilir bir uzman olan Raymond S. 
Nickerson’ın çalışmasını ele almaktadır.96 Böylelikle eleştirel dü-
şünmenin tanımında yaşanan çeşitlilikten yola çıkan Lipman, bu 
çeşitliliği sistemli hale getirmenin yolunu Nickerson’ın perspekti-
fine başvurarak eleştirel düşünmeyi hem teorik hem pratik dü-
zeyde işlevsel bir düşünme biçimi olarak temellendirme amacıyla 
sunmaktadır.  

Lipman, Nickerson’nın ardından eleştirel düşüne konusunda 
önde gelen isimlerden biri olan Harvey Siegel tarafından sunulan 
tanımı ileri sürmektedir: “Eleştirel düşünme, uygun gerekçelerle 
yönlendirilen düşünmedir.”97 Lipman açısından bu kısa ve öz ta-

 
94 Lipman, Thinking in Education, s. 57-58. 
95 a.g.e., s. 58. 
96 a.g.e., s. 59. 
97 a.g.e., s. 61. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 128

nımı parçalara ayırarak Siegel’in aşağıdaki üç temel noktayı98 
vurguladığını ele almaktadır: 

a) Siegel, eleştirel düşünmenin “uygun” olması gerektiğinde 
ısrar ederek, bağlamsal etkenler hesaba katıldığında, kişinin 
düşündüğünün doğru olduğundan emin olmasını sağlamak-
tadır. 

b) Gerekçelerin motive edici gücüne başvurarak, eleştirel dü-
şünmenin rasyonel olduğunu güvence altına almaktadır. 

c) Bu tür bir düşünmenin gerekçelerle yönlendirilmesinin, duy-
guların da dahil olduğu bir sürecin sonucu olduğunu vurgula-
yarak, duyguların rolünü açıkça kabul etmektedir.  

 
Lipman’ın bu tanımları ortaya koyması ve derinlemesine ana-

liz etmesinin asıl nedeni eleştirel düşünme ile eleştirel düşünür 
kavramlarının iç içe geçtiğini göstermeye çalışmasıdır. Lipman, 
eleştirel düşünme ile eleştirel düşünür kavramlarının ayrımına 
dikkat çekerek söz konusu iki kavramın benzer yanlarının fazlalı-
ğı nedeniyle düşünme ve düşünen kişi arasındaki ayrımın gözden 
kaçtığına dikkat çekmektedir. Lipman bu durumu Yeats’in “Dans 
edeni danstan ayırt edemeyiz.” ifadesini ileri sürerek metaforik bir 
tarzda düşünür ile düşüncenin kendisi arasındaki ayrımın zorlu-
ğunu vurgulamaktadır.99 Tıpkı ressamın sunduğu resmin hem 
ressamın özelliklerini yansıtıp hem de ressamdan bağımsız bir 
nitelik kazanabileceği gibi düşüncenin de düşünce üreticisinin 
yani düşünürün özelliklerini yansıtması bakımından bağımsız bir 
yapı kazanabilmektedir. Bu bağlamda Lipman için eleştirel dü-
şünme, yalnızca düşüncenin yapısını değil, düşünürün veya onu 
ortaya koyan kişinin değerleri, duyguları ve bilişsel becerileri gibi 
nitelikleriyle anlam kazanan çok katmanlı bir süreç olduğundan 
eleştirel düşünenin tanımı hem düşünmenin kendisi hem de dü-
şüneni kapsayacak şekilde yapılması gerekmektedir. 

Lipman’ın ele aldığı tanımlardan yola çıkarak yaptığı analiz-
lerden ulaştığı sonuç şudur: Düşünen kişi esas olandır; çünkü 
eleştirel düşünme zorunlu olarak kararlar üretendir; yargılarla, 
ölçütlere duyarlılıkla, bağlama hassasiyetle ve öz-düzeltimle ilgili-
dir.100 Bu satırdaki dört temel nitelik düşüncenin nitelikleri değil, 
düşünen kişinin nitelikleridir. Bu durumda Lipman için bir beste-

 
98 a.g.e., s. 61. 
99 a.g.e., s. 61. 
100 a.g.e, s. 62. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 129

cinin yaratıcı becerileri, nitelikli müzikal değerlere sahip kompo-
zisyonlar ürettiği gibi eleştirel düşünen bir kişide bilişsel becerile-
riyle; mantıksal, dilbilgisel, retoriksel, anlatımsal vb. düşünme 
biçimleri ortaya koymaktadır.101 Özetle besteci müzik bestesi, 
eleştirel düşünen bireyde düşünce biçimleri üretmektedir. Lipman, 
düşünen kişi ile düşünce ürünü arasındaki yaratıcı bağa dikkat 
çekerek düşüncenin kişiyle ilişkisini ortaya koymaktadır. Ancak 
Lipman için söz gelimi herhangi bir eser bazen bir sanatçının 
kişiliğini yansıtsa da bazen de kişiliğinden bağımsız biçimsel özel-
likleri içermektedir. Bu noktada iki yönlü bir olasılık söz konusu-
dur: Düşünceler düşüneni yansıtabileceği gibi düşünenden bağım-
sız bir yapıya da sahip olabilmektedir.  

Öyleyse eleştirel düşünmeye dayalı bir eğitimin eksik ve işlevsiz 
olmaması için eleştirel düşünme tanımları gözden geçirilip eleştirel 
düşünme kavramının sınırları çizilmelidir. Nitekim Lipman’a göre 
eleştirel düşünme tanımları çoğu zaman çözümler ve kararlar ile 
sınırlı olduğundan eleştirel düşünmenin sonuçlarını vurgulamadık-
ları gibi özünü de yansıtmamaktadır. Bu nedenle söz konusu tanım-
lar yeterli bir kavrayış sunmamakla birlikte ortaya koydukları so-
nuçlar (çözüm, karar, kavram edinimi) oldukça dar olup tanımlayıcı 
özellikleri de (makullük, yansıtıcılık) belirsizdir.102 Lipman bu nok-
tada eleştirel düşünme ile sıradan düşünme farkını ortaya koymak 
için şöyle bir örnek vermektedir: Eğer eleştirel düşünme, karar ver–
meyle sonuçlanan herhangi bir düşünme biçimiyse, o zaman hangi 
doktora gideceğine karar vermek de eleştirel düşünme olmakta-
dır.103 Bu nedenle Lipman için eleştirel düşünmenin ne olduğuna 
dair tanımlayıcı özellikleri, karakteristik sonuçları ve temel koşulla-
rını kapsayan net bir tanım gereklidir.  

Lipman için eleştirel düşünme sadece süreç değil, bir ürün ge-
liştirmeyi içermesi bakımından uygulamalı düşünmedir. Bu bağ-
lamda eleştirel düşünme bir üretimdir; sadece olayları, fikirleri ya 
da argümanları analiz etmenin ötesine geçerek aktif bir şekilde 
sonuç üreten bir düşünmedir. Lipman açısından eleştirel düşün-
menin sonuçları yargılardır. Ancak buradaki önemli olan nokta 
yargı ve iyi yargı arasındaki farktır. Eleştirel düşünme ürün üret-
mektedir. Bu ürün ise iyi yargılardır. Bu durumda sıradan düşün-
me ile eleştirel düşünme arasındaki üretimin temel farkı yargının 

 
101 a.g.e., s. 62. 
102 a.g.e., s. 209. 
103 a.g.e., s. 209. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 130

niteliğidir. Yani Lipman için sadece karar vermek değil, doğru, 
dengeli, bağlama uygun bir karar vermek ve buna bağlı olarak bir 
yargı ortaya koymak gerekmektedir.  

Lipman’ın vurguladığı üzere Antik çağda bilgelik anlayışı mo-
dern zamanlarda iyi yargı ile örtüşmektedir. Çünkü bilgelik, sade-
ce bilgiye sahip olmak değil, bilgiyi kullanmayı baka bir ifadeyle 
eyleme dönüştürebilmeyi de bilmekle birlikte uygulamaktır. Aris-
toteles’in sınıflandırmasına göre yargı veya düşünce teorik, pra-
tik, üretken biçimde ortaya çıktığından her birinde tutarlı bir şe-
kilde iyi yargı ortaya koymak bilgece davranmaya karşılık gel-
mektedir.104 Çünkü iyi yargı sadece sonuç odaklı değil, bütüncül 
bir değerlendirmeyi ve uygulamayı içermektedir. Bu bağlamda 
yargı, gündelik davranışlarla ifade edilebildiğinden düşüncenin 
biçim kazanmış halidir. Lipman’ın ifadesiyle yargı bir karar olup 
düşünmenin, konuşmanın, eylemin ya da yaratımın bir biçimi-
dir.105 Ancak yargılar rastgele değil, ustalıkla yürütülen düşünsel 
süreçlerin sonucunda oluştuğu takdirde başka bir deyişle salt 
düşünmeyle değil, doğru yöntemle, disiplinli, sistematik bir akıl 
yürütmeyle ortaya çıktığında iyi yargı niteliğinde olmaktadır. İşte 
bu noktada eleştirel düşünmeye devreye girerek anlamanın öte-
sinde anlam üretmeyi ve bu anlamı eyleme dönüştürmeyi sağla-
maktadır. Eleştirel düşünmenin iyi yargı üretmesinin temel ne-
denleri ölçütlere dayalı olması, kendi kendini düzeltebilmesi ve 
bağlama duyarlı olmasıdır.  

Bir mimar binanın fayda, güvenlik, güzellik gibi ölçütlere göre 
değerlendirebildiği bir yargıç yasallık ve yasadışı ölçütlerine göre 
hüküm verebildiği gibi bir eleştirel düşünür ise geçerlilik, kanıta 
dayalı gerekçelendirme ve tutarlılık gibi ölçütlere dayanmaktadır.106 
Bu bağlamda eleştirel düşünür bazı standartlara ya da kurallara 
başka bir ifadeyle Tıpkı bir doktorun hislerine değil, tıbbi protokol-
lere dayanarak teşhis koyması gibi karar verirken başvurulan ge-
rekçelendirici olan ölçüt çerçevesinde değerlendirme yapmaktadır. 
Bu durumda ölçütler düşüncelerin veya yargının rastgele değil, 
tutarlı ve sistemli olmasını sağlayarak eleştirel düşünmenin güveni-
lirliğini ve doğruluğunu arttırmaktadır.  Eleştirel düşünme ile ölçüt-
ler ve yargı arasında mantıksal bir bağlantı olduğundan eleştirel 

 
104 a.g.e, s. 211. 
105 a.g.e, s. 211. 
106 a.g.e., s. 213. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 131

düşünme ölçütlere göre değerlendirebilen bir düşünme biçimidir.107 
Eleştirel olmayan düşünme başka bir deyişle sıradan düşünme ise 
rastlantısal, temelsiz, ölçütlere dayanmayan yanıltıcı düşünmedir. 
Bu bağlamda Lipman açısından eleştirel düşünme doğrultusunda 
fikir ileri sürüldüğünde söz konusu fikri gerekçelendirmek şarttır. 
Gerekçelendirme ise ölçütlere dayalı olarak gerçekleşmektedir. 
Lipman’a göre fikirlerin veya yargıların neden doğru olduğunu 
göstermek için yani gerekçelendirmek için ölçütlere başvurulmak-
tadır. Her yargı kanaatin ötesine geçebilmesi için ölçüte dayanması 
gerekmektedir. Bu nedenle güvenilir bir yargı için güvenilir ölçütler 
kullanılması oldukça önemlidir. Lipman sıkça başvurulan kriter 
veya ölçütlerin kısa listesini sunmaktadır: 

• Standartlar 
• Yasalar, yönetmelikler, kurallar, düzenlemeler, tüzükler, ka-

nunlar, yönergeler, talimatlar 
• Kurallar, gereklilikler, özellikler, ölçüler, şartlar, sınırlar, li-

mitler, koşullar, parametreler 
• Gelenekler, normlar, düzenlilikler, tekdüzelikler, kapsayıcı 

genellemeler 
• İlkeler, varsayımlar, ön kabuller, tanımlar 
• İdealler, amaçlar, hedefler, niyetler, sezgiler, hisler 
• Testler, belgeler, olgusal kanıtlar, deneysel bulgular, göz-

lemler 
• Yöntemler, prosedürler, politikalar, önlemler 
 
Lipman’a göre yukarıdaki maddelerde yer alan tüm kavramlar 

yargıların oluşturulmasında kullanılan temel ölçütlerdir.108 Ancak 
tüm bu ölçütler bu şekilde dizin halinde etkisiz ve verimsiz veya 
sonuçsuz görünse de sorgulama sürecinde dinamik ve eleştirel bir 
işlev kazanabilmektedir.109 Çünkü söz konusu kavramları pasif 
halden aktif hale getirmek için sorgulama esnasında kullanarak 
kavram veya kelime olmanın ötesine geçip düşünsel süreçlere yön 
veren, yargının kalitesini belirleyen ölçüt olma konumuna gelmek-
tedir. Böylelikle ölçütler dışsal ve durağan unsurlar olmaktan çıka-
rak içselleştirilmiş yargı geliştirici araçlar haline gelmektedir. Öl-
çütleri işlevsel hale getirmek üstbilişsel farkındalığı da geliştirerek 

 
107 a.g.e., s. 212. 
108 a.g.e., s. 213. 
109 a.g.e., s. 214. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 132

ne düşündüğünün yanı sıra nasıl düşündüğünü ve hangi gerekçele-
re dayalı düşündüğünün de bilincine varılması mümkündür. Niha-
yetinde birey, kendi düşüncesini ve başkalarının yargı veya fikirle-
rine eleştirel gözle bakıp değerlendirme yapabileceği gibi akıl yü-
rütmelerde ortaya çıkan tutarsızlıkları fark ederek temellendirilmiş 
yargılara ulaşabilmektedir. Nitekim Lipman için mantık yoluyla 
düşünceleri geçerli bir biçimde genişletip ölçüt gibi gerekçeler yo-
luyla da temellendirip savunmak mümkündür.110 Bu bağlamda sor-
gulama süreciyle birlikte öğrenciler gerekçeleri bilinçli bir şekilde 
kullanarak düşüncelerini ölçütlere dayandırmaları gerekmektedir. 
Ancak Lipman’ın bu noktada altını çizdiği sorgulama sürecinin etik 
ve duygusal sınırları olmasıdır. Bazı değerler, duygular gibi kişisel 
alana giren durumlarda mahremiyet söz konusu olduğundan söz 
konusu değerlendirmelerden doğabilecek zarar, elde edilebilecek 
yararın önüne geçebileceği için bu gibi durumlarda ölçütlerin çağrı-
sı göz ardı edilmelidir.111 Peki ölçütler arasındaki tercih neye göre 
yapılmalıdır? 
 

 Metakriterler Megakriterler 

 
Tanım: 

Karar vermede hangi öl-
çütün daha iyi olduğunu 

belirlemeyi sağlayan üst 
ölçüttür. 

Disiplinleri yapılandıran 
evrensel düzenleyici üst 

ölçütlerdir. 

 
İşlevi: 

Diğer ölçütlerin belirlen-

mesinde referans sağla-
maktadır. 

Epistemoloji, etik ve es-

tetik gibi alanlarda temel 
yargı ölçütlerini belirle-

mektedir. 

 
Örnek: 

Güvenilirlik, geçerlilik, tu-

tarlılık, uygunluk, kesinlik  

Doğru-yanlış, iyi-kötü, 

güzel-çirkin 

 
Kapsam: 

Kavramsal olarak bağla-
ma bağlı olarak sınırlıdır. 

Evrensel düzeyde düşün-
sel alanlara rehberlik 

etmesi bakımından 
kapsayıcıdır. 

Düşünmedeki 
Rolü: 

İyi bir gerekçelendirme 
için referans sağlamakta-

dır. 

Büyük galaktik ölçüt olan 
anlamın özünü oluştur-

maktadır. 

Tablo 5: Eleştirel Düşünmede Üst Düzey Kriterler 

 
110 a.g.e., s. 214. 
111 a.g.e, s. 214. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 133

Tablo 5’te görüleceği üzere Lipman ölçütlerin hiyerarşisini ele 
alarak her ölçütün aynı düzeyde olmadığını ortaya koymak için me-
takriter ve megakriter olmak üzere ölçütleri niteliğine göre iki temel 
kategoriye ayırmaktadır. Lipman’a göre birden fazla ölçüt arasında 
seçim yapmak gerektiğinde ise amaca, bazı ölçütler daha iyi hizmet 
edeceğinden bu ölçütler metakriter işlevi görmektedir.112 Lipman için 
ölçütler güvenilir gerekçeler olduğundan iyi gerekçeler özellikle 
geçerlilik ve uygunluk gibi nitelikleri ortaya koyması bakımından 
güvenilirlik, geçerlilik, uygunluk, tutarlılık ve kesinlik önemli metak-
riterlerdir. Bu bağlamda metakriter birden fazla ölçüt arasında seçim 
yaparken değerlendirmeye yarayan üst düzey kriterler olarak karşı-
mıza çıkmaktadır. Megakriterler ise genel, kapsamlı değerleri temsil 
eden üst düzey evrensel kriterlerdir. Örneğin etik, epistemoloji, este-
tik gibi belli bir alanın veya disiplinin düşünsel çerçevesini belirleyen 
ölçütleri kapsamaktadır. Her iki üst düzey kriterde düşünmeyi daha 
tutarlı, kesin ve savunulabilir hale getirmek için kullanılmaktadır. 
Ancak metakriterler işlevsel değerlendirme sağlarken megakriterler 
düşünmenin anlamını ve yönünü belirlemeyi sağlamaktadır. Nitekim 
Lipman için en kapsayıcı megakriter -diğer tüm ölçütler ve yargılar 
anlam üretme çabasına dayandığından- anlam kavramıdır.   

Lipman’ın ifadesiyle eleştirel düşünme bilişsel hesap verebilir-
liktir.113 Bu bağlamda eleştirel düşünme değerlendirme ve karar 
verme yetisidir. Önyargılara, genellemelere, keyfiliğe ve yüzeyselli-
ğe karşı bilinçli bir duruşla entelektüel sorumluluk kazandırmakta-
dır. Böylece öğrenciler düşüncelerinin sorumluluğunu üstlenmeyi 
öğrenmektedir. Lipman için sınıf ortamının sorgulama topluluğuna 
dönüşmesiyle herkes birbirine ve kendine karşı düşünsel açıdan 
sorumlu hale gelerek özeleştiri ve düzeltici bilince sahip olması 
mümkündür. Çünkü sorgulama süreci Pierce’e göre düşüncede 
hataları ortaya çıkartmaktadır. Eleştirel düşünmenin düzeltici rolü 
söz konusu hataları fark edip düzeltmeyi sağlamaktadır. Nitekim en 
önemli sorgulama alanı olan okul da öğrenci, öğretmenin yönlen-
dirmesiyle pasif bilgi alanı olmaktan çıkarak aktif düşünen birey 
haline gelmektedir. Bu bağlamda ölçütleri öğ–rencilere öğretmek 
ve kullanmalarını sağlamak eleştirel düşünme öğretiminin temel 
yönüdür. Öte yandan eleştirel düşünmenin bir diğer niteliği olan 
“bağlama duyarlılık” ölçütleri durumlara göre kullanabilme bilinci 

 
112 a.g.e., s. 215. 
113 a.g.e, s. 214. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 134

kazandırarak genellemelere karşı dirençli olup duruma göre esnek-
lik sağlamaktadır. Çünkü ölçütler her du–rumda geçerli olmadığın-
dan bağlam içinde anlam kazanmaktadır. Bu durumda eleştirel 
düşünme öğrencinin bir kavramın hangi bağlamda kullanıldığını 
akıl süzgecinden geçirerek değerlendirmesini olanaklı hale getir-
mektedir. Böylelikle öğrenci bu olanak ekseninde başka bir ifadeyle 
bağlamı tespit etmesiyle birlikte yargısının veya ileri sürdüğü dü-
şüncesini temellendirmek için ilgili ölçütlere başvurarak gerekçe ve 
dayanak sunmayı da öğrenmektedir. Tam da bu nedenle eleştirel 
düşünme, her ne kadar soyut bir kavram olarak görünse de somut 
davranışlarla sınıfta gözlemlenebilir niteliktedir. Öğrencinin bir 
fikre gerekçe sunması; ölçüt bilincine, fikrini bağlam çerçevesinde 
şekillendirmesi; bağlama duyarlılık, hatalarını fark edip düzeltmesi; 
kendini düzeltebilirlik, yargıya varması; karar vermesi veya üret-
mesine karşılık gelmektedir. Bu bağlamda yargılama kapasitesi 
öğrencinin eleştirel düşünebildiğini gösteren en güçlü işarettir.  

Eleştirel düşünme içerik öğretmek değil, düşünmeyi deneyim ha-
line getirerek öğretmektir. Bu nedenle P4C temelli bir eğitim, dü-
şünmeyi görünür ve değerlendirilebilir kılmaktadır. Çünkü eleştirel 
düşünme yargı üretimi, ölçüt bilinci, esneklik ve özeleştiri nitelikleri 
ekseninde inşa edilmektedir.  
 

 

Şekil 5: Eleştirel Düşünmenin Temel Bileşenleri 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 135

Şekil 5’ten anlaşılacağı üzere eleştirel düşünme, ölçüt, öz dü-
zeltim, bağlam duyarlılığı ve yargı olmak üzere 4 temel bileşeni 
kapsadığı açıktır.114 Öz düzeltim -self-corrective- bireyin kendi 
düşüncelerini düzeltebilmesidir. Öğrenci sorgulama esnasında 
kendi düşüncelerini düzeltme yetisini aktifleştirmektedir. Bağlam 
duyarlılığı, bağlama karşı duyarlılık kazandıran başka bir ifadeyle 
düşüncenin veya ifadenin anlamının duruma, kültüre, dile veya 
kişiye göre değişebileceğini anlama becerisidir. Böylelikle genel-
lemeye karşı dikkatli, esnek bir düşünme deneyimi sağlanmakta-
dır. Nitekim ölçütler bağlam çerçevesinde işlerlik kazanmaktadır. 
Ölçütler düşüncenin karar ve değerlendirmelerini belirli ilkeler, 
kurallar veya standartlara dayandırması yani gerekçe ve dayanak 
sunmasında belirleyici kriterlere karşılık gelmektedir. Birey ölçüt-
lere başvurarak düşüncelerini değerlendirmeye alarak temellendi-
rilebilir kılmaktadır. Nitekim eleştirel düşünme mantıksal kesinli-
ğin yanı sıra mantıksal yeterlilik de aramaktadır. Eleştirel düşün-
menin sonucu yargıyı meydana getirmektedir. Bu bağlamda de-
ğerlendirme, karar ya da sonuç üretimiyle ortaya çıktığından 
eleştirel düşünmenin bir çıktısıdır. Söz konusu bileşen veya kav-
ramalar öğrencilerin davranışlarıyla birlikte somutlaşmaktadır. 
Lipman’a göre öz-düzeltim öğrenci davranışlarındaki yansımasını 
aşağıdaki maddelerle özetlemek mümkündür:115 

Öğrenci; 
• Başkasının düşüncesindeki hatayı belirtmekle birlikte kendi 

düşüncesindeki yanlışı kabul etmektedir. 
• Metindeki muğlak ifadeleri ayıklayarak netleştirmektedir. 
• Gerekçe ve ölçüt eksikse talep etmektedir. 
• Körü körüne kabullere karşı çıkmaktadır. 
• Tartışmadaki çelişkileri ortaya koymaktadır. 
• Yanlış varsayımları ve geçersiz çıkarımları belirlemektedir. 
• Akıl yürütmedeki safsataları belirleyerek sorgulama süreç-

lerini sorgulamaktadır. 
 
Görüldüğü üzere eleştirel düşünmenin öz-düzeltim başka bir 

deyişle kendi kendini düzeltme niteliği, öğrencinin düşünme süre-
cinde derin bir öz-eleştiri ve düşünsel açıklık yetisi kazanmakta-
dır. Öğrencinin hem kendisi hem de başkalarının düşüncelerinde-

 
114 a.g.e, s. 223-226. 
115 a.g.e., s. 224. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 136

ki hataları ayırt edebilmesi eleştirel tavrın getirisi olarak bilinçlilik 
veya farkındalık kazanması düşünsel tutarlılık ve açıklık arayışını 
göstermektedir. Körü körüne kabul etmek yerine sorgulayarak 
çelişkileri ve safsataları tespit etmesi, pasif bilgi alıcısı değil, aktif, 
düşünen bir özne olduğunu yansıtmaktadır. Öz-düzeltimin yanı 
sıra bağlama karşı duyarlılığın öğrenci davranışlarındaki örnekler 
şunlardır:116 

Öğrenci; 
• Kültürel farklar, kişisel görüş, dil disiplin, gibi anlamı etki-

leyecek unsurları dikkat alarak ortaya çıkan anlam farkla-
rını ayırt etmektedir.  

• Metnin kendi özgü yapısını korumaktadır. 
• Çevirilerin doğruluğunu bağlam çerçevesinde değerlendir-

mektedir. 
• Tanımların bağlamla nasıl değiştiğini açıklayarak vurgu-

nun anlam üzerindeki etkisini analiz etmektedir. 
• Konuşmacının niyet değişimini fark edebilmektedir. 
 
Bu maddelerden anlaşıldığı gibi öğrencinin bağlama duyarlılık 

geliştirmesi, dili anlamanın ötesine geçip düşüncenin, kültürel ve 
kişisel koşullar kapsamında şekillendiğini fark etmesini sağlamak-
tadır. Öğrenci, farklı disiplinlerin, dillerin, toplumların ifade biçi-
minden doğan anlam kaymalarını tespit ederek genellemeden 
uzak, bağlama dayalı esnek bir düşünme biçimi sergilemektedir. 
Öğrencinin Söz konusu farklardan kaynaklanan anlam ayrımlarını 
ayırt edebilmesi sadece söylenenle değil, nasıl ve neden söylendi-
ğiyle de ilgilendiğini kanıtlar niteliktedir. Bu da çok katmanlı bir 
anlam inşası sürecini göstermesi bakımından bağlamın belirleyici-
liğindeki duyarlılığı yansıtmaktadır. Ölçütlere başvuran öğrenci-
lerde görülen unsurların örnekleri:117 

• İdealler, hedefler gibi ortak değerler 
• Gelenekler, toplumsal normlar  
• İlkeler, varsayımlar 
• Yasalar, yönetmelikler 
• Standartlar 
• Tanımlar, olgular, testler 

 
116 a.g.e, s. 224. 
117 a.g.e., s. 225. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 137

Ölçütlere dayalı düşünme, öğrencinin karar alma ve değerlen-
dirme süreçlerinde gelişigüzel başka bir deyişle rastgele değil, 
temellendirilebilir yargılara ulaşmada kullandığı unsurlardır. Bu 
bağlamda ölçütler düşünmenin yönünü belirlemesi bakımından 
pusula niteliğine sahiptir. Öğrenci bir kavramı ele alırken tanım-
lara, bir soruna çözüm üretirken ilkelere veya yasalara, bir duru-
mun geçerliliğini sorgularken olgulara ya da test sonuçlarına da-
yanarak gerekçeler sunmaktadır. Böylece değerlendirmeleri kişi-
sel tercihlerine göre değil, nesnel ölçütlere dayanarak geçerli ve 
tutarlı yargıları ortaya çıkarmaktadır. Bu da eleştirel düşünmenin 
mantıksal güvenilirliğini arttıran en temel faktördür. Eleştirel 
düşünmenin gözlemlenebilir çıktısı olarak yargı üretimiyle öğren-
ci;118 

• Tartışmalardan sonuca bağlayarak çıkarım yapabilmekte-
dir. 

• Olay hakkında karar verebilmektedir. 
• Otorite figürlerinin kararlarını değerlendirebilmektedir. 
• Bulgulara ulaşıp sonuçlar çıkarabilmektedir. 
• Eksiklikleri, hataları tanımlayarak problem çözümleri üre-

tebilmektedir. 
• Sınıflandırma yapabilmekle birlikte bağlantılar kurabilmek-

tedir. 
• Bilinçli olarak fikir ileri sürme ve davranış gerçekleştire-

bilmektedir. 
 
Bu maddelerden anlaşılacağı üzere eleştirel düşünmeyle birlikte 

yargı üretiminin öğrencinin düşünsel sürecinin en ileri aşamaların-
dan birini temsil ettiği açıktır. Nitekim öğrenci, tartışmaları mantık-
lı sonuçlara bağlamakla birlikte otoritelerin kararlarını sorgulama 
cesareti gösterebilmektedir. Öğrencinin sınıflandırma, değerlendir-
me, eksiklikleri tespit etme gibi analiz yeteneklerini kullanarak 
veriler elde edebilmesi de düşünsel olgunluğa eriştiğinin somut 
yansımalarından biridir. Tüm bu maddeler eleştirel düşünme tavrı 
kazanan öğrencilerin üretme sorumluluğuna sahip olabileceğini 
göstermekle birlikte doğruyu yanlışı ayırt edebilmenin yanı sıra 
değer biçen ve anlamlı sonuçlara ulaşabilmektedir. Başka bir ifadey-
le söz konusu maddeler Lipman’ın eleştirel düşünme kazanımının 
önemli ve nihai sonucu olarak gördüğü iyi yargı üretebilme yetisi-

 
118 a.g.e., s. 225-226. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 138

nin niteliklerine karşılık geldiği anlaşılmaktadır.  
Lipman’a göre hakimler ve doktorlar eleştirel düşünmenin en 

temel yetisi olan ne zaman hüküm verileceğinin ve ölçülü kararlar 
vermenin önemini vurguladıklarından hukuk ve tıp alanları eleş-
tirel düşünmenin ne olabileceğini göstermede en iyi örneklerdir.119 
Bu bağlamda eğitimcilerinde bu niteliğe sahip olarak eleştirel 
düşünmeyi eğitime entegre edebilmeleri gerekmektedir. Peki eleş-
tirel düşünmenin neden eğitim reformunun anahtarı olduğu dü-
şünülmektedir? Lipman bu sorunun cevabını şu şekilde özetler 
niteliktedir: Sadece düşünebilen değil, iyi düşünebilen öğrenciler 
istenmektedir. İyi düşünebilmek ise eleştirel düşünmenin bir geti-
risi olduğundan iyi yargı oluşturmayı sağlamaya yarayan eğitim 
uygulaması şarttır.120 İşte bu uygulama, yani eleştirel düşünme 
temelli olması bakımından iyi düşünmeyi öğreten eğitim modeli 
P4C’dir. Çünkü Lipman’ın ileri sürdüğü üzere iyi yargı; bir met-
nin doğru yorumlanması, dengeli ve tutarlı bir yapı oluşturması, 
duyduklarımızın doğru kavranması ve argümanın anlaşılması ol–
duğundan bu tür bir yargı ancak sorgulama, çıkarım yapma, ge-
rekçe ve dayanak sunma, iletişim kurma gibi becerileri gerektiren 
yetkin akıl yürütme becerilerine dayanarak ulaşmak mümkün-
dür.121 Nitekim Lipman açısından eskiden kutsal olan bilginin bu–
gün tek başına yeterli olmadığı değişen dünyada, bireylerin yargı-
ları geliştirme, bağlamı dikkati alma, önyargılardan kaçınma gibi 
yetiler kazandıran eleştirel düşünmeye ihtiyaç vardır.122 Çünkü 
salt bilgi tek başına yeterli olmayıp bu bilginin bağlamına uygun 
bir şekilde değerlendirilmesi ve bu bağlam çerçevesinde kullanıla-
bilmesi bireyin manipülasyona dirençli, bağımsız karar verebilen 
biri olması açısından oldukça gereklidir. Öte yandan eleştirel dü-
şünme öğrencilerin okuduklarını anlamlandırma veya anlam üret-
me ve anlama düzeylerinin kalitesini de arttıracağından akademik 
performanslarına da doğrudan katkı sağlamaktadır. Çünkü eleştirel 
düşünme tavrı kazanan birey, bilgiye derinlikli biçimde analitik ve 
değerlendirmeye dayalı yaklaşabilecek olması ders başarısında 
olumlu yönde etkilemesi kaçınılmazdır. Bu bağlamda eleştirel dü-
şünmenin müfredata entegre edilmesiyle birlikte akademik gelişim 
açısından oldukça önemlidir. 

 
119 a.g.e., s. 226. 
120 a.g.e., s. 226. 
121 a.g.e., s. 226. 
122 a.g.e., s. 206. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 139

Eleştirel düşünme bir dizi beceri, eğilim ve uygulama setidir.123 
Bu bağlamda eleştirel düşünmenin çok yönlü bir yapıya sahip 
olduğu açıktır. Nitekim eleştirel düşünebilen birey, analiz yapabi-
len, değerlendirebilen, alternatif fikirlere açık ve kendi düşünme 
sürecini gözden geçirebilmektedir. Ancak eleştirel düşünme bece-
risi kazanımı birkaç bilişsel becerinin edinilmesiyle değil, sürekli-
lik arz eden bir düşünme pratiğiyle yani P4C ile mümkündür. 
Çünkü P4C ile her bir beceri düşünme sürecinde dengeli ve etkile-
şimli bir şekilde gelişmektedir. Lipman’a göre tıpkı bir orkestra 
ailesindeki farklı enstrümanların kendi beceri düzeylerine sahip 
olması gibi, düşünme becerileri de farklı alanlara göre uzmanlık 
içermektedir.124 Bu bağlamda eleştirel düşünme pratikleri tek bir 
bilişsel sürece indirgenemeyeceğinden çeşitli düşünme becerileri-
nin uyum içinde işlediği bütüncül bir yapıyı gerektirmektedir. İyi 
bir müzikal performans, tek bir çalgıcının yetersiz performansıyla 
bile sekteye uğrayabildiği gibi birkaç bilişsel beceriyle yetinmek -
gerçek eleştirel düşünmenin ayırt edici özelliği çok yönlü ve den-
geli becerilerle düşünmeyi mümkün kılmak olduğundan- yeterli 
değildir.125 Öyleyse orkestradaki her bir enstrümanın uyum içinde 
çalması mükemmel performansın koşulu olduğu gibi eleştirel dü–
şünmede de bilişsel becerilerin dengeli ve uygun kullanımı düşün-
sel derinliğin ve akademik başarının temeline karşılık gelmektedir.  

P4C oturumunda söz konusu eleştirel düşünme nitelikleri dik-
kate alınarak ortaya koyulan maddeler ekseninde öğrencinin dü-
şünme becerilerinin gelişimi sağlanmaktadır. Çünkü P4C uygula-
malarında öğrencilere sorulan felsefi sorular, yürütülen tartışma-
lar, bireyin sadece bilgi edinimini değil, bilginin değerlendirmesini 
ve anlamlandırmasını sağlamaktadır. P4C’nin hedeflerinden temel 
hedeflerinden birinin eleştirel düşünme becerisi kazandırmak ol–
ması yönündeki uygulama pratikleriyle bilişsel ve duyuşsal bece-
rilerin bütünsel olarak işlendiği bir model olması bakımından 
eleştirel düşünmeyi, okul sınırlarının ötesine taşıyarak bir yaşam 
pratiği haline getiren güçlü bir eğitim modelidir. Böylece eğitimin 
nihai hedefi öğretmek değil, düşünmeyi öğretmek olarak değiştiri-
lebilmektedir. Çünkü eleştirel düşünme ancak felsefe aracılığıyla 
entegre edilmesi mümkün olan bir beceridir. Nitekim felsefe ders-
leri, düşünme ölçütlerini doğrudan öğreterek, Lipman’ın ileri sür–

 
123 a.g.e., s. 227. 
124 a.g.e., s. 227. 
125 a.g.e., s. 227 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 140

düğü okuma, yazma, dinleme, konuşma, akıl yürütme gibi temel 
iletişim ve sorgulama becerilerinde ustalaşmayı sağlamaktadır. 
Ancak Lipman’ın felsefe dersinden kastettiği klasik veya gelenek-
sel öğretim tarzında değil, üniversite geleneğinde olduğu gibi di–
yalog temelli, akıl yürütme ve topluluk içinde yargı geliştirme 
tarzındaki yani derslerdir.  

Lipman için eğer bir mimarın sadece binalar hakkında ne dü-
şündüğünü değil, içinde yaşayacak insanlara dair ne düşündüğünü 
umursamıyorsak, o zaman mimarlık eğitimi eksik kalmaktadır.126 
Lipman bu benzetmeyi, eleştirel düşünmenin eğitsel bağlamdaki 
yerini tartışırken ileri sürerek eğitim de benzer şekilde yalnızca bil–
gi aktarımıyla sınırlı kaldığında, öğrencinin insan olarak bütünsel 
gelişimini göz ardı ettiğini vurgulamaktadır. Çünkü eleştirel dü-
şünme, akıl yürütme becerisi olmakla birlikte etik duyarlılık, bilişsel 
özerklik ve toplumsal farkındalık gibi bileşenleri de içermektedir. 
Bu nedenle, eğitimin amacı yalnızca “doğru yanıtları” öğretmek de–
ğil, bireylerin kendi yaşamları ve içinde yaşadıkları toplum hakkın-
da eleştirel yargılar geliştirebilmelerini sağlamaktır. Lipman’ın da 
vurguladığı gibi, eleştirel düşünme, bireyin dünyayı anlamlandırma 
çabasında merkezi bir rol oynar ve bu düşünme biçimi, yalnızca 
bireysel değil, kolektif yaşam kalitesini de doğrudan etkilemektedir. 
Bu nedenle, eleştirel düşünmeyi geliştirmek, eğitim sisteminin asli 
görevlerinden biri olmalıdır. Eleştirel düşünmenin bu yönü, onu 
yaratıcı düşünme ile tamamlayıcı ve bütünleyici bir ilişki içinde ko–
numlandırmaktadır. Nitekim düşüncenin üretken, yenilikçi ve olası-
lıklara açık yapısı, ancak eleştirel bir süzgeçten geçmiş zihinsel bir 
altyapı üzerinde anlamlı ve sürdürülebilir bir şekilde gelişmesi müm-
kündür. O halde bu noktadan itibaren yaratıcı düşünmeyi incelemek 
yerinde olacaktır. 

 

3.2. Yaratıcı Düşünme 

P4C pedagojisinin temel bileşenlerinden biri olan yaratıcı dü-
şünme, alışıldık kalıpların dışına çıkmasını ve aynı zamanda yeni, 
anlamlı ve üretken düşünceler geliştirmesini içeren çok boyutlu 
bir bilişsel sürece karşılık gelmektedir. Lipman, yaratıcı düşünme-
yi bireyin özgünlük, hayal gücü, bağımsızlık ve üretkenlik gibi 
zihinsel değerleri harmanlayarak ortaya koyduğu bir bilişsel yeti 

 
126 a.g.e., s. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 141

olarak tanımlamaktadır.127 Yaratıcı düşünme, yalnızca yenilik 
üretimiyle sınırlı olmayarak bireyin içinde bulunduğu bağlamla 
etkileşim kurarak onu dönüştürme kapasitesine de sahiptir. Lip-
man’a göre bu düşünme biçimi, geleneksel eleştirel düşünmeden 
farklı olarak kuralları sorgular, varsayımları yeniden inşa eder ve 
alternatif çözümler üretmeye yönelmektedir.128 Bu yönüyle yara-
tıcı düşünme, sorgulama topluluğu içinde düşüncenin çeşitliliğini 
arttıran, diyalog zeminini zenginleştiren bir dinamik olarak kar-
şımıza çıkmaktadır. 

Yaratıcılığın en belirgin bileşenlerinden biri, özgünlük olarak 
tanımlansa da Lipman, özgünlüğün tek başına yeterli olmadığını, 
bu özgünlüğün verimlilikle, yani anlamlı ve değerli sonuçlar do-
ğurmasıyla desteklenmesi gerektiğini vurgulamaktadır.129 Bu nok-
tada yaratıcı düşünme, yalnızca farklı olanı üretmekle birlikte bu 
farklılığın değer yaratma potansiyelini de taşımaktadır. Lipman 
ayrıca yaratıcı düşünmeyi hayal gücü ile ilişkilendirerek, bireyin 
olasılıklarla dolu alternatif dünyaları zihninde canlandırma ve bu 
dünyaları başkalarının algılayabileceği biçimde ifade etme beceri-
sine dikkat çekmektedir.130 Bu noktada karşımıza çıkan bir diğer 
önemli faktör ise bağımsızlıktır. Öyle ki Lipman, yaratıcı bireyle-
rin “kendi kendilerine düşünme” ilkesine bağlı kalarak, otoritenin 
veya geleneğin belirlediği düşünme yollarının ötesine geçebildik-
lerini ileri sürmektedir.131 Bu ise bireyin eleştirel ve etik bir bilinç-
le hareket etmesini, yalnızca düşüncelerini değil, düşünme süreç-
lerini de sorgulamasını gerektirmektedir. Yaratıcı düşünmenin 
temelinde yer alan bir başka unsur da yaratıcı düşünmenin katı 
kurallara değil, hipotezlere dayanması yönüyle deneyselliktir. Bu 
yönüyle yaratıcı düşünme, bilimsel akıl yürütme ile sanatsal sez-
giyi birleştirerek bireyin bilinmeyenle kurduğu ilişkiyi anlamlı 
hale getirmeyi sağlamaktadır.132 Bu süreçte metaforlar, analojiler 
ve tümevarımsal çıkarımlar düşüncenin genişletici doğasını des-
tekler niteliktedir. 

P4C uygulamalarında yaratıcı düşünme, “sorgulama toplulu-
ğu” yapısı içerisinde. Katılımcıların bir konuya dair özgün katkılar 

 
127 a.g.e., s. 248-249. 
128 a.g.e., s. 255. 
129 a.g.e., s. 248 
130 a.g.e., s. 249. 
131 a.g.e., s. 249. 
132 a.g.e., s. 249-250 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 142

sunması, farklı bakış açılarını gündeme taşıması ve düşünsel etki-
leşimde bulunması, yaratıcı düşünmenin gelişmesini destekleme-
siyle daha da görünür hale gelmektedir.133 Bu noktada Lipman, 
yaratıcı düşünmenin diyaloğa dayalı ve toplulukla bütünleşen bir 
yönü olduğuna dikkat çekmektedir. Lipman’a göre, yaratıcı dü-
şünmenin nihai amacı yalnızca yeni fikirler üreterek bu fikirlerin 
içinde oluştuğu toplumsal ve pedagojik bağlamda anlamlı hale 
gelmesidir. Bu nedenle yaratıcı düşünme, yalnızca bireysel bilişsel 
bir yeti olmanın yanı sıra aynı zamanda etik ve estetik değerlerle 
şekillenen bir yaşam pratiğidir.134  
 

 

Şekil 6: Yaratıcı Düşünmenin Bileşenleri 

 
Şekil 6 Lipman’ın yaratıcı düşünmeye yönelik analizlerden ha-

reketle yaratıcı düşünmenin temel bileşenleri bağlamında öne çı–
kan temel kavramları özetler niteliktedir. Lipman için yaratıcı dü–
şünme, bireyin zihninde olasılıklar evreni yaratmasını ve bu olası-
lıkları duyusal ve estetik yollarla dışa vurmasını sağlaması bakı-
mından hayal gücüne dayalıdır. Lipman’a göre yaratıcı düşünme-
nin hayal gücüne dayalı düşünme olması bireyin deneyimlerini 
hayal gücüyle dönüştürmesini ve gerçekliğe alternatif vizyonlar 
sunmasını içermektedir.135 Lipman yaratıcı düşünmenin hayal 
gücüne dayalı olma niteliğini aşağıdaki maddelerde yer alan kav-
ramlarla ilişkilendirerek sunmaktadır.136 

• Meydan okuyan (Defiant) 
• Aydın (Bright) 
• Etkileyici (Expressive) 
• Tutkulu (Passionate) 

 
133 a.g.e., s. 256-257. 
134 a.g.e., s. 259. 
135 a.g.e., s. 248-249. 
136 a.g.e., s. 259. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 143

• Vizyonlu (Visionary) 
• Hayalperest (Fanciful) 
• Düşüncelerini iyi ifade eden (Articulate) 
 
Hayal gücüne dayalı yaratıcı düşünme, yukarıda yer alan kavra-

malar ekseninde bireyin duygu, sezgi ve hayal gücünü düşünsel üre-
timle birleştirdiği bir yapı sunmaktadır. Bu türden bir düşünme, bire-
yin mevcut duruma karşı durabilme cesaretiyle, özgün ve etkileyici 
ifadeler üretmesini olanaklı hale getirerek vizyoner bakış, felsefi 
sorgulama ve estetik duyarlılıkla desteklenen bu yaklaşımla birlikte 
yaratma veya üretme süreci, yalnızca rasyonellikle sınırlı kalmayıp 
duygusal ve sezgisel boyutlarıyla da şekillenmektedir. Bu bileşen, 
öğrencilerin yalnızca “ne olduğunu” değil, “ne olabileceğini” düşün-
melerini sağlayan pedagojik alana kapsamaktadır. P4C uygulamala-
rında imaginative düşünme, öğrencilerin kavramsal oyunlara, meta-
forik anlatımlara ve alternatif dünya kurgularına yönelmeleriyle 
somutlaşmasıyla Lipman, bu tür düşünmenin sanatla ve estetik du-
yarlıkla yakından ilişkili olduğunu vurgulamaktadır.137 

Bütüncül -holistic- düşünme, parçalar arası ilişkileri gözeterek 
anlamlı ve dengeli bir bütün oluşturmaya odaklanan yaratıcı dü-
şünme biçimi olup Lipman’a göre bu düşünme tarzı, yalnızca bilgi 
parçalarının değil, değerlerin, duyguların ve düşüncelerin de içsel 
olarak uyumlandırılmasıyla gerçekleşmektedir.138 Bütüncül dü-
şünmenin nitelikleri şunlardır: 

• Kendini aşan (Self-transcendent) 
• Birleştirici (Unified)  
• Uyumlu (Concordant)  
• Bütünleşik (Integrated) 
• Tutarlı (Coherent)  
• Düzenli (Orderly) 
• Organik, doğal yapılı (Organic) 
 
Bütüncül düşünme, parçaları anlamlı bir bütün içinde birleş-

tirme çabasıyla öne çıktığından birey, düşünsel ürününü tutarlı, 
düzenli ve içsel uyum taşıyan bir yapı olarak kurgulayabilmekte-
dir. Bu bağlamda, bütünlük ve denge arayışı, yaratıcı düşünmenin 

 
137 a.g.e., s. 249-250. 
138 a.g.e., s. 249-250. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 144

sadece özgünlükle değil, derinlikli anlam üretimiyle de ilişkili 
olduğunu göstermektedir. Nitekim bütüncül yaratıcı düşünme, 
yaratılan fikir ya da ürünün özgün, anlamlı ve dengeli olmasını 
gerektirdiğinden etik, estetik ve bilişsel değerlerin birleşim nokta-
sını oluşturmaktadır. Çünkü Lipman’ın vurguladığı gibi, yaratıcı 
düşünce ancak parça-bütün ilişkisi sağlandığında toplumsal anlam 
üretimine katkı sunabilmektedir.139 

Buluşçu -inventive- düşünme, yeni ve beklenmedik çözümler 
üretmeye, varsayımları yeniden yapılandırmaya ve kuralları sor-
gulamaya dayalı yaratıcı düşünme biçimi olarak karşımıza çık-
makla birlikte Lipman, bu düşünme tarzını hipotez kurma, analoji 
kullanma, metafor üretme gibi genişletici düşünce biçimleriyle 
ilişkilendirerek aşağıdaki niteliklerine dikkat çekmektedir:140  

• Deneysel (Experimental) 
• Şaşırtıcı (Surprising) 
• Özgün (Original) 
• Taze (Fresh) 
• Meraklı (Inquisitive) 
• Yeni (New) 
• Bağımsız (Independent) 
 
Yukarıdaki maddelerden anlaşılacağı üzere dogmatik olmayan 

buluşçu düşünme, yenilikçi, sorgulayıcı ve deneysel bir yönelimle 
bireyin kalıplaşmış düşünme biçimlerini aşarak yeni çözümler 
üretmesini, merakla keşfe yönelmesini ve bağımsız fikirler geliştir-
mesini içermektedir. Bununla birlikte şaşırtıcılık ve özgünlük nite-
likleri de bu tarzın ayırt edici niteliklerinde olup aynı zamanda bu 
düşünme biçimi, geleneksel bilgi sınırlarını zorlayarak yaratıcı gücü 
sürekli yeniden tanımlamaktadır. Bu bağlamda buluşçu düşünme, 
bireyin problem çözmeye yönelik olmayan ancak keşfe dayalı bir 
zihinsel açıklığı geliştirmesidir. Bu tür bir düşünme, P4C tartışmala-
rında öğrencilere sıra dışı sorular sorma, kalıplaşmış düşünceleri 
sorgulama ve alternatif açıklamalar üretme imkânı vermekle birlik-
te Lipman, özellikle analoji ve metafor kullanımını bu yaratıcı gü-
cün temel araçları arasında görmektedir.141 

Üretken düşünme, özgün ve bütünleşik fikirler üretmeyi sağ-

 
139 a.g.e., s. 249. 
140 a.g.e., s. 250-251. 
141 a.g.e., s. 250-252. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 145

lamaktadır. Bununla birlikte bu türden bir düşünme başkalarının 
düşünme sürecini de harekete geçiren, anlam üretimiyle beslenen 
yaratıcı düşünme biçimidir. Lipman bu düşünme türünü mayötik, 
verimli ve tartışma doğuran bir süreç olarak tanımlamaktadır.142  

• Doğurtucu/Sokratik (Maieutic) 
• Üretken (Productive) 
• Sonuç getiren (Fruitful) 
• Verimli (Fertile) 
• Tartışmalı (Controversial) 
• Uyarıcı (Stimulating) 
 
Üretken yaratıcı düşünme, bireysel üretimle sınırlı kalmayıp 

başkalarının düşünce süreçlerini tetikleyen, anlam yaratımını ço–
ğaltan bir yapıya sahiptir. Lipman açısından bu düşünmenin do-
ğurtucu (maieutik) yani sorgulayarak bilgiyi açığa çıkarma yönü 
ve tartışma yaratan niteliğiyle hem pedagojik hem de toplumsal 
bağlamda yaratıcı düşünmeyi harekete geçirerek üretkenliği sade-
ce sonuçta değil, sürecin dinamizmi ve etkileşiminde de aramak-
tadır. Öte yandan üretken düşünme niteliği, sadece bireysel yara-
tıcılığı değil, topluluğun düşünsel gelişimini de hedeflemektedir. 
Lipman’a göre bu, öğretmenin öğrenciye cevabı vermediği, fakat 
öğrencinin yaratıcı cevabı kendisinin bulmasını sağladığı doğur-
tucu nitelikteki pedagojinin merkezinde yer almaktadır.143 Öyley-
se bu düşünme tarzı, sorgulama topluluğunun oluşmasını sağla-
yan temel dinamiklerden biri olduğu açıktır.144 

Buraya kadar ortaya koyulan analizlerden anlaşılacağı üzere 
Lipman, yaratıcı düşünmeyi tek boyutlu bir süreç olarak değil, çok 
yönlü ve etik-politik temellere dayanan bir yapı olarak ele aldığı 
anlaşılmaktadır. Nitekim Şekil 5, yaratıcı düşünmenin bilişsel bir 
yetenek olmasının yanında demokratik bir toplumun inşasında ve 
bireyin karakter gelişiminde temel bir unsur olduğunu vurgular 
niteliktedir. İmgesel veya hayal gücüne dayalı, bütüncül, buluşçu 
ve üretken olmak üzere dört temel boyutta ele alınan yaratıcı 
düşünme; bireyin hayal gücünü, anlam kurma becerisini, yenilikçi 
yaklaşımını ve başkalarının düşünsel gelişimine katkı sunma ka-
pasitesini bütüncül bir yapıda bir araya getirmektedir. Öyleyse bu 

 
142 a.g.e., s. 252-255. 
143 a.g.e., s. 252. 
144 a.g.e., s. 256-257. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 146

yaklaşım, yaratıcı düşünmeyi estetik bir etkinlikten ibaret gör-
mektense, demokratik toplumun gelişimiyle ve sorgulayıcı eğiti-
min inşasıyla doğrudan ilişkili bir değer olarak konumlandırmak-
tadır. Sonuç olarak yaratıcı düşünce, yalnızca yeni fikirler üret-
menin ötesinde, öğrenenin kendi düşünme süreçlerini fark etme-
sini, bunları dönüştürmesini ve bu yolla hem bireysel hem de 
kolektif düzeyde anlam üretmesini sağlayan felsefi bir eylemdir. 
Lipman’ın P4C pedagojisi, bireysel zihinsel üretkenlikle birlikte 
toplumsal ve etik bir düşünme biçimini temsil etmektedir.  

 

3.3. Özenli Düşünme 

P4C’nin 4C modeli içinde yer alan özenli düşünme -caring 
thinking- yalnızca duygulara dayalı bir düşünme biçimi olmanın 
ötesinde, bilişsel süreçlerle duygular arasında kurulan derin bir 
etkileşim biçimi olarak tanımlamak mümkündür. Nitekim bu dü-
şünme biçimi, bireyin hem kendi düşüncelerine hem de başkaları-
nın görüşlerine duyarlılıkla yaklaşmasını, sorumluluk duygusuyla 
düşünmesini ve düşüncelerini değer merkezli bir farkındalıkla 
yönlendirmesini ifade etmektedir. Bu kapsamda özenli düşünme 
biçimi, bireyin sadece düşüncelerine değil, değerlerine, ilişkilerine 
ve çevresine yönelik de bir duyarlılık geliştirmesini amaçlamakta-
dır. Lipman, özenli düşünmeyi duygusal, etik ve bilişsel yönleri 
içeren çok katmanlı bir yapı olarak sunarak bu yapıyı takdir edici 
-appreciative- etkin -active- normatif -normative- duygusal -
affective- ve empatik -empathic- düşünme biçimleri olmak üzere 
beş temel bileşen altında incelemektedir.145 
 

 
145 a.g.e., s. 271. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 147

 

 
 
Takdir edici düşünme, bireyin değer verdiği şeylere yönelttiği 

zihinsel dikkat biçimi olup değerlere ve anlamlara duyarlılıkla 
yaklaşarak takdir etme temelli düşünme biçimidir. Bireyin değer 
verdiği şeyleri fark etmesini ve onlara zihinsel dikkat göstermesi-
ni içeren bu düşünme biçimi, öğrencinin kişiler, kavramlar veya 
olaylar karşısında saygı, takdir ve değer üretme becerisini gelişti-
rerek duygusal bağlılıkla beslenen bilişsel bir farkındalığı kapsa-
maktadır.146 Lipman için takdir edici düşünmenin temel nitelikleri 
şunlardır: 

• Değer biçme (Prizing) 
• Değer verme (Valuing) 
• Kutlama (Celebrating) 
• Üzerine titreme (Cherishing) 
• Hayranlık duyma (Admiring) 
• Saygı gösterme (Respecting) 
• Koruma (Preserving) 
• Övme (Praising) 
 
Lipman’ın da vurguladığı üzere, öğrencilerin bir kavrama, ki-

şiye ya da duruma içtenlikle bağlanmaları ve ona yönelik saygı, 
hayranlık ya da koruma gibi tutumlar geliştirmeleri; düşünmenin 
hem rasyonel hem de değer yüklü bir etkinlik olduğunu ortaya 

 
146 a.g.e., s. 264. 

Özenli 
Düşünme 

Empatik 

Takdir Edici 

Etkin 

Normatif 

Duygusal 

Şekil 7: Özenli Düşünmenin Bileşenleri 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 148

koyduğundan takdir edici düşünme, değerlemenin ötesinde, de-
ğerli olanla etik bir ilişki kurma sürecine karşılık gelmektedir 

Özenli düşünmenin ikinci boyutu, bireyin değer verdiği şeyleri 
korumak ve gerçekleştirmek üzere eyleme geçmesi anlamına gelen 
etkin düşünmedir.147 Lipman, bu tür düşünmeyi yalnızca fiziksel 
hareketlilikle değil, düşünsel ve etik angajmanla da ilişkilendirmek-
tedir.148 Etkin düşünme, öğrencinin yalnızca düşünmekle kalmayıp 
harekete geçmesini sağlaması bakımından problem çözme, uygula-
ma ve toplumsal katkı gibi niteliklere sahiptir. Etkin düşünmenin 
temel nitelikleri: 

• Düzenleme (Organizing) 
• Katılım sağlama (Participating) 
• Yönetme (Managing) 
• Uygulama (Executing) 
• İnşa etme (Building) 
• Katkı sunma (Contributing) 
• Gerçekleştirme (Performing) 
• Saklama/koruma/kurtarma (Saving) 
 
Bu düşünme biçimi, değer verilen şeylerin korunması, uygulan-

ması ve toplumsal katkıya dönüştürülmesi yönüyle bireyin hem 
ahlaki hem de toplumsal sorumluluklarını harekete geçirir. Lipman’a 
göre bu tür düşünme, etik duyarlılıkla birleştiğinde bireyi pasif bir 
gözlemciden, etkin ve sorumlu bir özneye dönüştürmesi bakımından 
düşünce ve eylem arasındaki uçurumu kapatarak bireyin değer te-
melli yaşamasını sağlamaktadır.  

Normatif düşünme, bireyin ahlaki ve toplumsal sorumlulukları-
nı temel alan, “ne yapılması gerektiği” sorusunu yönelten bir dü-
şünme biçimidir. Lipman, normatif düşünmeyi sadece kural koyu-
culukla değil, yargının doğasıyla da ilişkilendirmektedir. Nitekim 
Buchler’ın ifade ettiği gibi, her yargı, onu veren kişinin dünyasına 
bir göndermedir.149 Bu nedenle normatif düşünme, bireyin etik ka–
rarlar alabilmesini ve toplumsal sorumluluklar doğrultusunda hare-
ket edebilmesini desteklemesi yönüyle ahlaki farkındalık geliştir-
mektedir. Normatif düşünmenin temel nitelikleri şunlardır: 

• Gerektirme (Requiring) 
 

147 a.g.e., s. 267. 
148 a.g.e., s. 268. 
149 a.g.e., s. 269. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 149

• Yükümlü kılma (Obliging) 
• Zorlayıcı olma (Compelling) 
• Uygun olma (Appropriate) 
• Zorunlu kılma / yürürlüğe koyma (Enforcing) 
• Talep etme (Demanding) 
• Beklenti içinde olma (Expectant) 
 
Bu düşünme tarzı, yalnızca kurallara uymayı değil, bireyin 

kendi değer sistemine dayanarak sorumluluk üstlenmesini hedef-
lemektedir. Lipman’ın Buchler’dan aktardığı üzere, her yargı, onu 
dile getiren bireyin dünyasına bir göndermedir; bu da normatif 
düşünmenin öznel değil, derinlemesine etik bir refleksiyon oldu-
ğunu gösterir. Bu bağlamda normatif düşünme, bireyin bireysel ve 
toplumsal düzeyde ahlaki farkındalık geliştirmesini desteklemek-
tedir. 

Duygulu düşünme, bireyin yalnızca akıl yürütmeye değil, aynı 
zamanda duygusal katılımına da dayanan bir düşünme biçimidir. 
Bu düşünme tarzı, önem verilen şeylere karşı geliştirilen içsel 
duyarlılığı, zihinsel süreçlerin ayrılmaz bir parçası hâline getirir. 
Gilbert Ryle’ın da belirttiği gibi, bir birey, çocuğunun hastalığı 
hakkında kaygı duyarken yalnızca bir bilgiye tepki vermekle kal-
mayıp bu kaygı, onun değer verdiği şeyler üzerine derin bir düşü-
nüş biçimi şeklindedir.150 Bu bağlamda duygulu düşünmenin temel 
nitelikleri şunlarıdır:  

• Kaygı duyma (Worrying) 
• Umursama/Özen (Caring) 
• İlgi gösterme (Attending) 
• Sezme (Sensing) 
• Yansıtma (Projecting) 
• Odaklanma (Focusing) 
• Etkilenme (Being moved) 
• Kıymet verme (Valuing deeply) 
 
Bu maddelerden de anlaşılacağı üzere, duygulu düşünme yal-

nızca hisselere dayalı bir tepki değil, değer verdiğimiz şeylere 
yönelik bilinçli bir zihinsel yönelimdir. Takdir etme, eyleme geç-
me, etik sorumluluk duyma, empati kurma ve duygusal farkında-

 
150 a.g.e., s. 266. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 150

lık geliştirme gibi bileşenler; duygulu düşünmenin çok boyutlu ve 
bilişsel yönü güçlü bir düşünme biçimi olduğunu göstermektedir. 

Özenli düşünmenin son bileşeni olan empatik düşünme, bire-
yin kendini başkasının yerine koyarak düşünme becerisidir. Bu 
düşünme biçimi, bireylerin birbirlerinin bakış açılarını anlamaya, 
farklılıklara duyarlılık geliştirmeye ve topluluk içinde etik bir dil 
üretmeye olanak tanımaktadır. Empatik düşünme, bireyin top-
lumsal etkileşimlerinde anlayış ve etik sorumluluk geliştirmesini 
sağlamaktadır. P4C'nin “birlikte düşünme” anlayışını temellen-
dirmektedir. Öte yandan empati temelli düşünme, yalnızca birey-
sel duygularla sınırlı olmayan; toplumsal yaşamı destekleyen bir 
düşünsel kapasitedir. Bu düşünme biçimi, öğrencilerin yalnızca 
“ben” merkezli değil, başkalarının varlığını ve bakış açısını önem-
seyen bir şekilde düşünmesine imkan tanımaktadır. Mark John-
son’ın da belirttiği gibi, empatik hayal gücü kişisel değil, ortak 
kültürel ve insani anlatılar yoluyla şekillenen bir bilişsel beceri-
dir.151  

• Düşünceli (Considerate) 
• Merhametli (Compassionate) 
• Koruyucu ve özenli (Curatorial) 
• Besleyici, şefkatli (Nurturant) 
• Sempatik, anlayışlı (Sympathetic) 
• Yardımsever, ilgili (Solicitous) 
• Dikkatli, farkında (Mindful) 
• Ciddi (Serious) 
• Hayal gücü yüksek (Imaginative) 
 
Yukarıdaki maddelerde yer alan niteliklerden yola çıkarak bu 

düşünme biçimi, yalnızca duygusal bir yakınlık kurmakla sınırlı 
kalmayıp etik bir kavrayışı, duyarlılığı ve karşılıklı anlayışı içer-
diğini söylemek mümkündür. Mark Johnson’ın da belirttiği gibi, 
empati yalnızca öznel bir hayal gücü faaliyeti değil, ortak insanî 
deneyimlerin ve anlamların üzerinden kurulan bir bilişsel köprü 
işlevindedir.152 Empatik düşünme, bireyin başkalarının dünyasına 
girebilmesini, ahlaki hayal gücünü kullanarak daha derin ve ge-
rekçelendirilmiş yargılara ulaşmasını sağladığından eğitimde yal-
nızca bilgi aktarımı değil, anlamlı ilişkiler ve etik iletişim için de 

 
151 a.g.e., s. 270. 
152 a.g.e., s. 269. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 151

vazgeçilmez konumdadır. 
P4C pedagojisinde empatik düşünme, sorgulama topluluğu için-

de saygı, anlayış ve birlikte düşünme ikliminin oluşmasına katkıda 
bulunmasıyla empati, yalnızca bir duygu olmanın ötesinde topluluk 
içinde etik kararlar almayı destekleyen bilişsel bir yeterlilik hâline 
gelmektedir. Öyleyse özenli düşünme, düşünmenin etik boyutunu, 
sorumluluğu ve anlam atfetmeyi ön plana çıkaran bir düşünme bi–
çimidir. Duygular, burada yalnızca eşlik eden öğeler değil, düşün-
menin bizzat kurucu ögeleri hâline gelir. Duyguların yargılara eşlik 
ettiği bu yapı, P4C pedagojisinin bireyi yalnızca düşünen bir varlık 
olarak değil, aynı zamanda duyarlılık geliştiren ve değer üreten bir 
özne olarak kurguladığını göstermektedir.153 

Sonuç olarak, özenli düşünme; bireyin bilişsel süreçlerinin yanı 
sıra duygusal, etik ve toplumsal yönelimlerini de kapsayan çok bo–
yutlu bir düşünme biçimidir. Takdir edici düşünme, bireyin değer-
leri tanıma ve takdir etme becerisini geliştirirken; etkin düşünme, 
bu değerlere yönelik sorumluluk alma ve uygulamaya geçme yeti-
sini desteklemektedir. Bununla birlikte normatif düşünmenin bire-
yin etik ilkeler doğrultusunda yargıda bulunmasını sağlarken; duy-
gulanımsal ve empatik düşünme, başkalarının durumlarına karşı 
duyarlılık geliştirilmesine katkı sunduğu görülmektedir. Bu bileşen-
ler, birlikte ele alındığında, özenli düşünmenin P4C pedagojisinde 
bireysel düşünme becerileri, toplumsal sorumluluk ve etik duyarlı-
lığı geliştirmeye yönelik bir yapı sunduğunu somutlaştırmaktadır. 
Öyleyse bu noktadan itibaren işbirlikçi düşünmeyi ele almak yerin-
de olacaktır. 

 

3.4. İşbirlikçi Düşünme 

P4C pedagojisinde iş birlikçi düşünme, iletişim biçimi olmakla 
birlikte anlam üretiminin ortaklaşa yürütüldüğü felsefi bir etkin-
liktir. Bu anlayış, bireyin sadece tek başına veya kendi kendine 
düşünen bir varlık olarak değil, topluluk içinde düşünen ve öğre-
nen bir özne olarak konumlandırılmasına dayanmaktadır. Nitekim 
Lipman Thinking in Education adlı eserinde, bireysel düşüncenin 
ancak kolektif bir tartışma ortamında gelişebileceğini savunarak, 
sorgulama topluluğu modelinin merkezine iş birlikçi düşünmeyi 
yerleştirmektedir. Böylece katılımcılar birbirlerinin görüşlerine 

 
153 a.g.e., s. 271. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 152

aktif biçimde yanıt vererek fikirleri üzerine düşünme, varsayımla-
rı sorgulama ve yeni düşünceler inşa etmektedir.154 

Lipman’a göre, “gerçek düşünme” ancak bireyin kendi düşünce-
lerini başkalarınınkilerle ilişkilendirebildiği ve bu ilişkilerden yeni 
anlamlar türetebildiği bir bağlamda mümkün olabilir. İşbirlikçi dü–
şünme, eleştirel ve yaratıcı düşünmenin tamamlayıcısı olarak ko-
numlandığından bu bağlamda bireyler, birlikte düşünme sürecinde 
yalnızca kendi görüşlerini savunmakla kalmayarak topluluğun 
ortak düşünsel ilerleyişine katkıda bulunmaktalardır.155 

Çalışmanın Sharp’ı inceleyen alt başlığında vurgulandığı üzere 
işbirlikçi düşünmenin P4C pedagojisindeki vurgusu, Sharp’ın kat–
kılarıyla daha da belirginleşmektedir. Ann Margaret Sharp, “The 
Community of Inquiry: Education for Democracy” başlıklı çalışma-
sında, çocukların düşünsel gelişimlerinin ancak demokratik ve 
etkileşimli bir ortamda sağlıklı biçimde desteklenebileceğini ileri 
sürmektedir. Nitekim ona göre, sınıf ortamı bir tartışma arenası 
değil, ortak düşüncenin üretildiği, karşılıklı saygının hâkim oldu-
ğu bir düşünme topluluğu niteliğinde olmalıdır.156 Bu çerçevede, iş 
birlikçi düşünme pedagojik bir yöntem olmanın ötesine geçerek, 
ahlaki ve sosyal bir sorumluluk olarak da değerlendirilmektedir. 
Öte yandan iş birlikçi düşünme, Vygotsky’nin sosyal etkileşim te–
melli bilişsel gelişim kuramıyla da örtüşmektedir. Vygotsky’nin 
“yakınsal gelişim alanı” -zone of proximal development- kavramı, 
bireylerin daha ileri düzeydeki bilişsel görevleri ancak başkalarıy-
la iş birliği içinde gerçekleştirebileceğini ileri sürdüğünden 
P4C’nin iş birlikçi doğası, bu kuramsal altyapıyla doğrudan ilişki-
lidir.  

Topluluk içinde yapılan tartışmalar, bireysel düşünme sınırlarını 
genişleten sosyal-bilişsel bir ortam sunmaktadır.157 Nitekim bireyin 
düşüncesi, ancak başkalarının düşünceleriyle etkileşim içinde an-
lam kazanır; bu da felsefi eğitimin temel hedeflerinden biri olan 
diyalog temelli düşünce gelişimiyle örtüşmektedir. 

Sonuç olarak, P4C’nin 4C düşünme modeli; eleştirel, yaratıcı, 

 
154 a.g.e., s. 93-101. 
155 a.g.e., s. 103. 
156 Ann Margaret Sharp, “Philosophy for Children and the Development of Ethical 

Values”, içinde M. Lipman (ed.), Thinking Children and Education, Dubuque, IA: 
Kendall/Hunt Publishing, 1991, ss. 339–347. 

157 Gordon Wells, Dialogic Inquiry: Towards a Sociocultural Practice and 
Theory of Education, Cambridge: Cambridge University Press, 1999, s. 104. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 153

özenli ve iş birliğine dayalı düşünme biçimleriyle bireyin düşünsel 
gelişimini çok boyutlu bir zeminde yapılandırmayı amaçlamakta-
dır. Eleştirel düşünme aracılığıyla birey, akıl yürütme süreçlerini 
sorgulama ve temellendirme becerisi kazanırken; yaratıcı düşün-
me, yeni ve özgün düşünceler üretmesini sağlamaktadır. Özenli 
düşünme, bireyin hem kendisine hem başkalarına karşı etik so-
rumluluk taşıyan bir özne olarak düşünmesini teşvik ederken iş 
birlikçi düşünme, bireyin bu süreci sosyal bir bağlamda, kolektif 
bir şekilde deneyimlemesini mümkün kılmaktadır. Öyleyse bu 
dört düşünme biçimi, çeşitli bileşenler etrafında şekillenerek sade-
ce birbirini tamamlayan bilişsel stratejiler değil, bireyin etik, top-
lumsal ve entelektüel bütünlüğünü inşa eden temel dayanaklardır. 
Bu perspektiften baktığımızda P4C pedagojisi, düşünmeyi dene-
yimleterek eğitime somut pratiklerle bir takım düşünme biçimleri 
ve bu düşünme biçimlerini şekillendiren bileşenler ekseninde 
entegre etmektedir. Bu bağlamda, söz konusu düşünme biçimleri-
nin sınıf içi uygulamada nasıl somutlaştığı sorusu, bizi P4C’nin 
yöntemi üzerine daha kapsamlı bir incelemeye yöneltmektedir. 

 

4. P4C’nin Yöntemi 
P4C felsefi yöntemin sınıf ortamına taşınmış hali olması bakı-

mından bu yönüyle belirli pedagojik ilkelerin ötesinde, klasik ve 
modern felsefi yöntemlerin yeniden yapılandırıldığı bir düşünme 
pratiği sunmaktadır. Lipman’ın öncülüğünde geliştirilen bu yakla-
şım, felsefi sorgulamanın temel metotlarını sınıf düzeyine indir-
gerken onları çocukların yaş düzeyine uygun şekilde kullanmak-
tadır. Bu bağlamda özellikle sokratik yöntem, kartezyen şüpheci-
lik ve fenomenolojik yöntem, P4C’nin pedagojik yapısının yön-
temsel temellerini oluşturan temel yöntemlerdir. 

 

4.1. Sokratik Yöntem 

P4C’nin yöntemsel temelinde en açık biçimde görülen yakla-
şım Sokratik yöntemdir. Bu yöntem, bilginin dışsal aktarımı yeri-
ne, bireyin kendi düşünme süreçleri üzerinden bilgiye ulaşmasını 
amaçlamaktadır. Sokratik yöntem, “doğurtma -maieutik-” ilkesine 
dayanmaktadır. Bu noktada öğretmen ya da kolaylaştırıcı, öğren-
cinin zihninde halihazırda bulunan düşünce çekirdeklerini açığa 
çıkarmaya çalışılarak bu süreçte sorular aracılığıyla düşüncenin 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 154

yönü belirlenmektedir. Böylece öğretmenin kolaylaştırıcı rolüyle 
tutarsızlıklar açığa çıkarılmakla birlikte kavramlar netleştirilmek-
tedir.158 

Sokratik yöntemin çıkış faktörü olan doğurtma ilkesine, bireyin 
zihninde halihazırda bulunan düşünce potansiyelinin, diyalog ve 
sorgulama aracılığıyla görünür kılınması sağlamaktadır. Sokrates’in 
“bildiğim tek şey, hiçbir şey bilmediğimdir” sözüyle somutlaşan bu 
yaklaşım, bilginin mutlak bir otoriteden değil, bireyin düşünsel ça–
basından doğabileceğini vurgulamaktadır.159 Sokratik yöntem, te-
melde sorular yoluyla yürütülen bir tartışma biçimidir. Bu süreçte 
öğretmen, öğrencinin düşünsel yolculuğuna rehberlik etse de bu 
rehberlik otoriter olmak yerine yönlendirici ve düşündürücüdür. 
Soru sorma, örnek isteme, varsayımları sorgulama, çelişkileri açığa 
çıkarma ve yeniden tanımlama gibi tekniklerle sürdürülen bu yön-
tem, düşüncenin derinleşmesini ve yapılandırılmasını sağlamakta-
dır. Bu bağlamda, Sokratik yöntemde amaç doğru cevaba ulaşmak-
tan çok, düşünmenin niteliğini artırmaktır.160 

Lipman, Sokratik yöntemi modern pedagojik anlayışla birleşti-
rerek sorgulama topluluğu içerisinde gerçekleşen uygulamanın 
temeline yerleştirmektedir. Burada öğretmen, Sokrates gibi otorite 
değil, sorgulamayı derinleştiren bir kolaylaştırıcıdır. Öğrenciler 
arasında geliştirilen diyaloglar, sadece fikirlerin paylaşımı değil, 
fikirlerin gerekçelendirilmesi ve karşılıklı sınanması işlevini taşı-
ması nedeniyle P4C, çocukların kavramları tanımlama, çelişkiyi 
keşfetme ve açık uçlu sorulara cevap arama gibi temel Sokratik 
eylemleri deneyimlemesini sağlamaktadır. Bu deneyimle birlikte 
öğrenciler arasında gelişen diyaloglar, sadece fikirlerin paylaşıl-
masını değil, bu fikirlerin gerekçelendirilmesini, sınanmasını ve 
birlikte inşa edilmektedir. Bu diyaloglar sayesinde öğrenciler, yal–
nızca ne düşündüklerini değil, neden böyle düşündüklerini de 
keşfetme fırsatı bulmaktadır. 

Bu bağlamda P4C, çocukların kavramları tanımlama, çelişkileri 
fark etme, varsayımları sorgulama ve açık uçlu sorulara yanıt 
arama gibi temel Sokratik düşünme eylemlerini doğrudan dene-
yimleyebilecekleri bir ortam sunmasıyla bu deneyim hem bireysel 
düşünme becerilerinin gelişmesine hem de demokratik bir tartış-

 
158 Ronald F. Reed, Ann Margaret Sharp (ed.), Studies in Philosophy for Children: 

Harry Stottlemeier’s Discovery, Philadelphia: Temple University Press, 1992. 
159 Reed ve Sharp, 1992. 
160 Splitter ve Sharp, 1995. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 155

ma kültürünün yerleşmesine katkı sağlamaktadır. Böylece P4C, 
eleştirel düşünmeyi teşvik eden, öğrenenin aktif katılımına dayalı 
ve anlam üretimini merkeze alan bir öğretim yöntemi olarak Sok-
ratik geleneği çağdaş sınıf ortamına taşımaktadır. 

Sokratik yöntemin işleyişi belirli aşamalara sahiptir. Bu aşamalar, 
P4C uygulamalarında da görülebileceği üzere sistematik bir biçimde 
ilerlemektedir. İlk aşama, genellikle bir kavrama ilişkin tanım talebiy-
le başlayarak örneğin, öğrenciden “Adalet nedir?”, “Cesaret nedir?” 
gibi bir kavramı tanımlaması istenmektedir. Yöneltilen bu soru doğ-
rultusunda ilk tanım, öğrencinin o kavrama ilişkin mevcut düşünsel 
çerçevesini görünür kılmaktadır. İkinci aşamada, öğrenci tarafından 
sunulan bu tanım, kolaylaştırıcının yönelttiği sorular aracılığıyla sı–
nanarak bu sorular aracılığıyla tanımın yeterliliğini ve iç tutarlılığını 
test edilmektedir. Örneğin, “Bu tanım başka hangi durumlara uygu-
lanabilir?” ya da “Bu tanım çelişkili bir duruma yol açar mı?” gibi 
sorularla tanımın geçerliliği tartışmaya açılmaktadır. 

Üçüncü aşamada, öğrencinin tanımındaki çelişkiler, eksiklikler 
ya da örtük varsayımlar ortaya çıkarılmaktadır. Bu noktada birey, 
daha önce doğru olduğuna inandığı bir yargının aslında tutarsız 
ya da eksik olduğunu fark edebilmektedir. Dördüncü aşamada, 
öğrenci yeni bir tanım ya da daha güçlü bir gerekçelendirme su-
narak düşüncesini yeniden yapılandırmaktadır. Bu aşama, dü-
şünmenin dinamik bir süreç olduğunu ve kavramsal netliğin za-
manla geliştirilebileceğini somutlaştırmaktadır. Son olarak, tar-
tışmanın nihai aşamasında birey kesin bir sonuca ulaşmak zorun-
luluğu yoktur. Bu noktada önemli olan bilgiye dair sınırlarının 
farkına varması ve düşünmenin bitimsiz doğasına ilişkin bir far-
kındalık geliştirebilmesidir. Bu bağlamda Sokratik yöntem hem 
bir bilgi edinme süreci hem de felsefi alçakgönüllülük kazandıran 
bir eğitimsel deneyim olarak işlemektedir.  

Sonuç olarak Sokrates yöntemle sorgulama esnasındaki diya-
loglar, öğrencilerin yalnızca düşüncelerini ifade etmeleri değil, 
aynı zamanda bu düşünceleri gerekçelendirmeleri, karşı argüman-
larla sınamaları ve yeni anlamlar üretmeleri için bir temel oluş-
turmaktadır. Sokratik yöntemin bu yapısal aşamaları, P4C uygu-
lamalarında hem bireysel düşünmeyi hem de kolektif akıl yürüt-
meyi destekleyici bir işlev niteliğindedir. Özellikle kavramların 
yeniden tanımlanması, çelişkilerin fark edilmesi ve açık uçlu soru-
lara yönelik derinlemesine tartışmalar, öğrencilerin eleştirel dü-
şünme becerilerini geliştirmede merkezi bir rol oynamaktadır. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 156

4.2. Kartezyen Şüphecilik Yöntemi 

P4C’nin yöntemsel yapısında yer alan bir diğer önemli unsur, 
Descartes’ın kartezyen şüpheciliği ile ilişkilendirilebilecek siste-
matik sorgulama anlayışıdır. Descartes’ın “yanıltıcı olabilecek her 
şeyi sorgula” ilkesi, P4C’de öğrencilerin ilk varsayımları, ön yargı-
ları ve genel kabulleri sorgulamalarını teşvik eden bir mantık ör–
güsü sunmaktadır. Lipman’a göre, çocuklar yalnızca doğruyu ara–
makla kalmamalı, aynı zamanda düşüncelerinin “neye dayandığı-
nı” sürekli sorgulamalıdır. Bu bağlamda P4C oturumlarında “Bu 
söylediğinin dayanağı ne?”, “Bunu düşünmene ne sebep oldu?” 
gibi sorular, kartezyen yöntemle benzeşen bir epistemolojik far-
kındalık oluşturarak öğrencilerin bilgi kaynaklarını sorgulamaları, 
onları daha eleştirel, dikkatli ve sistematik düşünen bireyler hali-
ne getirmektedir. Böylece, P4C sadece kavramsal bir öğrenme sun–
manın yanı sıra bilgiye ulaşma yollarını da sorgulayan bir bilinç 
düzeyi geliştirmesi mümkündür. 

Kartezyen şüphecilik, bireyin bilgiye ulaşma sürecinde her tür-
lü ön kabulü askıya almasını, yalnızca aklın kesinlikle doğrulaya-
bileceği temeller üzerinde düşünmesini esas almaktadır. Descar-
tes, Meditasyonlar adlı eserinde sistematik kuşkuculuğu bir yön-
tem olarak geliştirerek, bireyin duyu verilerini, otorite söylemle-
rini ve hatta matematiksel kabulleri bile geçici olarak sorgulaması 
gerektiğini ileri sürmektedir. Nitekim “Yanıltıcı olabilecek her şe–
yi sorgula” ilkesi, yalnızca felsefi bir tutum değil, düşünmenin 
saflığına ulaşmak için izlenecek yöntemsel bir yol haritası olarak 
sunulmaktadır.161 

Bu anlayış, P4C’nin pedagojik mantığında karşılık bularak bu-
na yönelik Lipman, çocukların eleştirel düşünme becerilerini ge-
liştirebilmeleri için ne düşündüklerini ile düşündüklerinin neye 
dayandığını da kuşkucu bir tavırla sorgulamaları gerektiğini vur-
gulamaktadır. Lipman’a göre, bir düşüncenin mantıklı görünmesi 
onun doğru olduğu anlamına gelmez; dolayısıyla her düşünce, 
gerekçeleriyle birlikte sınanmalı ve açıklığa kavuşturulmalıdır.162 
Bu doğrultuda P4C oturumlarında yöneltilen “Bunu düşünmene 
ne sebep oldu?”, “Bu fikrin kaynağı nedir?”, “Buna katılmayan biri 
ne düşünebilir?” gibi sorular, Descartes’ın sistematik sorgulama 

 
161 René Descartes, İlk Felsefe Üzerine Meditasyonlar, çev. Ahmet Cevizci, İstan-

bul: Say Yayınları, 2013. 
162 Lipman, 2003. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 157

anlayışını sınıf ortamına taşımaktadır. Böylece söz konusu sorular 
ve şüpheci yaklaşım, öğrencinin yalnızca fikir üretmesini değil, fi–
kirlerinin dayanaklarını görünür kılmasını ve epistemolojik temel-
lerini gözden geçirmesini sağlamaktadır.  

Kartezyen şüphecilik, salt kuşkuculukla karıştırılmaması ge-
rekmektedir. Çünkü burada amaç, salt kuşkuculukta başka bir 
ifadeyle septiklerde olduğu gibi hiçbir şeye inanmamak değil, 
sağlam bilgiye ulaşmak için inançların geçici olarak askıya alın-
masına işaret etmektedir. Bu açıdan P4C’nin düşünme süreçlerin-
de bu yön, öğrencinin “kanıların ardındaki varsayımları” analiz 
etmesini sağlayan bir bilinç düzeyi geliştirmektedir.  Bu süreçte 
öğrenci, yalnızca kavramsal tanımlarla yetinmeyerek bu tanımla-
rın hangi deneyim, gözlem ya da mantıksal gerekçeye dayandığını 
da sorgulamaya yönelmektedir. Örneğin, bir öğrenci “Özgürlük 
insanın istediğini yapabilmesidir.” dediğinde, kolaylaştırıcı bu 
tanımı kabul etmek yerine, “Bu her durumda geçerli mi?”, “Başka-
sına zarar verme durumu ne olacak?” gibi sorularla tanımın altın-
da yatan kabulleri açığa çıkarmaya çalışmalıdır. Bu tür bir sorgu-
lama, Descartes’ın şüpheci yönteminde olduğu gibi, görünenin 
ötesine geçerek düşünceyi arındırma işlevi görmektedir. 

Ayrıca, Kartezyen yöntemle benzeşen bu sorgulayıcı tutum, 
öğrencilerin düşünsel özerklik kazanmalarına da katkı sağlamak-
tadır. Çünkü birey, artık başkalarının söylediklerini sorgusuz 
kabul eden pasif bir alıcı değil; bilgiye hangi yollarla ulaştığını 
bilen, bu yolları eleştirel süzgeçten geçiren aktif bir düşünür hâli-
ne gelmektedir. Bu yönüyle P4C, epistemolojik bir farkındalık 
yaratan öğretim tekniğine yönelik eğitim ortaya koymaktadır. 
Böylece Kartezyen şüpheciliğin felsefi düzeyde sağladığı düşünsel 
titizlik, P4C ile pedagojik bir kazanıma dönüşerek öğrenciler, 
düşüncelerini oluşturan etmenleri tanımlamayı, bu etmenleri 
gerekçelendirmeyi ve gerektiğinde yeniden yapılandırmayı öğ-
renmektedir. 

Sonuç olarak, Descartes’ın sistematik şüphe anlayışı, P4C’nin 
içeriğinde sınıf içi tartışmaların yönünü belirleyen bir yöntemsel 
rehber olarak yer almaktadır. Bu yaklaşım, öğrencilerin sadece 
fikir üretmelerini değil, bu fikirlerin temelini oluşturan kabulleri 
sorgulamalarını da mümkün kılmaktadır.  Böylelikle P4C, kav-
ramsal düzeyde eleştirel düşünme pratiği sunarken, bilgiye ulaş-
manın epistemolojik yollarını da sistematik ve mantıksal biçimde 
düşünen veya sorgulayan bireyler yetiştirmeyi hedeflemektedir. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 158

4.3. Fenomenolojik Yöntem 

P4C uygulamalarında deneyimin bireysel ve öznel yönünü 
merkeze alan bir başka yöntemsel yaklaşım da fenomenolojidir. 
Husserl’in başlattığı fenomenolojik gelenek, özneyi dış dünya 
karşısında pasif bir gözlemci değil, anlam üretici bir varlık olarak 
kabul etmektedir. Bu anlayış, P4C’de öğrencilerin bireysel dene-
yimlerinden hareketle kavramlara ulaşmaları ve bu kavramların 
anlamlarını çok yönlü şekilde tartışmaları sürecinde karşılık bul-
maktadır.163 Örneğin “adalet” kavramı bir metin ya da olay üze-
rinden tartışılırken, öğrenciler kendi yaşamlarında bu kavramla 
nasıl karşılaştıklarını anlatmaktadır. Bu anlatılar, “fenomenolojik 
indirgeme”ye benzer şekilde, ortak deneyimlerin özünü aramak 
üzere yapılandırılmaktadır. Burada kolaylaştırıcının rolü, öğrenci-
lerin deneyimlerini yargılamadan dinlemek, ortak anlam alanları-
nı açığa çıkarmak ve kavramsal soyutlamayı teşvik etmektir. Fe-
nomenoloji, bu yönüyle P4C’ye empati, öz-farkındalık ve anlam 
üretme becerileri kazandırmaktadır. Gregory bu yöntemin P4C’deki 
karşılığını “çocuğun felsefi deneyim yoluyla kendi yaşamına dair 
anlam üretmesi” olarak tanımlamaktadır.164 

Fenomenolojik yöntem, bireysel deneyimin özüne yönelmeyi 
ve anlamı doğrudan yaşantıdan türetmeyi amaçlayan bir felsefi 
yöntem olması bakımından özne, dış dünyadan ayrı, pasif bir 
gözlemci değil; bizzat yaşantısı aracılığıyla dünyaya anlam veren 
aktif bir bilinçtir. “Şeylerin kendisine dönme” çağrısıyla özetlenen 
fenomenolojik tutum, algıların, duyguların ve öznel deneyimlerin 
sistematik olarak sorgulanmasını ve bu sorgulamalar yoluyla 
kavramların özü itibarıyla kavranmasını hedeflemektedir.165 Bu 
bağlamda fenomenolojik yöntem, P4C uygulamalarında çocukla-
rın yaşadıkları deneyimlerden hareketle felsefi kavramları sorgu-
lamalarını mümkün kılmaktadır.  P4C’de uygulanan bu yaklaşım, 
çocuğun deneyimini salt öznel bir anlatı olarak değil, ortak bir 
düşünme sürecine katkı sunabilecek felsefi bir veri olarak ele 
almaktadır. Özellikle ahlaki, toplumsal veya psikolojik kavramlar 

 
163 Joanna Haynes, Children as Philosophers: Learning through Enquiry and 

Dialogue in the Primary Classroom, 2. baskı, London: Routledge, 2008. 
164 Maughn Gregory, “Philosophy for Children and Its Critics: A Mendham 

Dialogue”, Journal of Philosophy of Education, 41 (4), 2007, ss. 667–681. 
165 Edmund Husserl, Avrupa Bilimlerinin Krizi ve Transendental Fenomenoloji, 

çev. A. Haluk Zeyrek, İstanbul: Paradigma Yayınları, 2007. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 159

tartışılırken, öğrencilerin kendi yaşamlarından örnekler sunmaları 
desteklenir. Bu bireysel anlatılar, grup içinde kolektif bir fenome-
nolojik indirgeme sürecine zemin hazırlayarak katılımcılar, anlatı-
lan örnekler arasındaki ortak yapıları keşfederek kavramın özüne 
dair daha derin bir anlayış geliştirmeye başlamaktadır. 

Bu yöntemsel çerçevede kolaylaştırıcının rolü, öğrencilerin de-
neyimlerini yargılamadan ve yönlendirmeden dinlemek, onların 
anlatılarına felsefi bir açıklıkla yaklaşmak ve ortaya çıkan yaşantı-
lar arasındaki anlam örüntülerini görünür kılacak sorular yönelt-
mektir. Bu süreçte kolaylaştırıcı, fenomenolojik indirgeme -epoché- 
olarak bilinen tutumu benimseyerek, öğrencinin anlatısını kendi 
değer yargılarından bağımsız biçimde, saf deneyim olarak ele alarak 
öğrencinin yalnızca kendisini ifade ettiği bir paylaşım alanı, öz-
farkındalık geliştirdiği ve kavramsal soyutlama yaptığı bir felsefi 
zemin oluşturmaktadır. Fenomenolojik yaklaşım, P4C’ye analitik 
düşünmeyle birlikte anlam üretimi, empati geliştirme ve deneyim-
sel kavrayış gibi daha bütüncül bilişsel beceriler kazandırmaktadır. 
Bu nedenle çocuk, yalnızca düşünsel olarak değil, varoluşsal olarak 
da felsefi etkinliğe katılmaktadır. Bu yönüyle P4C, yalnızca soyut 
düşünme becerilerini geliştiren bir yöntem olmaktan çıkar; çocuğun 
yaşantısı, duyguları ve algıları üzerinden dünyayı anlama çabasına 
zemin hazırlayan bir felsefi yaşam pratiğine dönüşmektedir. 

Sonuç olarak, fenomenolojik yöntem, P4C’nin merkezinde yer 
alan “anlam arayışı”nı bireyin özgün deneyimleri üzerinden yapı-
landırmaktadır. Bu yaklaşım, öğrencilerin hem kavramları öğ-
renmesini hem de bu kavramlarla kişisel olarak ilişki kurmalarını 
sağlamaktadır. Böylece, P4C oturumları soyut kavramsal tartışma-
ların ötesine geçerek, öğrencilerin dünyayı kendi deneyimleri 
üzerinden düşünmelerine ve felsefeyi bir yaşam biçimi olarak 
içselleştirmelerine katkı sunmaktadır. 

P4C’de kullanılan yöntemler, klasik felsefi geleneklerle pedago-
jik yeniliklerin birleştiği bir bütünlük arz etmektedir. Sokratik yön-
tem, diyaloğun gücüne dayalı sorgulama süreciyle düşünmenin 
doğasını açığa çıkarırken; kartezyen şüphecilik, bilginin temellerine 
yönelik sistematik sorgulama becerisi kazandırmaktadır. Fenome-
nolojik yöntem ise bireyin öznel deneyimlerinden hareketle anlam 
üretmesini mümkün kılmaktadır. Bu üç yöntem, P4C’nin dönüşüm 
amaçlayan bir felsefi eğitim yöntemi olmasının temelini oluştur-
maktadır. 

P4C’nin yöntemi, sorgulama topluluğu içinde gelişen, diyalog, 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 160

argümantasyon, uyarıcı temelli tartışma ve yansıtıcı düşünme gibi 
çeşitli pedagojik araçlarla şekillenen çok katmanlı bir yapıya sa-
hiptir. Bu yöntem, çocukların hem entelektüel hem de etik, sosyal 
ve duygusal gelişimlerine de katkı sağlaması bakımından sorgula-
yıcı, eleştirel ve yaratıcı düşünmenin pedagojik bir amaç olarak 
merkezde yer aldığı bu yaklaşım, çağdaş eğitimin ihtiyaç duyduğu 
bütüncül düşünme modelini sunmaktadır. 

Sonuç olarak P4C’nin yöntemsel çerçevesi üç temel felsefi yak-
laşım olan Sokratik yöntem, kartezyen şüphecilik ve fenomenolojik 
yöntem etrafında şekillendiği açıktır. Sokratik yöntem, diyalog yo–
luyla bilginin keşfedilmesini esas alarak öğrencileri düşüncelerini 
gerekçelendirmeye, kavramları tanımlamaya ve çelişkileri sorgula-
maya yönlendirdiğinden bu süreçte öğrenme, önceden belirlenmiş 
doğruların aktarımından ziyade, sorularla derinleşen bir düşünce 
etkinliği olarak gerçekleşmektedir. Kartezyen şüphecilik ise, öğren-
cilerin düşüncelerini yalnızca ifade etmeleriyle yetinmeyip, bu dü-
şüncelerin ardındaki varsayımları, kaynakları ve dayanakları sorgu-
lamalarını sağlamaktadır. Bu yönüyle P4C, eleştirel düşünmenin bir 
disiplini olarak sistematik sorgulamayı beslemektedir. Fenomenolo-
jik yöntem ise, çocukların bireysel yaşantılarından hareketle kav-
ramlara ulaşmalarını, bu kavramların çok boyutlu anlamlarını tar-
tışmalarını ve felsefi soyutlamalar yoluyla kişisel farkındalık geliş-
tirmelerini mümkün kılmaktadır. Deneyimin özüne yönelen bu 
yaklaşım, P4C’nin empati, anlam üretimi ve öz-farkındalık gibi bi–
lişsel-duyuşsal yönlerini de güçlendirmektedir. 

O halde P4C’nin yöntemi; aklın eleştirel işleyişini, bireysel de-
neyimle şekillenen anlam arayışını ve kolektif diyalogla inşa edilen 
felsefi sorgulamayı bir araya getiren özgün bir yapıya sahiptir. Bu 
yöntem, öğrencileri yalnızca düşünen bireyler olmaya değil dü-
şünmesini düşünen, sorgulamasını gerekçelendiren ve anlam üre-
timini etik bir zeminde gerçekleştiren bilinçli öznelere dönüştürme-
yi amaçladığından P4C, yöntemsel derinliği sayesinde eğitimi salt 
bilgi aktarımı olmaktan çıkararak, düşünmenin eğitimi haline ge-
tirmektedir. Nitekim P4C’nin yöntemsel çerçevesinde öğretmen, 
geleneksel anlamda bilgiyi aktaran bir figür değil, düşünme sürecini 
yapılandıran bir kolaylaştırıcıdır. Bu rol, öğrenci merkezli öğren-
menin bir gereği olarak öğretmenin aktif konuşmacı değil, etkin bir 
dinleyici ve yönlendirici olmasını gerekli kılmaktadır.166 Öğrencile-

 
166 Kennedy, 2004. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 161

rin bağımsız düşünme kapasiteleri, bu rehberlik sürecinde destek-
lenmektedir. Peki bu rehberlik hangi uygulama aşamalarıyla ger-
çekleşmektedir?  

 

5. P4C’nin Uygulama Aşamaları 
P4C yöntemi, geleneksel öğretimin salt bilgi aktarımına dayalı 

yaklaşımını aşarak, bireylerin düşünme biçimlerini yapılandırmayı 
ve onları eleştirel, yaratıcı ve özenli düşünen bireyler hâline getir-
meyi amaçlayan özgün bir pedagojik modeldir. P4C deki uygulama 
aşamaları sorgulama topluluğu modeli temel alınarak kurgulanmış-
tır. Bu noktada Lipman için P4C uygulama aşamalarında belirleyici 
rol oynayan 5 temel unsur söz konusudur: Metnin Sunumu, Gün-
demin Oluşturulması, Topluluğun Pekiştirilmesi, Egzersizlerin ve 
Tartışma Planlarının Kullanılması, Ek Yanıtların Teşvik Edilmesi167  

 
a) Metnin Sunumu 
P4C uygulamasının ilk adımı, öğrencilere düşünsel etkileşimi 

başlatacak nitelikte bir metnin sunulmasıdır. Bu metinler genellik-
le anlatı/hikâye formunda olup, içinde etik, epistemolojik ya da 
ontolojik temalar barındıran ve öğrencilerin soru sormasını teşvik 
eden yapılar taşımaktadır. Lipman’a göre bu metinlerin amacı 
yalnızca bilgi sunmak değil; bireyin düşünme biçimlerini kışkırt-
mak, kültürel değerleri sorgulatmak ve insan ilişkilerinde mantık-
sal çözümleme yapabilme yetisi kazandırmaktır.168 Metnin yüksek 
sesle okunması ise, öğrenciler arasında eşitlikçi bir iletişim ortamı 
oluşturarak her bireyin sürece dahil olmasını sağlamaktadır. Bu 
aşama, Vygotsky’nin “içselleştirme” (internalization) kuramı çer-
çevesinde değerlendirilebilir; çünkü birey, sosyal etkileşim yoluy-
la edindiği düşünme kalıplarını zamanla kendi içsel söylemine 
dönüştürmektedir.169 

 
b) Gündemin Oluşturulması 

Metin sunumunun ardından gelen bu aşamada, öğrencilerin 
metinden yola çıkarak sordukları sorular aracılığıyla tartışma 

 
167 Lipman, 2003.  
168 Lipman, 2003, s. 18-22. 
169 Lev S. Vygotsky, Mind in Society: The Development of Higher Psychological 

Processes, Cambridge, MA: Harvard University Press, 1978. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 162

gündemi belirlenmektedir. Burada önemli olan, soruların öğret-
men tarafından değil, öğrenciler tarafından oluşturulmasıdır. Bu 
yaklaşım, demokratik bir sınıf yapısını desteklerken, aynı zaman-
da öğrencilerin bilişsel ilgilerini ve değer önceliklerini görünür 
kılmayı olanaklı hale getirmektedir.170 Öğretmen bu süreçte bir 
“kolaylaştırıcı” -facilitator- konumundadır. Katılımcıların katkıla-
rını teşvik edip soruları sınıfa açık hâle getirerek gündemin şekil-
lenmesine eşlik etmektedir. Böylece, kontrol öğretmende değil, 
topluluğun düşünsel kolektivitesinde olmaktadır. 

 
c) Topluluğun Pekiştirilmesi 
Bu aşama, P4C’nin kalbini oluşturan “sorgulama topluluğu” 

kavramının sınıf içinde kurumsallaştığı yerdir. Öğrenciler arasın-
da fikir alışverişi, karşı argüman geliştirme ve düşünce inşası yo–
luyla diyalojik bir yapı oluşmaktadır. Sınıf, artık pasif bilgi alıcısı 
bireylerden değil, birbirlerinin düşüncelerine katkı sunan aktif 
sorgulayıcıları kapsamaktadır.171 Vygotsky’nin “kişilerarası olanın 
bireysel hâle gelmesi” ilkesine uygun olarak, bireyler başkalarının 
düşünsel süreçlerinden beslenerek bu süreçleri kendi iç dünyala-
rında yeniden yapılandırmaktadır. Bu ortam, yalnızca felsefi değil; 
ahlaki, sosyal ve epistemolojik duyarlılıkların da geliştiği kolektif 
bir alan sunmaktadır. 

 
d) Egzersizlerin ve Tartışma Planlarının Kullanılması 
Dördüncü aşamada, tartışmaya yön verecek stratejik egzersizler 

ve tartışma planları devreye gidererek bu planlar; örneklendirme, 
genelleme, karşılaştırma ve analoji gibi düşünme araçları üzerinden 
öğrencilerin kavramsal derinliğini artırmayı hedefler niteliktedir. 
Tartışmalar, yalnızca bireysel görüş bildiriminden ibaret kalmaz; 
soyut kavramlara dair derinlemesine analizler yapılarak bu sayede 
öğrenciler, adalet, özgürlük, hakikat gibi felsefi kavramları tartışır-
ken, eleştirel düşünmenin ötesinde metodolojik farkındalık da geliş-
tirmektedir.172 Öte yandan bu süreç, disiplinler arası bağlantıların 
kurulmasını sağlamaktadır. Örneğin P4C’nin STEAM -Bilim, Tek-
noloji, Mühendislik, Sanat ve Matematik- gibi alanlarla entegrasyo-
nu, öğrencilerin yalnızca felsefi değil, aynı zamanda uygulamalı 

 
170 Lipman, 2003, s. 28–30. 
171 Lipman, 2003, s. 77–81. 
172 Splitter ve Sharp, 1995, ss. 42–47. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 163

düşünme becerilerini de geliştirmektedir.173 
 
e) Ek Yanıtların Teşvik Edilmesi 
Son aşamada, öğrenciler tartışmalar sonucunda edindikleri fi-

kirleri alternatif ifade biçimleriyle sunmaya teşvik edilir. Bu, felse-
fi düşünmenin yaratıcı düşünmeyle bütünleştiği noktadır. Öğren-
ciler yalnızca sözlü argümanlar üretmez; çizim, hikâye yazma, 
drama gibi yaratıcı yöntemlerle de düşüncelerini paylaşabilmek-
tedir.174 Bu aşama, düşünsel sürecin duygusal ve estetik boyutları-
nın da fark edilmesini sağlamaktadır. Tartışmanın sonunda ulaşı-
lan anlamın topluluk tarafından “kutlanması” bir bilişsel başarının 
yanında ortak bir etik atmosferin doğuşuna karşılık gelmektedir. 

P4C’nin uygulama aşamaları, düşünmenin pedagojik olarak na-
sıl yapılandırılabileceğine dair sistematik ve bütünlüklü bir çerçeve 
sunmaktadır. Nitekim her bir aşama; bilişsel, duyuşsal ve sosyal ge–
lişim süreçlerini de dikkate almaktadır. Lipman’ın sorgulama toplu-
luğu modeli üzerine inşa edilen bu yapı, öğrencilerin yalnızca doğru 
bilgiye ulaşan bireyler değil, düşünen, sorgulayan ve başkalarının 
düşüncelerine saygıyla yaklaşan öznel varlıklar olarak yetişmeleri-
ne imkân tanımaktadır. 

Matthew Lipman, felsefi sorgulama topluluğunun sınıf içinde 
etkili biçimde inşa edilebilmesi için uygulamaya dönük beş temel 
aşama önermektedir. Ancak bu aşamalar, yalnızca ardışık bir öğre-
tim planı olmakla birlikte P4C pedagojisinin altında yatan düşünsel 
ve etik ilkeleri de yansıtmaktadır. Özetle, "Metnin sunumu" öğren-
me sürecini başlatan anlatısal uyaranın niteliğini belirlerken; "gün-
demin oluşturulması", öğrencilerin ilgilerini ve bilişsel ihtiyaçlarını 
yansıtan demokratik bir yapı kurulmasına hizmet etmektedir. "Top-
luluğun pekiştirilmesi" aşaması, bireylerin düşünsel etkileşim yo-
luyla bilişsel araçları içselleştirmesini ve grup dayanışmasının oluş–
masını sağlamaktadır. "Egzersizler ve tartışma planlarının kullanı-
mı", disiplinsel derinliği desteklerken, "ek yanıtların teşvik edilmesi" 
aşaması ise yaratıcı ve eleştirel düşüncenin bir sentezini mümkün 
kılmaktadır. İşte bu aşamalar, P4C’nin sadece bir yöntemden ziyade 
bir düşünme ve birlikte yaşama kültürü olduğunu göstermektedir. 
Bu yönüyle Lipman’ın sunduğu yapı, yalnızca uygulamaya rehber-

 
173 Karin Murris, “Can Children Do Philosophy?”, Journal of Philosophy of 

Education, 34(2), 2000, ss. 261–279. 
174 David Kennedy, Changing Practices in Education, New York: Continuum, 

2006. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 164

lik eden bir taslak olmayıp, sorgulama topluluğunun felsefi ve pe-
dagojik zeminini kuran yönlendirici bir şemadır. 
 

 

Şekil 8: P4C'nin Uygulama Aşamaları 

 

Şekil 8 P4C yönteminin sınıf ortamındaki uygulama sürecine 
ilişkin yapısal bir çerçeve sunmaktadır. Modelde yer alan altı 
aşama, P4C yaklaşımının pedagojik ve bilişsel hedefleriyle uyum-
lu olarak yapılandırılmıştır. Süreç, öğrencilere sunulan bir uyaran 
aracılığıyla başlamakla birlikte bu uyaran; hikâye, şiir, animasyon, 
film, resim ya da bir oyun olabilir ve öğrencilerde merak uyandı-
rarak düşünsel bir tetikleme işlevi görmektedir. Ardından, öğren-
ciler bu uyaran üzerinden hareketle dikkatle seçilmiş felsefi bir 
soru etrafında düşünmeye teşvik edilmektedir. Bu sorular, derin-
lemesine sorgulama ve kavramsal analiz için bir çıkış noktası 
oluşturmaktadır. 

Üçüncü aşama olan tartışma, öğrencilerin birbirlerinin düşünce-
lerini dinleyerek, karşı argümanlar geliştirerek ve fikirlerini temel-
lendirerek etkileşimde bulunduğu bir diyalog ortamına karşılık gel–
mektedir. Bu süreçte öğrencilerin, temellendirme becerileri geliştiri-
lerek başka bir ifadeyle fikirlerini gerekçelendirmeleri, dayanak 
göstermeleri ve kavramsal açıklamalar sunmaları beklenmektedir. 
Ardından gelen örnekleme aşaması, öğrencilerin gündelik yaşantı-
dan örneklerle soyut düşüncelerini somutlaştırmalarını ve felsefi 
kavramları yaşamla ilişkilendirmelerini sağlamaktadır. Sürecin son 
aşaması olan değerlendirme, öğrencilerin hem sürece katılımlarını 
hem de tartışma boyunca geliştirdikleri fikirleri ne ölçüde gerekçe-
lendirdiklerini, karşıt görüşlerle nasıl başa çıktıklarını ve kavramsal 
açıklamalarının derinliğini gözden geçirmelerini içermektedir. Bu 
yönüyle değerlendirme hem bireysel düşünme becerilerinin hem de 
topluluk içi etkileşimin bütüncül bir çözümlemesini mümkün kıl-



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 165

maktadır. 
Bu uygulama basamakları, Matthew Lipman’ın Thinking in 

Education adlı eserinde ortaya koyduğu beş temel aşamayla yapı-
sal bir paralellik göstermektedir: (1) metnin sunumu, (2) gündemin 
oluşturulması, (3) topluluğun pekiştirilmesi, (4) egzersizler ve tar-
tışma planlarının kullanımı, (5) ek yanıtların teşvik edilmesi.175 Söz 
konusu beşli yapı, felsefi sorgulamanın pedagojik olarak nasıl 
düzenleneceğine dair teorik bir çerçeve sunarken, burada görsel-
leştirilen altı aşamalı şema bu yapının sınıf içi uygulamadaki kar-
şılıklarını temsil etmektedir. 

Örneğin, modelin ilk iki basamağı olan uyaran ve soru, Lip-
man’ın “metnin sunumu” ve “gündemin oluşturulması” aşamala-
rını işaret etmektedir. Bu noktada öğrencilerin gündelik yaşamla 
ilişkilendirebildikleri felsefi sorun alanları belirlenerek anlam 
arayışları başlatılmaktadır. Tartışma ve temellendirme adımları ise 
“topluluğun pekiştirilmesi” ile doğrudan örtüşmektedir. Çünkü bu 
aşamada öğrenciler diyalog temelli bir yapıda fikirlerini ifade 
eder, başkalarının görüşlerini dinler ve eleştirel düşünme becerile-
rini geliştirmektedir. Örnekleme aşaması ise Lipman’ın “egzersiz-
ler ve tartışma planları” aşamasıyla örtüşerek öğrencilerin bilişsel 
araçları -kavramlar, ilkeler, gerekçeler- uygulamalı olarak kul-
lanmalarını sağlamaktadır. Son olarak değerlendirme adımı, “ek 
yanıtların teşvik edilmesi” ilkesiyle ilişkili şekilde, öğrencilerin 
düşünsel katkılarını gözden geçirdikleri, süreci yeniden yapılan-
dırdıkları ve yaratıcı/eleştirel düşüncenin birleştiği bir düzlem 
sunmaktadır.  

Sonuç olarak bu altı aşamayla özetleyebileceğimiz uygulama aşa–
malarının yapısı Lipman’ın sorgulama topluluğu modelinde belirttiği 
kuramsal ilkeleri, sınıf temelli uygulamalarla bütünleştirerek pratik 
bir öğretim dizgesine dönüştürmektedir. Bu yapı, P4C’nin yalnızca 
öğretim yöntemi değil; etik, estetik ve bilişsel gelişimi önceleyen fel–
sefi bir eğitim anlayışı olduğunu da vurgulamaktadır. 

Bu bağlamda, Şekil 7’de ortaya koyulan altı uygulama basamağı, 
Lipman’ın kuramsal çerçevesinin sınıf içi pratikte sadeleştirilmiş, 
uygulanabilir ve öğretmen rehberliğine elverişli bir versiyonunu 
temsil etmektedir. Her bir aşama, P4C pedagojisinin temel ilkeleri 
olan öğrenci merkezlilik, sorgulama yoluyla öğrenme, topluluk 
içinde düşünme ve değer temelli tartışma ekseninde yapılandırıl-

 
175 Lipman, Thinking in Education, s. 93-97. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 166

mıştır. Bu yönüyle model, teorik temellerle pratik uygulama arasın-
daki boşluğu doldurmayı amaçlayan bir öğretim aracıdır. 

 

6. P4C’de Öne Çıkan Yaklaşımlar 
Matthew Lipman’ın kuramsal çerçevesi ve uygulamaya dönük 

katkıları P4C’nin temelini oluştursa da bu model zamanla farklı 
düşünürlerin katkılarıyla çeşitlenmiş, zenginleşmiş ve farklı bağ-
lamlara uyarlanabilir bir hâle gelse de farklı filozof ve eğitimciler 
tarafından geliştirilen yaklaşımlar, P4C’nin uygulama biçimlerini, 
kavramsal öncüllerini ve pedagojik amaçlarını yeniden tanımla-
masıyla P4C hem kuramsal hem de pratik düzlemde daha geniş 
bir kapsama ulaştığı görülmektedir. 

Bu bağlamda, Colin McCall’ın "Felsefi Sorgulama Topluluğu" 
modeli, Leonard Nelson’ın "Sokratik Diyalog" yaklaşımı, Gareth B. 
Matthews’un "Doğuştan Felsefi Yeterlilik" anlayışı ve Thomas 
Jackson’ın "P4C Hawai’i" modeli, P4C literatüründe öne çıkan ve 
uygulama süreçlerine yön veren dört temel yaklaşımı temsil et-
mektedir. Her bir yaklaşım, çocuklarla felsefe yapmanın farklı 
yönlerine vurgu yaparak, P4C’nin çoğulcu yapısını ve esnekliğini 
somutlaştırmaktadır. Bu noktadan hareketle bu bölümde, söz ko-
nusu yaklaşımlar ayrı alt başlıklar altında ele alınacak; her birinin 
dayandığı kuramsal çerçeve, pedagojik amaçlar ve uygulama bi-
çimleri analiz edilerek P4C’nin zengin yapısal bütünlüğü ortaya 
koyulacaktır. 

 

6.1. McCall: 
Felsefi Sorgulama Topluluğu Yaklaşımı 

P4C uygulamaları içerisinde önemli bir yere sahip olan Colin 
McCall’ın “Felsefi Sorgulama Topluluğu” yaklaşımı, bireyin dü-
şünme biçimini dönüştüren bir etkinlik olduğu fikrine dayanmak-
tadır. McCall’a göre, felsefi düşünme bireysel bir beceriden çok 
daha fazlasını kapsamaktadır. Bu kapsam düşünmenin bir toplu-
luk içinde gerçekleşmesi, düşüncenin hem derinliğini hem de 
yönünü değiştiren bir dinamizm yaratımını içermektedir. Bu ne-
denle McCall, felsefi eğitimi diyalog temelli bir sorgulama süreci 
olarak kurgulayarak ve bu süreci “topluluk” kavramı etrafında 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 167

yapılandırmaktadır.176 McCall’ın felsefi sorgulama topluluğu anla-
yışında temel amaç, çocukların ya da öğrencilerin eleştirel, yaratı-
cı ve etik düşünme kapasitelerini geliştirebilecekleri bir ortak 
düşünme alanı yaratmaktır. Bu alan, katılımcıların yalnızca kendi 
fikirlerini ifade ettikleri değil, başkalarının fikirlerini de dikkatle 
dinledikleri ve onlara tepki verdikleri karşılıklı bir etkileşim ze-
mini sağlamaktadır. Bu zeminde, bireysel düşünce, topluluk için-
deki tartışmalarla zenginleşir, yeniden şekillenir ve gerekçelendi-
rilmiş hale gelmektedir.177 

McCall’ın yaklaşımının en belirgin özelliklerinden biri, dü-
şünmeyi kolektif bir süreç olarak görmesidir. Ona göre anlam 
üretimi, bireyin zihinsel çabasıyla sınırlı kalmamalı; başkalarıyla 
girişilen diyaloglar yoluyla yeniden inşa edilmelidir. Bu bağlamda 
sorgulama topluluğu, bireyler arasındaki düşünsel paylaşım orta-
mını etik bir etkileşim biçimi içerisinde inşa etmektedir. Katılımcı-
lar, fikirleri kadar birbirlerini de ciddiye almayı öğrenmesiyle, bu 
durum hem bireysel sorumluluğun hem de toplumsal duyarlılığın 
gelişimini desteklemektedir.178 

Sorgulama topluluğu ortamının işlevselliği ise üç temel ilkeye 
dayanmaktadır: Açıklık, karşılıklılık ve gerekçelendirme. İlk ilke 
olarak açıklık, öğrencilerin düşüncelerini özgürce ifade edebile-
cekleri güvenli bir alanın varlığını; karşılıklılık, düşüncelerin dile 
getirilmekle kalmayıp başkalarıyla etkileşime girmesini; gerekçe-
lendirme ise fikirlerin rastgele değil, düşünsel olarak temellendiri-
lerek dile getirilmesini ifade etmektedir.179 McCall’ın yaklaşımı, 
pedagojik olarak yapılandırılmış bir felsefi söylem pratiği öner-
mektedir. Bu pratikte öğretmen, bilgiyi aktaran bir otorite figürü 
değil; topluluğun bir üyesi olarak süreci kolaylaştıran bir düşün-
me ortağı konumundadır. Öğretmenin rolü, öğrencilerin düşünce-
lerini yönlendirmek değil, onların kendi düşünce yollarını keşfet-
melerine rehberlik etmektir. Böylelikle sınıf ortamı, öğretmen-
merkezli olmaktan çıkar ve düşünmenin kolektif sorumluluğu 
öğrencilere geçmektedir.180 

Öte yandan McCall’ın felsefi sorgulama topluluğu modeli, duy-

 
176 McCall, a.g.e., s. 48. 
177 Philip Cam, 20 Thinking Tools: Collaborative Inquiry for the Classroom, 

Victoria: ACER Press, 2006, s. 45. 
178 Splitter ve Sharp, 1995, s. 71. 
179 McCall, a.g.e., s. 48. 
180 Cam, a.g.e., s. 52. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 168

gusal ve etik gelişimi de kapsayan bütüncül bir yapı sunmaktadır. 
Tartışmalarda yalnızca mantıksal doğruluk değil, empati, adalet, 
dürüstlük gibi değerler de gözetilir. Bu yönüyle McCall’ın modeli, 
eğitimi sadece bilişsel bir süreç olarak değil, etik bir oluş süreci 
olarak da sunmaktadır. Özellikle değer eğitimi, çocuk hakları ve 
etik ikilemler gibi temalarda bu yaklaşım, öğrencilere yalnızca 
kavramsal bilgi kazandırmakla kalmamaktadır. Bu da çocukların 
ahlaki muhakeme becerilerini geliştirmektedir.181 Sonuç olarak, 
McCall’ın felsefi sorgulama topluluğu yaklaşımı, felsefenin çocuk-
larla yürütülen eğitsel süreçlerde salt akademik bir içerik olmak-
tan çıkıp, yaşama dokunan, bireylerin düşünsel ve etik gelişimini 
bütüncül biçimde destekleyen bir pedagojik araç haline geldiğini 
gösterilmektedir. O halde McCall, sorgulamanın sadece doğru 
cevaba ulaşmak değil, birlikte düşünme sürecinde anlam yarat-
mak olduğunu savunur. Bu anlayış, P4C’nin temelini oluşturan 
“düşünen topluluk” vizyonunu derinleştirmekte ve felsefeyi bir 
yaşam biçimi olarak yeniden tanımlamaktadır. 

 

6.2. Nelson: Sokratik Diyalog Yaklaşımı 

P4C kapsamında sıklıkla referans verilen düşünürlerden biri de 
Leonard Nelson’dur. Nelson’un geliştirdiği “Sokratik Diyalog 
Yaklaşımı”, felsefi düşünmenin özünde diyaloğa dayalı bir arayış 
olduğunu savunmaktadır.182 Nelson’a göre felsefe, bireyin doğru 
bilgiye ulaşmasından ziyade, doğru düşünmenin yöntemini öğ-
renmesiyle ilgilenmelidir. Bu nedenle eğitimde felsefi yöntem 
olarak Sokratik diyalog bir tartışma biçimi olmanın ötesinde etik, 
bilişsel ve pedagojik bir tutum olarak görülmelidir.183 

Nelson’un yaklaşımı, antik dönemin Sokrates’ine doğrudan bir 
gönderme yapsa da bu yöntem, yalnızca Sokrates’in sorular yo-
luyla yönlendirmesinden ibaret olmayıp düşüncenin içeriğine 
değil biçimine, yani argümanların geçerliliğine, kavramların açık-
lığına ve gerekçelerin tutarlılığına odaklanmaktadır. Nelson, bu 
yöntemiyle öğrencilerin yalnızca ne düşüneceklerini değil, nasıl 
düşüneceklerini öğrenmelerini hedeflemektedir. Bu yönüyle Nel-

 
181 Topping ve Trickey, 2007, s. 275. 
182 Nihal Petek Boyacı, Filiz Karadağ, Kurtul Gülenç, “Çocuklar İçin Felse-

fe/Çocuklarla Felsefe: Felsefi Metotlar, Uygulamalar ve Amaçlar”, Kaygı, S. 
31 (2018), s. 158-159. 

183 Cam, a.g.e., s. 38. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 169

son’un yaklaşımı, P4C’nin eleştirel düşünme boyutunu temellen-
diren kuramsal çerçevelerden biri haline gelmiştir.184 Nelson’un 
Sokratik diyalog anlayışında eğitim, bilgiyi aktarma süreci değil, 
düşünme sürecini birlikte keşfetme deneyimidir. Öğrenciler, bir 
rehber eşliğinde belirli bir kavram ya da etik durum üzerine dü-
şünürken, kendi düşünceleriyle birlikte başkalarının düşünme 
yollarını da gözlemlemektedir. Bu süreçte temel olan şey, “kanıt-
lanmış bilgi” değil; ortak akıl yürütme yoluyla ulaşılan kavramsal 
açıklıktır. Böylece felsefi diyalog, bireysel kanaatlerin ötesinde 
kolektif bir kavramsal aydınlanmaya dönüşmektedir.185 

Nelson’a göre Sokratik diyaloglar, katılımcıların eşitliği, belirli 
bir örnek olaydan hareket edilmesi ve kavramsal analiz olmak üze-
re üç temel prensibe dayanmaktadır. Her bir diyalog süreci, katı-
lımcıların deneyimlerinden birinin detaylı olarak incelenmesiyle 
başlayarak örneğin “adalet” kavramı tartışılıyorsa, öncelikle adil ya 
da adaletsiz olduğu düşünülen bir kişisel deneyim sunulmaktadır. 
Ardından bu deneyim, kavramsal bir açıklığa ulaşıncaya dek tartı-
şılmaktadır. Bu süreç, soyut felsefi tartışmaları öğrencilerin yaşantı-
larıyla ilişkilendirerek anlamlı hale getirmektedir.186 Öte yandan 
Nelson’un yöntemi, öğretmeni tartışmayı yöneten değil, yalnızca 
süreci düzenleyen bir kolaylaştırıcı konumuna yerleştirir. Öğret-
men, neyin doğru olduğunu söylemek yerine neyin gerekçelendi-
rilmediğini, neyin çelişkili olduğunu saptamak için öğrencilerle 
birlikte düşünmektedir. Bu yönüyle Sokratik diyalog, düşünmenin 
etik boyutunu da öne çıkarır. Katılımcılar, yalnızca mantıksal doğ-
ruluk peşinde koşmakla kalmayıp birbirlerine karşı entelektüel 
dürüstlükle yaklaşmayı öğrenebilmektedir.187 

Nelson’un Sokratik diyalog Yaklaşımı, çağdaş P4C uygulama-
ları içinde özellikle kavram analizine odaklanan yöntemlerde 
etkisini sürdürmektedir. Bu yaklaşım, çocukları yalnızca eleştirel 
değil, aynı zamanda özenli, açık ve tutarlı düşünmeye teşvik et-
mektedir. Bu yönüyle, felsefeyi salt bilgi ileten değil, “düşünme 
disiplini” olarak yeniden tanımlamaktadır. Nelson’un modelinin 
eğitsel gücü, çocukların kendi düşüncelerini temellendirerek ifade 

 
184 Gregory, a.g.e., s. 60. 
185 Alina Reznitskaya ve Ian A. G. Wilkinson, The Most Reasonable Answer: Hel-

ping Students Build Better Arguments Together, Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 2015, s. 29. 

186 Cam, a.g.e., s. 40. 
187 Gregory, a.g.e., s. 63. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 170

etmelerine alan tanıması ve bu süreci grup içinde yapılandırılmış 
şekilde yürütmesine bağlıdır.  

 

6.3. Matthews: 
Doğuştan Felsefi Yeterlilik Yaklaşımı 

P4C literatüründe çocuğun felsefi potansiyelini vurgulayan 
yaklaşımlardan biri de Gareth B. Matthews tarafından geliştirilen 
“Doğuştan Felsefi Yeterlilik” olarak adlandırabileceğimiz yaklaşı-
mıdır. Bu bağlamda Matthews, çocukların felsefi düşünmede yet-
kin olduklarını savunmaktadır. Bu görüş, çocuğu yetişkinin pasif 
bilgi alıcısı olmaktan çıkararak onu aktif, soru soran, anlam ara-
yan bir özne olarak merkeze yerleştirmektedir.188 

Matthews’a göre çocuklar, felsefeye özgü düşünme biçimlerini 
erken yaşlarda sergileyebilecek bir bilişsel yeterliliğe sahiptir. Bu 
bağlamda onların soruları “Zaman nedir?”, “Ben kimim?”, “Ölüm-
den sonra ne olur?” gibi yalnızca meraktan doğan değil, varoluşsal 
ve epistemolojik nitelikler de taşıyan sorulardır. Matthews, bu tür 
soruların çocuklar tarafından içgüdüsel olarak sorulmasının, onla-
rın felsefi düşünceye doğuştan yatkın olduklarının göstergesi 
olduğunu belirtmektedir.189 Bu nedenle Matthews, çocukların bu 
sorularının eğitsel bağlamda ciddiyetle ele alınması gerektiğini 
vurgulamaktadır. Doğuştan felsefi yeterlilik anlayışı, felsefenin 
çocuklara “öğretilmesi” değil, çocuklarla birlikte felsefe yapılması 
gerektiği düşüncesine dayanmaktadır. Matthews’un bu noktada 
karşı çıktığı temel varsayım, felsefenin ancak belirli bir entelek-
tüel olgunluğa erişildikten sonra yapılabileceği yönündeki gele-
neksel görüşüdür. Ona göre bu anlayış, çocukların potansiyelini 
küçümsemekle kalmayıp felsefenin doğasını da indirgemektedir. 
Zira Matthews’a göre felsefe, belli yaşların işi değil, düşünmeye 
cesareti olan herkesin alanıdır.190 

Matthews’un yaklaşımı, P4C uygulamalarında kullanılan bir-
çok pedagojik yönteme zemin oluşturmuştur. Özellikle çocukların 
gündelik yaşantılarında sordukları derin soruların felsefi bir ze-
min üzerinden işlenmesi, bu yaklaşımın temel stratejilerindendir. 

 
188 Gareth B. Matthews, The Philosophy of Childhood, Cambridge, MA: Har-

vard University Press, 1994, s. 2. 
189 Cam, a.g.e., s. 57. 
190 Matthews, a.g.e., s. 5. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 171

Bu nedenle Matthews, eğitimin çocukların felsefi duyarlılıklarını 
bastırmak yerine bu duyarlılığı besleyecek biçimde yapılandırıl-
ması gerektiğini ileri sürmektedir. Bu önerme, geleneksel bilgi 
aktarımcı eğitim anlayışına karşı çıkarak, öğrencilerin düşünsel 
üretkenliklerini destekleyen bir öğretim modelini işaret etmekte-
dir.191 Matthews’un ortaya koyduğu bu yaklaşımın sınıf içi yansı-
ması, öğretmenin rehberliğinde gerçekleştirilen açık uçlu, felsefi 
nitelikli tartışmalardır. Burada önemli olan, çocuğun sorusunun 
değerli bulunması ve bu sorunun sınıf içinde düşünsel bir sürece 
dönüştürülmesidir. Öğretmen, bu süreçte cevap veren değil, çocu-
ğun sorusunu derinleştiren ve sorgulamayı teşvik eden bir kolay-
laştırıcı rolü üstlenmektedir. Bu bağlamda Matthews’un yaklaşımı 
hem pedagojik hem epistemolojik düzeyde öğrenci merkezli bir 
eğitimi savunmaktadır.  

Doğuştan felsefi yeterlilik yaklaşımı, çağdaş eğitimde çocuğun 
birey olarak tanınması ve ona entelektüel bir özne olarak saygı 
duyulması gerektiğini savunan yapılandırmacı eğitim felsefesiyle 
de örtüşmektedir. Matthews, çocuklara felsefi düşünme fırsatı 
verildiğinde onların daha iyi düşünen bireyler olmanın yanı sıra 
daha duyarlı, eleştirel ve yaratıcı insanlar hâline geldiklerini ileri 
sürmektedir. Bu yönüyle Matthews’un yaklaşımı, P4C pratiğinin 
temelini oluşturan en insancıl ve bütüncül modellerden biri olarak 
değerlendirilmektedir.192 

 

6.4. Jackson: P4C Hawai’i Yaklaşımı 

Thomas E. Jackson tarafından geliştirilen ve Hawai’i Üniversi-
tesi bünyesinde kurumsallaşan P4C Hawai’i yaklaşımı, P4C’nin 
hem felsefi hem de pedagojik sınırlarını genişleten yenilikçi bir 
model olarak dikkat çekmektedir. Jackson’ın yaklaşımı, klasik 
sorgulama topluluğu yapısını korurken, buna kültürel duyarlılık, 
duygusal farkındalık ve “yaşantısal felsefe” öğelerini entegre ede-
rek daha bütünsel bir eğitim modeli sunmaktadır.193 Jackson’a 
göre P4C yalnızca entelektüel bir faaliyet olmasının yanında öğ-
rencinin içsel yaşamına, duygusal deneyimlerine ve değer dünya-

 
191 Cam, a.g.e., s. 59. 
192 Reznitskaya ve Wilkinson, a.g.e., s. 30. 
193 Thomas E. Jackson, “The Art and Craft of ‘Gently Socratic’ Inquiry”, 

Thinking: The Journal of Philosophy for Children, 15 (4), 2001. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 172

sına dokunan etik bir etkinliktir. Bu nedenle P4C Hawai’i, gele-
neksel argümantatif tartışmalardan farklı olarak, bireyler arasında 
duygusal ve empatik bağlar kurmayı önceleyen, daha içten ve 
topluluk odaklı bir felsefi diyalog anlayışı geliştirmektedir. Bu 
anlayışta “topluluğun sesi” rasyonel bir düşünme pratiğinin ötesi-
ne geçerek bir duyarlılık biçiminin de ifadesine de karşılık gel-
mektedir.194 

P4C Hawai’i’nin ayırt edici yönlerinden biri, Aloha felsefesinin 
eğitsel süreçlere dâhil edilmesidir. Hawai’i yerli kültüründe yer-
leşmiş olan bu kavram; saygı, şefkat, empati ve kolektif sorumlu-
luk gibi değerleri içermektedir. Jackson, bu değerleri sınıf içi sor-
gulama sürecine dâhil ederek, öğrencilerin birbirleriyle güven 
temelli, destekleyici ilişkiler kurmasını hedeflediğinden topluluk 
düşünme birliği ile etik bir dayanışma alanı hâline gelmektedir.195 
Jackson’ın yaklaşımında öğretmenin rolü de yeniden tanımlana-
rak öğretmen artık bir kolaylaştırıcı rolünde bir “yaşayan örnek” 
olarak felsefi erdemleri temsil eden, öğrencilerle birlikte öğrenen 
ve dönüşen bir birey olarak sürecin parçasıdır. Bu anlayış, gele-
neksel öğretmen-öğrenci hiyerarşisini kırarak öğrenme ilişkisini 
yatay bir düzlemde yeniden inşa etmektedir.196 

Jackson, pedagojik uygulamalarda ise hızlı bilgi tüketimine 
dayalı günümüz eğitim anlayışına karşı bir duruş niteliğinde olan 
“yavaş düşünme”yi (slow thinking) teşvik etmektedir. Öğrencile-
rin düşüncelerini aceleye getirmeden, dikkatle inşa etmeleri, baş-
kalarının sözlerini içselleştirerek yanıt vermeleri ve kavramlar 
üzerinde derinlemesine düşünmeleri hedeflenmektedir. Bu yönüy-
le P4C Hawai’i, hem entelektüel disiplin hem de duygusal esnek-
lik geliştiren bir düşünme ekosistemi sunmaktadır.197 Ayrıca P4C 
Hawai’i modeli, disiplinlerarası çalışmaya açıklığı ve kültürel 
bağlamlara duyarlılığı ile öne çıkmakta olup Jackson, bu modelin 
yalnızca Batı felsefi geleneğiyle sınırlı kalmaması gerektiğini sa-
vunarak yerel kültürlerin bilgi üretme biçimlerini ve değer sistem-
lerini felsefi eğitim süreçlerine entegre etmeye çalışmaktadır. Bu 
bakımdan P4C Hawai’i, hem çoğulcu hem de katılımcı bir felsefi 
pratik ortaya koymaktadır. 

Sonuç olarak, Jackson’ın P4C Hawai’i yaklaşımı, felsefenin yal-
 

194 Cam, a.g.e., s. 64. 
195 Gregory, a.g.e., s. 672. 
196 Jackson, a.g.e. 
197 Reznitskaya ve Wilkinson, a.g.e., s. 31. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 173

nızca akli bir etkinlik olmadığını; duygusal, etik ve toplumsal bir 
deneyim olduğunu da ortaya koymaktadır. Nitekim bu yaklaşım, 
düşünmeyi “doğruyu bulmak” için ve aynı zamanda “birlikte yaşa-
manın yollarını inşa etmek” için bir araç olarak görmektedir. P4C’yi 
daha kapsayıcı, etik ve yaşantısal kılan bu model, özellikle çokkül-
türlü ve demokratik eğitim bağlamlarında son derece işlevseldir. 

Buraya kadar yapılan incelemelerden anlaşılacağı üzere P4C’nin 
teorik ve pratik temellerini zenginleştiren McCall, Nelson, Matt-
hews ve Jackson gibi düşünürlerin yaklaşımları, bu pedagojik mo-
delin çok boyutlu doğasını ortaya koymaktadır. Her bir yaklaşım, 
P4C’nin temelinde yer alan “çocukla birlikte felsefe yapma” ilkesini 
farklı felsefi ve pedagojik açılardan temellendirerek uygulamalara 
yön veren özgün katkılar sunduğu açıktır. 

McCall’ın “Felsefi Sorgulama Topluluğu” modeli, felsefi dü-
şünmenin kolektif boyutuna vurgu yaparak, öğrenciler arasında 
anlamlı bir zihinsel etkileşim ortamı kurmayı hedeflemektedir. Bu 
yaklaşım, eleştirel düşünmeyi diyalojik bir süreç içerisinde yapı-
landırır ve gerekçelendirme, karşılıklılık ve açıklık gibi temel ilke-
leri merkeze almaktadır. 

Nelson’ın “Sokratik Diyalog” yaklaşımı ise felsefeyi kavramsal 
açıklık, analitik düşünme ve eşit katılım ilkeleri üzerinden tanım-
lamaktadır. Felsefi eğitim, burada bireysel kanaatlerden çok ortak 
akıl yürütme üzerinden ilerleyen bir süreç olduğundan Nelson’un 
yöntemi, kavramsal netliği amaçlayan yapısıyla P4C uygulamala-
rına epistemolojik derinlik kazandırmaktadır. 

Matthews’un “Doğuştan Felsefi Yeterlilik” yaklaşımı, çocuğun 
felsefi düşünme potansiyelini merkeze alarak P4C’nin varoluşsal 
temelini oluşturmaktadır. Matthews’a göre çocuklar zaten felsefi 
sorular sorduğundan eğitim, bu soruları bastırmak değil, anlama-
ya ve derinleştirmeye çalışmalıdır. İşte bu bakış açısı, çocuğun 
felsefi özne olarak tanınmasını sağlamaktadır. 

Jackson’ın ise “P4C Hawai’i” yaklaşımı ise P4C’ye kültürel du-
yarlılık, duygusal zeka ve topluluk etiği boyutlarını ekleyerek 
yöntemi daha bütüncül ve yaşantısal bir hale getirerek “Aloha” 
felsefesine -Hawai kültüründe köklü bir kavram olan “aloha” fel-
sefesinden ilham almaktadır. “Aloha” yalnızca bir selamlama bi-
çimi değil, başkalarına saygı, nezaket ve empatiyle yaklaşmayı 
ifade eden ahlaki bir ilkeye dayalı bu model, düşünmeyi bilişsel 
bir faaliyet olmanın ötesinde etik ve ilişkisel bir süreç olarak da 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 174

ele almaktadır.198 
Bu yaklaşımlar bir bütün olarak değerlendirildiğinde, P4C’nin 

bir öğretim yöntemi olmasının yanı sıra felsefi, pedagojik ve kül-
türel düzeylerde yeniden inşa edilebilen esnek bir düşünme prati-
ği olduğu görülmektedir. P4C’nin gücü de bu çeşitlilikte ortaya 
çıkmaktadır. Her bir yaklaşım, farklı bağlamlara, yaş gruplarına 
ve eğitim ihtiyaçlarına cevap verebilecek dinamikler sunduğun-
dan P4C, çağdaş eğitimin karşı karşıya olduğu bilişsel, etik ve 
toplumsal zorluklara karşı çok katmanlı çözümler üretme potan-
siyelini içinde barındırmaktadır. Öte yandan söz konusu yakla-
şımlar, P4C’nin farklı düşünsel ve pedagojik yönelimlerle nasıl 
zenginleştiğini ortaya koyarken, aynı zamanda bu yöntemin yal-
nızca sınıf içi bir uygulama olarak değil, toplumsal bağlamlarla da 
ilişkili bir düşünme ve öğrenme biçimi olduğunu göstermektedir. 
Nitekim P4C, kökeninde felsefi sorgulamayı merkeze alan pedago-
jik bir model olmakla birlikte, zamanla salt bir eğitim yöntemi 
olmaktan çıkarak sosyal yaşamla derin bir etkileşim kuran çok 
boyutlu bir düşünme pratiğine dönüşmüştür. Bu dönüşüm, hem 
bireyin bilişsel ve etik gelişimini destekleme hem de toplumsal 
katılımı güçlendirme potansiyeli açısından P4C’nin günümüz 
dünyasındaki yerini yeniden düşünmeyi gerekli kılmaktadır. 

Özetle, bu bölümde P4C -Çocuklar için Felsefe- yaklaşımı ta-
rihsel gelişimi, kuramsal temelleri, düşünme modeli, yöntemsel 
yapısı ve pedagojik uygulamaları çerçevesinde kapsamlı biçimde 
ele alınmıştır. Öncelikle P4C’nin ortaya çıkışında Matthew Lip-
man’ın eğitim sistemine yönelttiği eleştiriler ile bu eleştirilerin 
sonucunda şekillenen reflektif eğitim modeli ve sorgulama toplu-
luğu kavramı incelenmiş; ardından Ann Margaret Sharp’ın duygu-
ların eğitime entegrasyonu ve iş birliğine dayalı öğrenme bağla-
mındaki katkıları değerlendirilmiştir. Gareth Matthews’un Piaget 
eleştirisi ve çocuğun felsefi potansiyelini vurgulayan yaklaşımı da 
P4C’nin gelişim sürecine epistemolojik bir derinlik katmıştır. 
Felsefi ve kuramsal temeller bölümünde ise, P4C’nin hem pedago-
jik hem de felsefi bir dönüşüm projesi olduğu ortaya koyulmuştur. 
Sokrates’in diyalog temelli yöntemi, Dewey’in deneyimsel öğ-
renme anlayışı, Vygotsky’nin sosyal etkileşim vurgusu ve Frei-
re’nin eleştirel pedagojisi, P4C’nin hem epistemolojik hem de etik 
zeminini oluşturmuştur. Böylelikle düşünmenin yalnızca bilişsel 

 
198 Jackson, a.g.e., s. 462. 



P4C’NİN TARİHSEL VE KURAMSAL ANALİZİ 175

değil, sosyal, duygusal ve etik bir etkinlik de olduğu kabul edil-
miştir. 

Lipman tarafından geliştirilen 4C düşünme modeli –eleştirel, 
yaratıcı, özenli ve iş birlikçi düşünme– bireyin çok boyutlu dü-
şünsel kapasitesini geliştirmeyi hedefleyen bütüncül bir çerçeve 
sunduğu ortaya koyularak bu modelin P4C pratiğine nasıl yansı-
dığı ise yöntem ve uygulama aşamaları üzerinden analiz edilmiş-
tir. Sokratik sorgulama, fenomenolojik yaklaşım ve kartezyen 
şüphecilik gibi yöntemlerin, öğrencilerin kavramsal farkındalıkla-
rını ve felsefi muhakeme becerilerini geliştirmedeki işlevi ortaya 
koyulmuştur. Uygulama aşamaları ise metinden tartışmaya, tar-
tışmadan değerlendirmeye kadar uzanan yapılandırılmış bir öğ-
renme süreci olarak modellenmiştir. Son olarak, farklı coğrafya-
larda ve teorik temellerde şekillenen yaklaşımlar –McCall, Nelson, 
Matthews ve Jackson gibi isimlerin katkılarıyla– P4C’nin evrensel 
bir felsefi eğitim yöntemi olarak nasıl çeşitlendiğini göstermiştir. 
Bu yaklaşımlar, yöntemin esnekliğini ve yerel bağlamlara uyarla-
nabilirliğini vurgulamak açısından önem taşımaktadır. 

Tüm bu analizler, P4C’nin bir sınıf içi öğretim yöntemi olma-
nın yanında bireyin düşünsel gelişimi ile sosyal yaşam arasındaki 
etkileşimi yapılandıran çok katmanlı bir öğrenme ve dönüşüm 
modeli olduğunu göstermektedir. Kuramsal altyapısı kadar uygu-
lama pratikleriyle de bu yöntemin, bireyin toplumsal katılımını 
güçlendiren, demokratik değerleri içselleştirmesini sağlayan bir 
düşünme biçimi sunduğu sonucuna ulaşılmıştır. 

Öyleyse P4C’nin yalnızca bireysel düşünme becerilerini geliş-
tiren bir pedagojik yaklaşım olmanın ötesinde, toplumsal yapılarla 
etkileşim kurabilen bir düşünme biçimi olduğu açıktır. Çalışmanın 
bu bölümde yöntemin teorik temelleriyle uygulama pratikleri 
arasındaki ilişkinin sosyal yaşamla bağ kurma potansiyeline nasıl 
zemin hazırladığı ortaya konmuştur.  Nitekim P4C'nin teorik te-
melleri -başta Sokratik sorgulama, Dewey’in deneyim temelli 
eğitimi ve Vygotsky’nin sosyal etkileşim vurgusu olmak üzere-
düşünmenin yalnızca bireysel bir edim değil, aynı zamanda top-
lumsal bir pratik olduğunu ileri sürmektedir. Bu temeller doğrul-
tusunda yapılandırılan uygulama pratikleri, bireyin topluluk için-
de düşünmesini, başkasının perspektifine açık olmasını, gerekçe-
lendirme süreçlerinde etik ilkelere başvurmasını ve ortak anlam 
üretme çabasına katılmasını teşvik ettiği açıktır. Bu yönüyle P4C, 
sınıf ortamında kurulan “sorgulama topluluğu”nu bir mikro-top–



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 176

lum olarak işleyerek bireylerin burada kazandığı demokratik tar-
tışma, empati kurma ve iş birliği yapma gibi becerilerle sosyal 
yaşamda karşılaştıkları problemlere karşı daha duyarlı ve çözüm 
odaklı bir duruş geliştirmelerine zemin hazırladığı anlaşılmakta-
dır. Bu bağlamda teorik düzlemde savunulan diyalojik düşünme, 
eleştirel sorgulama ve etik refleksiyon ilkeleri, uygulamada top-
lumsal katılım ve sorumlulukla bütünleşerek bireyin sosyal ger-
çeklik karşısındaki tutumunu dönüştüren niteliktedir. Bu doğrul-
tuda bir sonraki bölümde bir sosyal sorun olarak zorbalık proble-
mi ekseninde, P4C’nin nasıl bir rol üstlenebileceği karma yöntem 
temelli bir uygulamalı araştırma üzerinden ele alınacaktır. Böyle-
ce, tezin ana araştırma sorusu olan “Sosyal problemler karşısında 
P4C bir çözüm olabilir mi?” sorusu hem teorik çerçeve hem de 
saha verileri ışığında yanıtlanmaya çalışılacaktır. 
 
 
 



 

yw 

BÖLÜM III 

Zorbalık Problemi Ekseninde 
Sosyal Problemler Karşısında 

P4C’nin Rolü 
 
 
 
 
 
Bu bölümde, P4C’nin zorbalık problemi üzerindeki etkilerini 

incelemek amacıyla yaptığımız yarı deneysel deneysel karma 
yöntem temelli araştırmanın sonuçları sunulacaktır.  Bu kapsam-
da öncelikle araştırmada kullanılan model, çalışma grubu, veri 
toplama araçları, uygulama süreci ve analiz teknikleri ele alınma-
sının ardından nicel ve nitel bulguların analizi ele alınacaktır. 
Ardından ortaya çıkan analiz sonuçları bütüncül bir bakışla sen-
tezlenerek P4C’nin değer yönelimleri, akıl yürütme süreçleri ve 
sosyal etkileşim örüntüleri üzerindeki etkisi derinlemesine incele-
nerek P4C’nin zorbalık problemine etkisi analiz edilecektir. Bu 
noktadan hareketle “Sosyal problemler karşısında P4C bir çözüm 
olabilir mi?” sorusu, elde edilen kuramsal ve ampirik bulgular 
ışığında incelenip tartışılacaktır. 

 

1. Karma Yöntem Temelli 
Uygulamalı Araştırma  

Sosyal problemler karşısında P4C’nin çözüm olma potansiyeli-
ni incelemek amacıyla, okullarda sıklıkla karşılaşılan sosyal prob-
lemlerden biri olan zorbalık problemini ele alarak uygulama yap-
tığımız bu çalışmada karma yöntem kullanılmaktadır. Bu yöntem 
aracılığıyla okullarda sıklıkla karşılaşılan zorbalık problemine 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 178

yönelik olarak Karma yöntem nicel ve nitel verilerin birleştirilme-
si olarak tanımlanmaktadır.1 Bu bağlamda araştırmada hem nicel 
hem nitel veri toplama tekniklerinden yararlanarak P4C’nin zor-
balık problemi karşısında bir çözüm olup olmadığı incelenmekte-
dir. Nicel ve nitel yaklaşımları birlikte kullanmak, araştırma bul-
gularını her iki yaklaşımı tek başına kullanıma oranla daha iyi 
anlamımızı sağlamaktadır.2 Nitekim karma yöntemin öne çıkan 
güçlü yönlerinden biri nitel ve nicel verilerin bir arada kullanımı-
nın teori ve uygulamaya ilişkin daha kesin ve tam bilgiler sağla-
masıdır.3 Bu nedenle karma yöntem sosyal problemler karmaşık 
ve çok boyutlu problemleri bütüncül bir yaklaşımla incelemek 
amacıyla sıklıkla tercih edilen bir yönteme karşılık gelmektedir. 
Çünkü bu yöntemde hem sayılar hem sözel verilerin bir aradalı-
ğıyla katılımcıların genel eğilimleri ve cevaplarına dayalı anlam 
derinliği sağlanmaktadır. Bu bağlamda zorbalık probleminin hem 
ölçülebilir hem de anlamlandırılabilir yönleri bulunduğundan, tek 
bir yöntemle sınırlı kalmadan karma bir yöntemle ele alınmayı 
gerektirmektedir.  

Araştırmada karma yöntem tercih edilmesinin gerekçeleri üç-
genleme (triangulation), tamamlayıcılık (complementarity), geniş-
leme (expansion), ve gelişim (development) olmak boyutları öne 
çıkmaktadır.4 Üçgenleme gerekçesiyle aynı olguya ilişkin nicel ve 
nitel verilerin birbirinden bağımsız bir biçimde toplanarak sonuçla-
rın tutarlılığı ve birbirini desteklemesi bakımından sınanmış; ta-
mamlayıcılık yoluyla nicel bulguların derinlemesine incelenmesi ve 
yorumlanması nitel veriler aracılığıyla mümkün kılınmıştır. Geli-
şimsel olarak bir veri türünden elde edilen bulgular diğer veri süre-
cinin yapısını biçimlendirip, genişletme işleviyle ise araştırmanın 
çıktılarının yanı sıra süreci de çok yönlü olarak değerlendirilmiştir.  

Araştırma, mevcut durumu betimlemekle kalmayıp müdahale 
 

1  John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed 
Methods Approaches, 2. b., Sage Publications, Thousand Oaks, 2003. 

2  John W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed 
Methods Approaches, Sage Publications, Thousand Oaks, 2006. 

3  Burke Johnson ve Anthony J. Onwuegbuzie, “Mixed Methods Research: A 
Research Paradigm Whose Time Has Come”, Educational Researcher, c.33, 
s.7, SAGE, Thousand Oaks, 2004, s. 14-26. 

4  Maria S. Giannakaki, “Using Mixed-Methods to Examine Teachers’ Attitu-
des to Educational Change: The Case of the Skills for Life Strategy for 
Improving Adult Literacy and Numeracy Skills in England”, Educational 
Research and Evaluation, c.11, s.4, Routledge, London, 2005, s. 323-348. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 179

yoluyla bir değişim yaratmayı hedefleyip söz konusu değişimi göz-
lemlemeyi ve ortaya koymayı amaçladığından uygulamalı bir nite-
lik taşımaktadır. Bu uygulama P4C oturumlarıyla yürütülen bir 
sürece karşılık gelip, uygulama sonucunda elde edilen bulgular, bu 
sürecin etkisini ortaya koymak üzere analiz edilmiştir. Bu açıdan 
karma yöntemle birlikte P4C yaklaşımının öğrencilerde yalnızca 
davranışsal değil, düşünsel ve etik bir dönüşüm yaratma potansiyeli 
incelenmiştir. Bu potansiyel hem ölçek yoluyla gözlemlenebilir 
davranışsal etkileri hem de öğrencilerin ifadeleriyle ortaya koyul-
duğundan bu çalışma P4C’nin yalnızca bir düşünme yöntemi olarak 
değil, aynı zamanda sosyal problemlerin çözümünde öğrencilerde 
etik farkındalık, düşünsel duyarlılık, ahlaki muhakeme becerileri 
geliştirme potansiyeli taşıyan pedagojik bir araç olarak işlevselliğini 
araştırmaya açmaktadır. Böylelikle karma yöntem yapısı ve gerek-
çeleri P4C modeliyle yürütülen uygulamanın zorbalık problemi 
üzerindeki etkisini ölçülebilir ve anlamlandırabilir boyutlarıyla 
incelemek için işlevsel bir yaklaşım sunmuştur. 

 

1.1. Araştırma Modeli 

Araştırmanın yapısında ön test-son test kontrollü yarı deneysel 
desen temel alınan çalışmada araştırmanın dayandığı kuramsal ve 
yöntemsel yaklaşım, karma yöntem türlerinden açıklayıcı sıralı 
desendir. Bu desende araştırma iki aşamalı olarak yürütülerek; ilk 
aşamada nicel veriler, ikinci aşamada ise bu verilerin derinlemesine 
analizi ve anlamlandırılmasına yönelik nitel veriler toplanmıştır.  
Yöntemsel açıdan araştırma, öncelik bakımından eşit ağırlıklı, za-
manlama bakımından sıralı bir karma desenle yapılandırılarak hem 
nicel hem nitel veriler araştırmanın başında ön test, sonunda ise 
son test olmak üzere iki aşamayla toplanmıştır. Böylece veriler hem 
her iki grubu kendi içinde hem de gruplar arası karşılaştırmalı ola-
rak analiz edilmiştir. Araştırmaya katılan öğrenciler deney ve kont-
rol gruplarına önceden belirlenen ölçütler doğrultusunda – sınıf 
düzeyi ve cinsiyet dağılım- yerleştirilmiştir. Campbell ve Stanley 
tarafından bu türden çalışmalar yarı deneysel model kapsamında 
değerlendirildiğinden bu yönüyle yani katılımcıların rastgele atan-
madığı nedeniyle araştırma, yarı deneysel niteliği taşımaktadır.5  

 
5  Donald T. Campbell ve Julian C. Stanley, Experimental and Quasi-Experimental 

Designs for Research, Houghton Mifflin, Boston, 1963. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 180

P4C yönteminin uygulandığı, müdahale programına dahil olan 
grup deney grubu iken, herhangi bir müdahaleye tabi tutulmadan 
deney grubuyla karşılaştırmak amacıyla ön test ve son testin uy-
gulandığı grup ise kontrol grubuna karşılık gelmektedir. Bu bağ-
lamda kontrol grubu olağan ders programını takip ederken deney 
grubu P4C oturumlarına dahil olarak P4C’nin etkinliği karşılaş-
tırmalı olarak analiz edilmiştir. 

 

1.2. Evren ve Örneklem 

Araştırmanın evrenini 2024-2025 eğitim-öğretim yılı bahar dö-
neminde, Türkiye’de bir devlet lisesi olan İnegöl Nuh Mehmet Kü-
çükçalık Anadolu Lisesi’nde öğrenim gören öğrenciler oluşturmak-
tadır. Çalışmanın örneklemi ise bu evrenden hareketle amaçlı ör-
nekleme biçimiyle belirlenerek oturumlara aktif katılımın sağlana-
bilmesi, deneysel uygulamanın yürütülüp verilerin güvenilir ve 
eksiksiz toplanabilmesi amacıyla gönüllülük esasına dayalı olarak 
katılımcılar seçilmiştir. Bu bağlamda örneklem yaş/sınıf düzeyi, 
cinsiyet dengesi, gönüllülük ve devamlılık, uygulama süresine uy-
gunluk gibi faktörlere bağlı olarak oluşturulmuştur.  

Araştırmada 20 deney (n=20) 20 kontrol (n=20) grubu olmak 
üzere toplam da 40 öğrenci yer almaktadır. Her iki grupta da 
9.,10., 11. ve 12. sınıf düzeylerinden beşer öğrenci yer alarak cinsi-
yet dengesi dikkate alınmıştır. Böylece gruplar sınıf ve cinsiyet 
değişkenleri bakımından dengeli bir dağılım sağlanmıştır.  

 

1.3. Veri Toplama Araçları 

 
Veri 
Türü 

Veri Aracı Uygulama 
Zamanı 

Uygulama 
Grubu 

Analiz Yöntemi 

Nicel ÇEZÖ-9 
Zorbalık 

Ölçeği 

Ön tes-Son 
test 

Deney Kont-
rol 

ve İstatistiksel 
analiz (t-testi vb.) 

Veri 
Türü 

Veri Aracı Uygulama 
Zamanı 

Uygulama 
Grubu 

Analiz Yöntemi 

Nitel Açık uçlu 
soru formu 

Ön test-Son 
test 

Deney Kont-
rol 

Ve içerik analizi 

Tablo 6: Veri Toplama Araçları 
 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 181

Tablo 6 çalışmada kullanılan nicel ve nitel veri toplama araçla-
rını göstermektedir. Çalışmada nicel veriler elde etmek amacıyla 
JA Vessey, LH Ludlow, RL Difazio, TD Strout tarafından oluşturu-
lan “Child-Adolescent Bullying Scale into a brief screen”6 adlı 
ölçekten uyarlanan “ÇEZÖ–9 Zorbalık Ölçeği”7 kullanmıştır. Zor-
balık mağduriyetini ölçmeyi amaçlayan bu ölçek, toplam 9 mad-
deden oluşmaktadır. Ölçek standart çeviri-tekrar çeviri yöntemi 
ile uzmanlar tarafından Türkçeye çevrilerek 4 aralıklı (1 = Hiç 
Katılmıyorum ve 4 = Tamamen Katılıyorum) Likert tipi değerlen-
dirme ile kullanılmakla birlikte ölçeğin puanları, her bir madde 
için belirlenmiş olan sayısal puanlar toplanarak hesaplandığından 
alınan yüksek puan, yüksek düzeyde zorbalığa maruz kalındığını 
göstermektedir.8 

ÇEZÖ–9 Zorbalık Ölçeği, geçerlilik ve güvenilirlik çalışmaları 
yapılmış bir ölçek olup ölçeği yapı geçerliliğini test etmek amacıy-
la doğrulayıcı faktör analizi (DFA) yapılarak uyum indeksi değer-
leri için χ2/df=3.947, p<.001, RMSEA=.083, SRMR=.044, CFI=.943, 
TLI=.923 ve GFI=.939 oldukları bulunmuştur. Ölçeğin tek faktörlü 
yapısının korunduğunu ve yapı geçerliliğinin sağlandığını göste-
ren bu bulgular, ayrıca Çok Boyutlu Zorbalık Mağduriyeti Ölçeği 
ile yapılan geçerlilik karşılaştırmasında, ÇEZÖ-9 ile ÇBZMÖ ara-
sında p < .01 düzeyinde, rho = .72 değerinde pozitif yönde anlamlı 
bir ilişki elde edildiği elde edildiği ileri sürülmektedir.9 

Ölçeğin güvenilirlik çalışmaları kapsamında tüm ölçek için 
Cronbach Alfa iç tutarlılık katsayısı .88 olarak hesaplanmakla 
birlikte madde toplam korelasyonlarının .50 ile .71 arasında değiş-
tiği ve tüm maddelerin ayırt ediciliğinin anlamlı olduğu -t değer-
lerinin -13.31 ile -22.59 arasında değiştiği- saptanmıştır.10 Bu bul-
gular Çocuk-Ergen Zorbalık Ölçeği-9 Kısa Formunun yüksek dü-
zeyde iç tutarlılığa sahip olduğunu ve güvenilir ölçümler sundu-

 
6  Judith A. Vessey, Trecia D. Strout, Richard L. Difazio ve Larry H. Ludlow, 

“Identifying Bullied Youth: Re-Engineering the Child-Adolescent Bullying 
Scale into a Brief Screen”, Journal of Applied Measurement, c.20, s.4, JAM 
Press, Chicago, 2019, s.367-383.20(4), 367-383.  

7  Şerife Kırıcı ve Halis Ekşi, “Çocuk-Ergen Zorbalık Ölçeği-9 Kısa Form: 
Türkçe Geçerlik ve Güvenirlik Çalışması”, Hakan Çiftçi ve Mehmet Yaşar 
Dörtbudak (Ed.), 9. Uluslararası GAP Zirvesi Bilimsel Araştırmalar Kongresi 
Tam Metin Bildiriler içinde, IKSAD Yayınları, Ankara, 2022, s.406-416. 

8  a.g.e., s. 408. 
9  a.g.e, s. 410-411. 
10 a.g.e., s. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 182

ğunu göstermektedir.  
Araştırmada nitel veri toplamak amacıyla öğrencilerin zorbalık 

konusundaki deneyimlerini, tutumlarını ve çözüm önerilerini 
derinlemesine anlamayı hedefleyen 10 sorudan oluşan açık uçlu 
soru formu kullanılmıştır. Uzman görüşleri doğrultusunda hazır-
lanan bu formda yer alan her bir soru araştırma problemiyle doğ-
rudan ilişkili olacak biçimde oluşturularak hem zorbalık yapan 
hem zorbalığa maruz kalan hem de zorbalığa tanık olan öğrenci 
rollerine dair kapsamlı veri elde etmeye olanak tanımaktadır. Bu 
bağlamda sorular, öğrencilerin zorbalıkla ilgili yaşantılarını, tanık 
olduğu olayları ve çözüm önerilerini ortaya koyacak şekilde tasar-
lanmıştır. Hem zorba hem mağdur hem de tanık rollerine ilişkin 
farkındalıkları sorgulayan bu form, öğrencilerin zorbalık karşısın-
daki duyuşsal ve bilişsel tepkilerini derinlemesine incelemeyi 
amaçlamaktadır. Aynı zamanda sorular, öğrencilerin zorbalık 
davranışı karşısındaki çözüm odaklı yaklaşımlarını ve toplumsal 
farkındalıklarını da ölçmeye yönelik katkı sağlamaktadır. Bu bağ-
lamda araştırmada kullanılan soruların her biri tematik açıdan 
ayrı ayrı ele alınarak dolaylı olarak hangi değerleri ölçmeyi hedef-
lediği aşağıda ayrıntılı bir şekilde incelenecektir.  

1. Soru: “Bir arkadaşına sinirlendiğinde ya da onu sevmediğinde 
ona kötü söz söylediğin, alay ettiğin veya onunla dalga geçti-
ğin oldu mu?” 

Bu soru, tema bakımından sözel zorbalığı vurgulayarak yaygın 
zorbalık türlerinden biri olan alay etme davranışını kapsamakta-
dır. Bu doğrultuda saygı ve empati gibi değerler ölçülmekle birlik-
te öğrencinin söz şiddete başvurup başvurmadığını ve bu davranı-
şı hangi duygusal durumlarda gerçekleştirdiğini ortaya koyarak 
bireyin belli bir durumda sergilediği öfke kontrolü, problem çöz-
me gibi davranış kapasitesini incelemeyi amaçlamaktadır. 

2. Soru: “Bir arkadaşına şaka yapmak için onun istemediği bir şey 
yaptığın (örneğin, ona lakap takmak, eşyalarını izinsiz almak 
ya da ona fiziksel olarak zarar vermek) oldu mu?” 

Şaka amaçlı yapılan fiziksel ve psikolojik zorbalığı içeren te-
masıyla bu soru, öğrencinin şaka adı altında zorbalık yapıp yap-
madığını ortaya koymak, empati kurma ve sınır ihlallerine karşı 
farkındalık düzeyini ölçmeyi hedeflemektedir. Bu bağlamda soru 
da saygı, duyarlılık gibi değerler öne çıkarken, empati ve kişisel 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 183

sınırlara saygı gösterme becerileriyle de yakından ilişkilidir. 

3. Soru: “Bir arkadaşının üzülmesine rağmen ona zorbalık yapmaya 
devam ettiğin oldu mu? Eğer olduysa, neden devam ettin?” 

Bu sorunun teması ise zorbalığın sürekliliği ve vicdan muha-
kemesi olup empati, sorumluluk, merhamet gibi değerleri ölçmeye 
yöneliktir. Nitekim bu soru, öğrencinin empatiyi devreye sokup 
sokmadığı ve zorbalığı sürdürme gerekçeleriyle birlikte öz-
farkındalık ve davranışın sonucunu gözetme becerisini açığa çıka-
rabilmektedir. 

4. Soru: “Hiçbir arkadaşını grubun dışına itmek, onunla konuş-
mamak veya başkalarına da onunla konuşmamalarını söyle-
mek gibi davranışlarda bulundun mu?” 

Çalışmanın birinci bölümünde detaylı bir şekilde analiz edilen 
ilişkisel zorbalık türünü sosyal dışlama bağlamında kapsayan bu 
soruyla öğrencinin ilişkisel zorbalık davranışlarına başvurup baş-
vurmadığını ortaya koymayı hedefleyerek aynı zamanda sosyal 
ilişkileri yönetme, grup içi baskıya direnme gibi becerilerini de 
ölçmektedir. 

5. Soru: “Bir başkasının zorbalık yaptığını gördüğünde, ona katıl-
dığın, destek verdiğin ya da sessiz kaldığın oldu mu?” 

Bu soru seyirci etkisi dolaylı zorbalığa odaklanarak öğrencinin 
zorbalığa tanık olduğunda katılma, destekleme veya sessiz kalma 
biçimindeki rollerini açığa çıkarmaktadır. Böylelikle bu soru ada-
let, cesaret ve sorumluluk değerlerini ölçerken; karar verme ve 
müdahale etme becerilerini ölçmektedir. 

6. Soru: “Bir zorbalık durumu karşısında sadece mağdura değil, 
zorba kişiye de nasıl yardım edilebilir? Bu sorunu çözmek için 
hangi yolları önerirsin?” 

Çözüm odaklı yaklaşım ve iki taraf içinde destek temasını kap-
sayan bu soru ise öğrencinin sadece mağdura değil, zorba kişiye 
de nasıl yardım edebileceğine dair önerilerini ortaya koymakla 
birlikte özellikle merhamet, yardımlaşma ve uzlaşma gibi değerle-
ri ölçerken; problem çözme, empati ve yapıcı iletişim becerileriyle 
yakından bağlantılıdır. 

7. Soru: “Zorbalık ne gibi problemlere yol açar? Bu problemlere 
yönelik farkındalığı arttırmak için neler önerirsin?” 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 184

Zorbalığın sonuçlarını ele alarak zorbalığa yönelik farkındalık 
temasına odaklanan bu soru da zorbalığın meydana getirdiği psi-
kolojik, sosyal ve akademik gibi her türlü etkiye yönelik öğrenci-
nin bilinçliliğini sorgulamaktadır. Bu bağlamda soru, duyarlılık ve 
sorumluluk değerleri öne çıkarken; eleştirel düşünme ve çözüm 
üretme becerileriyle ilişkidir. 

8. Soru: “Zorbalığı önlemek için çevrendeki insanlar veya sen 
nasıl bir rol oynayabilirsin?” 

Toplumsal katkıyla birlikte bireysel sorumluluk temasında 
olan bu soru da öğrencinin zorbalığı önlemede kendisinin veya 
çevresindeki insanların zorbalığı önlemeye yönelik yapılabilecek 
olası davranış veya müdahalelere yönelik düşüncelerini açığa 
çıkartmaktadır. Özellikle sorumluluk ve dayanışma değerlerini 
ölçmekle birlikte toplumsal duyarlılık becerileriyle ilişkilidir. 

9. Soru: “Zorbalığın toplumu nasıl etkileyebileceğini düşünüyor-
sun?” 

Bu soru da ise zorbalığın toplumsal boyutuna odaklanılmaktır. 
Bu nedenle öğrencinin zorbalığı bireysel olmanın yanı sıra top-
lumsal yapıyı etkileyen bir olgu olarak görüp görmediğini anla-
mayı hedefleyerek toplumsal barış değeri ve sosyal analiz beceri-
siyle ilişkilidir. 

10. Soru: “Zorbalığa maruz kalan bir arkadaşının zorbalıkla başa 
çıkmasına nasıl yardımcı olurdun? Hangi adımları atardın?” 

Dayanışma temasını içeren bu soru öğrencinin arkadaşının 
zorbalığa uğradığına şahit olmasıyla birlikte nasıl bir yol izleyece-
ğini, müdahale edip etmeyeceğini veya hangi şekilde müdahale 
edeceğini ortaya koymaktadır. Bu kapsamda arkadaşlık, dostluk, 
empati ve yardımlaşma gibi değerleri ölçerken problem çözme, 
destek olma ve güven vermeye yönelik becerilerle yakından ilişki-
lidir. 

Sonuç olarak buraya kadar ele alınan soru analizlerinden anla-
şılacağı üzere, nitel veri amacıyla hazırlanan bu sorular, öğrenci-
lerin bireysel deneyimlerini, tutumlarını ve farkındalık düzeyleri-
ni çok yönlü biçimde ortaya koymayı amaçladığı açıktır. Bu amaç 
doğrultusunda her biri soru farklı tema, değer ve becerilere odak-
lanmaktadır. Böylelikle farklı temalar üzerinden öğrencilerin hem 
değer yönelimlerini hem de bu değerlerle ilişkili becerilerini ince-



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 185

leme olanağı sunarak zorbalık davranışlarının yalnızca bireysel 
düzeyde değil, ilişkisel ve toplumsal boyutlarda da nasıl algılandı-
ğı anlaşılmaktadır. Sorular aracılığıyla öğrencilerin sadece geçmiş 
yaşantılarında zorbalığa dair tutum ve davranışları değil, aynı 
zamanda bu davranışlara verdikleri anlamlar, bu anlamları meşru-
laştırma ya da reddetme biçimleri de açığa çıkarılmaktadır. Bu 
çerçevede zorbalığın farklı boyutlarına ilişkin kapsamlı bir tablo 
ortaya koyularak sözel, fiziksel ve ilişkisel zorbalık türlerinin 
öğrenciler tarafından hangi bağlamlarda ele alındığı veya gözlem-
lendiği anlaşılmaktadır. Öte yandan öğrencinin mağdur ya da 
zorba rollerinin yanı sıra seyirci ve tanık rollerindeki tutumlarının 
değerlendirilmesiyle zorbalığın dinamikleri çok boyutlu bir şekil-
de çözümlenmektedir. 

Bu sorular, P4C yöntemiyle değer temelli bir eğitimin öğrenci-
lerin hangi etik ve sosyal değerleri ne ölçüde içselleştirdiklerini de 
belirlemeye olanak tanımaktadır. Nitekim öğrencilerin verdiği 
cevaplar empati, saygı, sorumluluk, adalet, eşitlik, dayanışma gibi 
değerleri davranışlarına yansıtma kapasitelerine dair kritik ipuçla-
rı sunmaktadır. Bununla birlikte bu sorularla öz-farkındalık, prob-
lem çözme, karar verme, akran baskısına direnme, toplumsal du-
yarlılık ve sistemsel düşünme gibi becerilerin hangi düzeyde ve 
nasıl sergilendiği de açığa çıkarılmaktadır. Öyleyse söz konusu 
sorular hem betimsel veriler sunarak hem de öğrencilerin zorbalık 
karşısında sergiledikleri bilişsel, duygusal davranışsal eğilimleri 
de ölçmeyi olanaklı hale getirmektedir. Bu yönüyle araştırmada 
kullanılan sorular nitel veri toplama aracı olarak araştırmanın 
amacına yönelik işlevsel bir boyut taşıyarak öğrencilerin değerler, 
tutumlar ve sosyal beceriler bağlamında düşünsel dönüşümlerini 
analiz etmeye önemli bir katkı sağlayarak ortaya koyulan cevap-
ların hem zorbalık probleminin okul ortamında nasıl deneyimlen-
diğini hem de P4C yöntemiyle yürütülen değerler eğitiminin öğ-
renciler üzerinde ne tür bir farkındalık yarattığını ortaya koyarak 
araştırmanın genel amacına doğrudan belirleyici olmaktadır.  

Böylece açık uçlu soru formundan elde edilen veriler eksenin-
de öğrencilerin yanıtlarından temalar, kategoriler ve anlam örün-
tüleri oluşturularak gerekli bulgulara ulaşılmıştır. Nitekim söz 
konusu form araştırmada benimsenen karma yöntem yaklaşımı-
nın nitel verisini sağlayarak nicel bulgulara derinlik kazandıran 
tamamlayıcı bir araç niteliğindedir. Bu nedenle karma yöntem 
kapsamında nicel olarak ÇEZÖ–9 Zorbalık Ölçeği ve nitel olarak 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 186

Açık Uçlu Soru Formu ile toplanan verilerle birlikte zorbalık olgu-
suna dair daha derinlikli ve bağlamsal bir analiz mümkün hâle 
gelmiştir.  Böylece hem öğrencilerin zorbalık deneyimlerinin sık-
lığı ve biçimleri nicel olarak ortaya konmuş, hem de bu deneyim-
lere yükledikleri anlamlar, gerekçeler ve değer temelli yorumlar 
nitel düzeyde çözümlenmiştir. Bu bütüncül yaklaşım, araştırma-
nın bulgularını güçlendirmiş ve elde edilen sonuçların geçerliliği-
ni artırarak, zorbalık olgusuna ilişkin daha güvenilir ve kapsamlı 
bir tablo ortaya çıkarmıştır. 

 

1.4. Uygulama Süreci 

Bu araştırma 8 haftalık bir uygulama sürecini kapsamaktadır. 
Uygulama süreci ise P4C yöntemine dayalı olarak yapılandırılmış 
oturumlarla, deney grubunda bulunan öğrencilere zorbalık prob-
lemine yönelik değer temelli bir eğitim verilmesi esasına dayan-
maktadır. Her hafta belirlenen değerler ekseninde zorbalık prob-
lemine yönelik Lipman’ın sorgulama topluluğu -community of 
inquiry- modelinde oturumlar gerçekleştirilmiştir. Oturumlarda 
öğrenciler belirli uyaranlar aracılığıyla eleştirel, yaratıcı, özenli ve 
işbirlikçi düşünmeye teşvik edilmiştir. Bu kapsamda her oturumda 
zorbalık teması ekseninde farklı değerler ele alınarak animasyon, 
hikaye, metin, gazete haberi, video gibi çeşitli uyaranlar kullan-
mıştır.  
 

 

Şekil 9: Araştırma Uygulama Süreci Gantt Grafiği 

 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 187

Uygulama haftada iki oturum olacak şekilde planlanarak top-
lamda 16 oturum olarak gerçekleştirilmiştir. Bununla birlikte her 
bir oturum bir ders saati sürmüştür. Oturumlarda zorbalığın doğa-
sına yönelik farkındalık kazandırmak ve öğrencilerin değer temel-
li düşünme becerilerini geliştirmeyi amaçlayan tematik kavramlar 
merkeze alınmıştır. Uygulama esnasında kolaylaştırıcı rolüyle, 
yönlendirici değil, sorgulamayı destekleyici bir tutum sergilen-
miştir. Bu bağlamda tartışma ortamı demokratik bir şekilde kur-
gulanarak öğrencilerin kendi düşüncelerini gerekçelendirerek 
ifade etmeleri, karşıt fikirlerle yüzleşmeleri sağlanıp konu ve kav-
ramlar derinlemesine ele alınmıştır. 

Uygulama öncesi tanıtım ve bilgilendirme kapsamında, öğren-
cilere P4C yöntemi, çalışmanın amaç ve hedefleri, uygulama aşa-
maları, ön test ve son test ve araştırma süreci hakkında bilgi ve-
rilmiştir. Böylece katılımcıların süreç hakkında bilinçlenmesi sağ-
lanarak gönüllü katılım sağlanmıştır. Ardından belirlenen deney 
ve kontrol gruplarına ön test olarak nicel veri elde etmek için 
Çocuk-Ergen Zorbalık Ölçeği (ÇEZÖ-9 Kısa Formu) ile nitel veri 
elde etmek için de 10 sorudan oluşan açık uçlu soru formu uygu-
lanmıştır. Bu doğrultuda katılımcıların başlangıç düzeyindeki 
tutumları, kavramsal farkındalıkları uygulama sonrası son testler-
le karşılaştırmak amacıyla ölçülmüştür.  

Oturumlardan her biri gözlem formları aracılığıyla öğrencile-
rin katılımı, sorgulama derinliği, iş birliği düzeyi gibi oturum es-
nasındaki göstergeler sistematik biçimde takip edilerek kayıt altı-
na alınmıştır. Gözlem formlarının amacı nitel bulgulara katkı 
sağlamak olup destekleyici nitelikte kullanılmıştır. Uygulamanın 
sonunda ise deney ve kontrol grubuna son test bağlamında yine 
Çocuk-Ergen Zorbalık Ölçeği (ÇEZÖ-9 Kısa Formu) uygulanarak 
nicel veriler elde edilirken, öğrencilerin oturum sürecine ilişkin 
deneyimlerinin derinlemesine anlaşılabilmesi amacıyla açık uçlu 
soru formunun da uygulanmasıyla nitel veriler toplanmıştır. Böy-
lelikle hem sayısal hem sözel veriler ışığında P4C’nin zorbalık 
problemi karşısındaki rolü, zorbalıkla mücadelede etkili bir araç 
olup olamayacağı sorusu çok yönlü bir şekilde değerlendirme 
olanağına sahip olunmuştur. 

Haftada iki kez olmak üzere sekiz hafta boyunca yürütülen 16 
oturum, belirli kavramlar etrafında yapılandırılarak zorbalık olgu-
suna yönelik farkındalık düzeylerini derinleştirmeyi amaçlamıştır. 
Oturumların her biri açılış ve ısınma, uyaran sunumu, felsefi soru 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 188

sorma, tartışma, değerlendirme gibi aşamalardan oluşmaktadır. 
Açılış ve ısınma kapsamında ilk olarak öğrencilerin hem süre-

ce hem de birbirlerine karşı bilişsel ve duygusal olarak hazırlan-
malarını sağlamak amacıyla kısa ısınma sorularıyla başlangıç 
yapılmıştır. Öğrencilerin birbirleriyle etkileşeme geçmesiyle grup 
içi iletişimlerini geliştirmeleri, tartışma ortamında kendilerini 
rahat ve güvende hissetmeleri hedefleniştir. Bu kapsamda kullanı-
lan ısınma soruları ana uygulamaya başka bir deyişle P4C oturu-
muna hazırlık bağlamında düşünme alıştırmaları gerçekleştiril-
miştir. Oturuma bu türden bir açılışla başlamak öğrencilerin hem 
kolaylaştırıcıya hem grupta bulunan diğer katılımcılara karşı gü-
ven geliştirmelerine, grup dinamiğini içselleştirmelerine ve sürece 
daha aktif katılım sağlamalarına olanak sağlaması bakımından 
bireysel sessizlikten kolektif diyaloğa geçişi kolaylaştıran bir geçiş 
niteliğindedir. Bu bağlamda özellikle zorbalık gibi duygusal açıdan 
hassa temalarda gerçekleştirilecek felsefi tartışmalarda sadece 
dikkat toplamaya değil, aynı zamanda güvene dayalı bir düşünme 
ortamın oluşmasına katkı sağlama işlevindedir.  

Oturumların her birine ele alınan kavram ve konuya yönelik 
seçilen uyaran sunularak başlanmıştır. Hikaye, felsefi metin, ani-
masyon, kısa film, görsel gibi uyaranlar öğrencilerin yaş düzeyi 
dikkate alınarak seçilmiştir. Uyaranla birlikte başlamak öğrenci-
lerde bilişsel merak ve duygusal rezonans uyandırmak, böylece 
felsefi düşünmeyi başlatacak zemin oluşturmayı sağlamaktadır. 
Nitekim uyaranla birlikte öğrenci, ele alınan soyut kavram veya 
konuyu somut bir bağlama yerleştirme olanağına sahip olmakta-
dır. Bu sayede öğrencinin konuya yönelik duygusal, ahlaki ve 
düşünsel yönleriyle derinleşmesi desteklemesi bakımından öğren-
cilerin sorgulama sürecine geçişini kolaylaştıran araç niteliğinde-
dir. Bu bağlamda uyaran seçimi esnasında hem ele alınan kavram-
lara uygunluğu bakımından gerekli özen gösterilmiştir. Uyaranın 
sunumu ardından öğrencilere söz hakkı verilerek uyarana yönelik 
ilk izlenimlerini paylaşmaları istenerek tartışma öncesi düşünsel 
hazırlık yapılmıştır.   

Uyaran sunumu ardından ana felsefi soru yöneltilerek tartışma 
sürecine başlangıç yapılmıştır. Bu soru uyarandan hareketle ko-
nuyla ve kavramla ilişkili olacak şekilde yapılandırılmıştır. Böyle-
ce öğrencilere söz hakkı verip cevaplar alınarak kendi düşünce ve 
değerlendirmelerini ortaya koymaları sağlanmıştır. Yöneltilen 
felsefi sorular öğrencileri kavramları derinlemesine düşünmeye, 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 189

çelişkiler üzerinde düşünmeye ve gerekçeli çıkarımlar elde etmeye 
teşvik etmiştir. Öğrenciler aynı soruya yöneltilen birbirinden ayrı 
cevapları farklı farklı gerekçeleriyle gözlemleme ve düşünme 
imkanına sahip olmuştur. Bu bağlamda öğrencilerin farklı bakış 
açılarıyla karşılaşmasıyla çeşitli ikilemlerle yüzleşmiş ve başkala-
rının düşüncelerini sorguladığı gibi kendi düşüncelerini de sorgu-
lama fırsatı bulmuşlardır. Ayrıca bu süreçte kolaylaştırıcı rolüyle 
klasik bilgi aktarımının ötesine geçerek, öğrencinin düşünce 
üretmesini sağlayan, kendilik bilinci geliştirmesini ve 4C düşünme 
becerilerini aktifleştirmek hedeflenmiştir. Bu hedef doğrultusun-
dan öğrencilerin verdikleri cevapların gerekçelerini isteyerek ara 
sorular yöneltilmiştir. Ara sorularla birlikte öğrencilerin yalnızca 
yüzeysel görüş bildirmelerinin önüne geçilerek sorularla birlikte 
felsefi düşünme deneyimi gerçekleştirmeleri sağlanarak görüşle-
rini temellendirmeleri ve yeniden değerlendirmeleri sağlanmıştır. 
Örneğin saygı kavramının ele alındığı zorbalık temalı bir oturum-
da “Bu neden saygısızlıktır?” “Bu durum başka ülkede yaşansaydı 
insanlar nasıl tepki verirdi?” “Bu herkes için geçerli midir?” “Böy-
le bir davranışın toplumda ne gibi etkileri olur?” gibi ara sorularla 
öğrencilerin sadece ne düşündükleri değil, neden öyle düşündük-
leri açığa çıkarılmaya çalışılarak gerekçelendirme, yargı üretme, 
soyutlama, ilişkilendirme gibi üst düzey bilişsel becerilerini kul-
lanmaları teşvik edilmiştir. Söz konusu sorular sayesinde öğrenci-
lerin kavramları duruma göre farklı senaryolarda yeniden değer-
lendirme ve ön kabullerini sorgulamalarını deneyimleme imkanı 
bulmuştur.  

Diyaloğun temel aşaması olan felsefi soru veya soruların yö-
neltilmesinin ardından öğrencilerin aktif katılımıyla tartışma sü-
reci başlatılmıştır. Bu aşamada öğrenciler farklı görüşlerle karşı-
laştığından bu görüşlerle kimi zaman uzlaşma kimi zaman çatışma 
ya da sentez kurma fırsatı bulmuştur. Bu yönüyle demokratik 
değerlere dayalı felsefi tartışma ortamında öğrenci, değerleri sor-
gulamakla birlikte deneyimlemesi de sağlanmıştır. Nitekim tar-
tışmanın ilerleyen aşamalarında öğrencinin sadece kendi düşün-
celerini ifade etmesi değil, başkalarının görüşlerini dinlemeleri ve 
bu görüşlerle yüzleşmeleri teşvik edildiğinden karşıt görüşlerin 
çarpıştırılması sağlanarak “Bu düşünceye katılmayan var mı?”, 
“Tam tersi ne söylenilebilir?” gibi sorularla eğer katılmayan yoksa 
bile hayali muhalif rolüne girilerek tartışma derinleştirilmiştir. 
Böylelikle öğrencilerin kendi görüşlerine aykırı veya zıt görüşleri 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 190

analiz etme, yorumlama, değerlendirme sürecine dahil edilmiştir. 
Oturumlarda ele alınan kavramlar teorik düzeyin yanı sıra 

günlük yaşam pratikleriyle ilişkilendirilmesi amaçlanarak tartış-
ma esnasında öğrencilerin kendi yaşam deneyimlerinden örnek 
vermeleri istenmiştir. Bu bağlamda “Bu kavramla ilgili bir örnek 
veriri misin?”, “Okulda, evde veya sosyal çevrende bu durumu 
yaşadın mı?” gibi sorularla öğrencilerin soyut kavramları somut 
yaşantısıyla ilişkilendirmeleri sağlanarak kavramları sınıf içi tar-
tışmanın ötesine taşıyarak yaşamın her alanında ortaya çıktığını 
fark etmelerine olanak tanınmıştır. Örneğin “Hiç zorbalığa tanık 
oldun mu?”, “Zorbalık yapan birine nasıl yaklaşılmalı?” gibi soru-
larla öğrencilerden sosyal çevresinde veya dijital ortamlarda kar-
şılaştıkları zorbalık örneklerini paylaşmaları istenmiştir. Başka bir 
örnek olarak hoşgörü kavramının zorbalık olgusuyla ilişkilendiri-
lerek ele alınıp öğrencilerin kendi yaşamlarında bu kavramın ne 
şekilde karşılık bulduğu örnekler üzerinden tartışılmıştır. Böylece 
“Sizden farklı düşünen birine hoşgörülü davranmakta zorlandığın 
oldu mu?”, “Farklı giyinen, konuşan, alışılmadık davranışları olan 
bir arkadaşını dışladığın veya hakaret ettiğin oldu mu?” gibi soru-
larla değer eksikliği veya söz gelimi hoşgörüsüzlükten doğan zor-
balık davranışlarını sorgulamaları sağlanmıştır. Böylece verilen 
cevaplar ve örnekler üzerinden ilerleyen tartışmada değerlerin 
yalnızca bireysel bir erdem değil, toplumsal bir sorumluluk oldu-
ğu yönünde zorbalık olgusundaki etkin rollerine yönelik farkında-
lık geliştirmelerine olanak tanınmıştır. 

Oturumların son aşamasına karşılık gelen kapanış niteliğindeki 
değerlendirme kısmı ise öğrencilerin oturum boyunca ele alınan 
kavram ve konulara yönelik düşünceler değerlendirilmiştir. Bu 
değerlendirmede öğrencilerden oturum sonunda “Bu oturum bana 
ne düşündürdü?”, “Bu kavramla ilgili fikrim değişti mi?” gibi yansı-
tıcı nitelikteki sorulara cevap vermeleri istenerek gerçekleşmiştir.  
Böylece öğrencilerin tartışılan kavramlara dair yaşantısal bağlantı 
kurma, içselleştirme, öz-farkındalık geliştirme düzeyleri de değer-
lendirme kapsamına alınmıştır. Bu türden bir kapanışla öğrencilerin 
sadece bilgi düzeyinde değil, aynı zamanda değer yönelimleri ve 
tutumları açısından da bir içsel değerlendirme yapmalarına olanak 
tanınmıştır. Öte yandan öğrencilerin ileri sürdüğü değerlendirmeler 
yargılanmadan, müdahale etmeden dinlendiğinden öğrenciler ken-
dilerini özgürce ifade etme fırsatı bulmuştur. Son olarak öğrencile-
rin aktardığı düşünceler özetlenerek oturumun genel bir değerlen-



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 191

dirilmesi yapılmış ve sonraki oturuma yönelik kısa bir bilgilendir-
me yapılarak oturum sonlandırılmıştır. Böylece öğrencilerin ele 
alınan kavramalara dair derinlikli bir anlayış geliştirmelerinin yanı 
sıra zorbalık gibi sosyal problemlere ilişkin eleştirel, etik ve empatik 
bir perspektif kazanmaları da desteklenmesiyle oturumlar hem 
pedagojik bir işlev görmüştür. 

Görüldüğü üzere her bir oturumda kullanılan aşamalar P4C 
yönteminin uygulama aşamalarına karşılık gelmektedir. Uygula-
mada bu aşamalar ekseninde her oturumda farklı kavramlar üze-
rinden zorbalık olgu ele alınıp tartışılmıştır. Bu bağlamda birinci 
hafta ve 1. oturumda araştırmanın amaç ve kapsamı, uygulama 
süresi, veri toplama araçlarına yönelik bilgilendirme yapılmıştır. 
Deney ve kontrol grupları uygulama takvimi açısından bilgilendiri-
lerek hem psikolojik güven iklimi hem de metodik şeffaflık sağlana-
rak programın etkili bir biçimde yürütülmesi için temel oluşturul-
muştur. Ardından 2. oturumda her iki grubu da uygulama sonun-
da uygulanacak olan son testle karşılaştırmak amacıyla ön testler 
uygulanarak birinci oturum tamamlanmıştır. Uygulamanın ikinci 
haftasında yani 3. oturumda ise adalet ve eşitlik kavramları ele 
alınarak söz konusu kavramaları düşündürecek nitelikte uyaran 
olarak hikaye kullanılmıştır. Okunan hikayeye yönelik yöneltilen 
soru ardından ana soru olarak adalet ve eşitlik nedir? sorularından 
hareketle tartışma başlatılmıştır. Tartışmanın ilerleyen aşamaların-
da ve verilen cevaplara göre şekillendirilen ara sorular tartışmaya 
dahil edilmiştir. Bu ara sorularla adalet ve eşitlik ayrımı keskinleşti-
rilerek adalet ve eşitliğin önemi insan yaşamındaki yeri derinleme-
sine sorgulanarak günlük yaşam örnekleriyle pekiştirilmiştir. Böy-
lelikle öğrenciler gerekçeleri yargılarını ortaya koyarak değerler 
arası ilişkiyi, söz konusu değerlerin eksikliğinde meydana gelebile-
cek her türlü olumsuzlukları kavramsal düzeyde tartışmakla birlikte 
kendi yaşamlarıyla da içselleştirme olanağına sahip olmuştur. 4. 
oturumda ise adalet ve eşitlik kavramı ekseninde zorbalık proble-
mi ele alınmıştır. Uyaran olarak sınıf içi ayrıcalık içeren bir vaka 
metni okunarak taraf tutma, dışlama ve kaynakların haksız dağılımı 
gibi sosyal zorbalık örnekleri adalet ve eşitlik kavramaları üzerin-
den sorgulanarak analiz edilmiştir. “Adaletsizlik ve eşitsizlik zorba-
lığa yol açar mı?”, “Eşit davranmak her zaman adaleti sağlar mı?” 
gibi sorular eşliğinde tartışma ortamı sağlanarak verilen cevaplara 
yönelik temellendirmeler istenip zorbalık ne olduğu, zorbalığın 
nedenleri gibi konular günlük yaşamdan örneklerle derinlemesine 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 192

tartışılmıştır. 3. hafta da ise zorbalık problemi empati, hoşgörü, 
yardımseverlik kavramları ekseninde ele alınmıştır. Bu bağlamda 5. 
oturumda empati, hoşgörü, yardımseverlik kavramlarına yönelik 
uyaran olarak animasyon sunumunun ardından soruşturma başla-
tılmıştır. Bu oturumda “Empati nedir?”, “Hoşgörü nedir?”, “Yardım-
severlik nedir?” gibi sorular öğrenciler tarafından cevaplandıktan 
sonra “Empati ile hoşgörü arasındaki sınır nedir?”, “Yardımseverlik 
ile empati arasında nasıl bir ilişki vardır?”, “Hoşgörü her şeyi onay-
lamak mıdır?” gibi ara sorular aracılığıyla görüşlerin gerekçeleri 
istenerek öğrenciler kendi deneyimleriyle bağ kurmuştur. 6. otu-
rumda empati, hoşgörü ve yardımseverlik ekseninde zorbalık 
problemi ele alınmıştır. Oturumda zorbalığa uğrayan öğrencinin 
yalnız bırakıldığı bir kısa anlatı sunulmuştur. “Zorbalığa tanık ol-
duğunda empati eksikliği neye yol açar?”, “Yardımsever olmak bu 
tür olaylar karşısında etkili midir?” “Zorbalık yapana hoşgörülü 
olmak gerekir mi? gibi sorularla hem zorbalık mağdurunu hem de 
zorbaya yönelik bu noktada öğrencilerden, empati, adalet, yardım-
severlik ve hoşgörü gibi değerleri zorbalık bağlamında hem mağdur 
hem de zorbaya yönelik ele almışlardır. Davranışının toplumsal 
sonuçları üzerine düşünmeleri sağlanmıştır. Ek olarak karşıt görüş-
ler ortaya koyularak, gündelik yaşamdan örnekler istenip zorbalık 
eylemleri üzerine değer temelli bir düşünme deneyimlenmiştir. 
Uygulamanın dördüncü haftası 7. oturumunda duyarlılık ve so-
rumluluk kavramları tartışılmıştır. Duyarlılık ve sorumluluk kav-
ramlarını sorgulamak amacıyla uyaran olarak görsel sunulmuştur. 
Bu noktadan hareketle duyarlı olmanın ne anlama geldiği dayanış-
manın ne olduğu duyarlı olmanın sorumluluğu beraberinde getirip 
getirmediği gibi konular tartışılarak öğrencilerin düşüncelerinin 
temellendirmeleri istenmiştir. Öğrenciler verilen cevaplardan birbi-
riyle aynı, benzer veya karşıt görüşlerin nedenleri üzerine düşün-
meye teşvik edilmiştir. 8. oturumda zorbalık olgusu ele alınarak 
duyarlılık ve sorumluluk kavramlarının zorbalığa etkisi bağlamında 
tartışılmıştır. İlk olarak zorbalık temalı duyarlılık ve sorumluluğu 
düşündürecek türden bir animasyon izletilmiştir. Animasyondan 
hareketle felsefi soruların yöneltilmesiyle tartışma başlatılmıştır. 
Oturumda duyarlı ve sorumluluk sahibi olmanın zorbalık eylemle-
rine etkileri üzerine düşünülerek söz konusu kavramların zorbalık 
gibi sosyal problemlerdeki rolleri ortaya koyulmuştur. 5. haftaya 
geldiğimizde 9. oturumda saygı ve sevgi kavramları analiz edil-
miştir. Uyaran olarak farklı özelliklere sahip bireylerin ilişkisinin 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 193

anlatıldığı bir hikaye kullanılmıştır. Oturum “Saygılı olmak ne de-
mektir?”, “Saygılı olmak için sevgi şart mıdır?” gibi sorularla tar-
tışma başlatılarak verilen cevaplardan hareketle yöneltilen ara so-
rularla birlikte saygının sınırları, sevginin normatif etkisi, kişisel 
beğeni ile etik yükümlülükleri arasındaki ayrım görünür kılınacak 
şekilde yürütülmüştür. Tartışma karşıt görüşleri gerekçeleriyle 
ifade edilmesi istenerek gündelik örnekler üzerinden ilerlemiştir. 
10. oturumda ısınma olarak mikro-saldırı, dışlama, hakaret etme 
gibi davranışlara ilişkin örnekler hatırlatılarak uyaran olarak farklı 
kimliğe sahip bir öğrencinin dışlandığı haber metni okunmuştur. 
Haber metninden hareketle saygının yokluğunun zorbalığı nasıl 
meydana getirdiği sorusu tartışmaya açılmıştır. Böylece öğrenciler 
okul ve çevrelerindeki deneyimlerle bağlantı kurarak zorbalık prob-
lemini saygı ve sevgi kavramlarıyla bağlantı kurarak sorgulama 
deneyimine sahip olmuştur. 6. haftada ise 11. oturumla birlikte 
cömertlik ve merhamet kavramları üzerine sorgulama gerçekleş-
miştir. Uyaran olarak söz konusu kavramları somutlaştıran bir 
video izletilmiştir. Uyaran üzerine düşünce paylaşımı yapıldıktan 
sonra kavram sorgulaması gerçekleşmiştir. Öğrenciler görüşlerini 
temellendirerek kavramları gündelik yaşamlarıyla bağdaştırmıştır. 
Böylece cömertliğin neyi ifade ettiği, merhametin en olduğu ve bu 
iki kavramın insan yaşamımdaki yeri ve önemi derinlemesine tartı-
şılmıştır. 12. oturumda ise bir önceki oturumda ele alınan kavram-
lar zorbalık merkezinde sorgulanmıştır. Bu bağlamda konuyla ilişki-
li olarak izletilen film sahnesinden hareketle merhametli olmanın 
fiziksel sözel, sosyal veya siber zorbalık eylemine yönelmeyi önle-
yip önleyemeyeceği sorgulanmıştır. Öte yandan akran grubundan 
dışlanan bireyin yeniden toplumsal bağa dâhil edilmesi, arkadaşla-
rının ona zaman ayırması, duygu ve düşüncelerini dinlemesi, onun-
la herhangi bir yiyeceğini veya eşyasını paylaşması gibi cömertliğin 
davranışsal göstergeleri çeşitli sorulardan hareketle tartışılmıştır. 
Bu süreçte öğrenciler cömertliğin sınırlarını sorgulamakla birlikte 
cömertliğin, ilişkileri onaran, mağduru güçlendiren ve toplulukta 
sorumluluk bilincini artıran bir değer olup olmadığını derinlemesi-
ne düşünme olanağına sahip olmuştur. Kapanışta ise oturum öğ-
rencilerin “Cömert olmak sadece bir şey vermek değil, yanında 
olmak” ya da “Merhamet yanlış davranışı onaylamak değil, mağdu-
ra destek olmak” gibi ifadeleriyle sonlanmıştır. 7.hafta 13. otu-
rumda ise dürüstlük ve cesaret kavramları sorgulamaya açılmıştır. 
Uyaran olarak dürüstlük ile ilgili hikaye okunduktan sonra ele alı-



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 194

nan kavramların ne olduğu insan yaşamındaki yeri, davranışlardaki 
yansımaları gibi konular üzerinde durularak sorgulama yapılmıştır. 
Doğruluğun olası zararları, korkunun yargı sürecine etkisi ve dü-
rüstlük–cesaret ilişkisinin mantıksal tutarlılığına yönelik ara soru-
larla birlikte ortaya çıkan cevaplar örnek/ karşı örnekle birlikte 
irdelenmiştir. 14. oturumda dürüstlük ve cesaret kavramları tema-
sıyla zorbalık olgusu ele alınmıştır. Bu oturumda dürüstlüğün her-
hangi bir zorbalık olayına şahit olunması durumda yargı sürecine 
etkisi, cesaretin bu noktadaki rolü ele alınmıştır. Uyaran olarak 
zorbalığa tanıklık ve kişisel risk içeren kısa bir ahlaki ikilem anlatı-
sından hareketle “Cesaretli olmanın dürüstlükle ilişkisi nedir?” 
sorusu ileri sürülmüştür. Verilen cevaplar ekseninde aşırı dürüst 
veya aşırı cesaretli olmanın veya tam tersi bu değerlerin azlığı ile 
meydana gelebilecek sorunlar tartışılarak farklı açılardan zorbalık 
problemi sorgulanmıştır. Son hafta olan 8. haftayla birlikte 15. otu-
rumda bu oturuma kadar ele alınan kavramlara yönelik kavram 
kartları uyaran olarak her bir öğrenciye dağıtılmıştır. Her kartta her 
bir kavramı çağrıştıran bir yargı ve örnek yer almıştır. Diyalog 
kartlarda bulunan cümlelere yönelik soru sorulmasıyla başlamıştır. 
Verilen cevaplar temellendirilmesi istenmiş ve bu oturuma kadarki 
ele alınan değer merkezli kavramlar zorbalık problemi odağında 
tartışılmıştır. Örneğin “Değerler birlikte düşünüldüğünde zorbalık 
olgusuna ilişkin nasıl bir kavramsal tablo ortaya çıkar?” gibi soru-
larla tartışma şekillendirilmiş etik değerlerin zorbalık karşısındaki 
rolü irdelenmiştir. Böylece ara sorular kavramlar arasındaki çağrı-
şım ağları, gerilimler ve tamamlayıcılıklar üzerine yönlendirilmiştir. 
Farklı görüşler karşılaştırılarak öğrencilerin kişisel yaşantılarıyla 
bağlantı kurması sağlanmıştır. Son olarak her öğrenci kendisinde 
en fazla düşünsel dönüşüm yaratan kavramı tek cümleyle ifade 
etmesiyle kapanış yapılmıştır. Uygulamanın son oturumu olan 16. 
oturumda ise son test bağlamında ÇEZÖ-9 ölçeği ve açık uçlu soru 
formu uygulanmıştır. Ölçme işlemini takiben kısa bir kapanış çem-
berinde öğrenciler program boyunca edindikleri genel izlenimlerini 
ve zorbalığa yönelik düşüncelerini paylaşmıştır. Böylece gizlilik ve 
gönüllük ilkeleri yeniden teyit edilerek deneysel uygulama metodo-
lojik ve etik bütünlük içinde resmen tamamlanmıştır. 

Sonuç olarak uygulama süreci boyunca P4C’nin standart aşa-
malarına bağlı kalarak zorbalık olgusunun normatif boyutunu 
başka bir ifadeyle zorbalığa dair etik ve değer temelli ilkelerin 
öğrenciler tarafından içselleştirilmesini, böylece onların hem zor-



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 195

ba olmaktan uzaklaşmalarını hem de zorbalığa tanık olduklarında 
doğru tutum geliştirmelerini görünür kılacak biçimde yürütül-
müştür. Böylece öğrenciler, yalnızca zorbalığı tanımlamalarıyla 
sınırlı kalmayıp, hangi davranışların doğru/yanlış, adil/adaletsiz 
olduğunu sorgulamaları ve kendi davranışlarını buna göre şekil-
lendirmelerine imkan tanınarak düşünsel dönüşümün davranışsal 
değişime zemin hazırlamasını sağlamak hedeflenmiştir. Birinci 
bölümde kuramsal temelleri ayrıntılı biçimde tartışılan ve zorbalı-
ğın nedenleri arasında yer verilen değer eksikliği sorununa karşı-
lık, oturumların içeriği adalet, eşitlik, empati, hoşgörü, saygı, so-
rumluluk, cömertlik/merhamet, dürüstlük ve cesaret gibi etik 
kavramlar ekseninde sistematik bir sorgulamayı öncelemiştir.  

Oturum planlarının içerik ve süreç bakımından standartlaştı-
rılması, yani mevcut haftanın ilk oturumda etik değerlere yönelik 
kavramların sorgulanmasının ardından ikinci oturumda zorbalık 
temasından ilerlemek oturumlar arası hem karşılaştırılabilirliği 
hem de yöntemsel bütünlüğü güçlendirmiştir. Nitekim her oturum 
sonunda yapılan değerlendirme ve oturum sürecine yönelik göz-
lemsel notlar, daha sonraki çözümlemelerde kullanılmak üzere 
düzenli biçimde belgelenmiştir. Bu bütünlük içinde, önceki bölüm-
lerde analiz edilen kuramsal çerçeve uygulama düzeyine taşınarak 
P4C temelli uygulama, zorbalığın etik boyutlarını incelemeye 
elverişli tutarlı ve denetlenebilir bir zemin üretmiştir. 

Uygulanan P4C oturumlarının yapısal niteliği, etik değerlerin 
davranışsal olarak deneyimlenmesine elverişli bir öğrenme ortamı 
üretmiştir. Öyle ki öğrenciler sistematik biçimde karşıt görüşlerle 
yüzleşerek bu görüşlere saygı çerçevesinde diyalog sürdürmüş; etik 
değerlere aykırı bir yanıtla karşılaşıldığında ise saldırı ya da kişisel-
leştirme yerine, çeşitli örnekler/karşı-örnekler, analojiler ve kav-
ramsal ayrımlarla, ilgili iddianın mantıksal geçerlilik ve tutarlılık 
bakımından ne ölçüde savunulabilir olduğunu temellendirmişlerdir. 
Bu süreç, P4C’nin 4C bileşenlerinin (eleştirel, yaratıcı, işbirlikçi ve 
özenli düşünme) eşzamanlı ve görünür biçimde etkinleşmesini sağ-
layarak öğrencilerin hem bilişsel düzeyde hem de duyuşsal ve etik 
boyutta da değer kazanımı ve içselleştirme gerçekleştirmelerine 
aracılık etmiştir. Böylelikle oturumlar, eleştirel tavrın hakim oldu-
ğu, gerekçelendirilmiş yargı üretimini ve meta bilişsel farkındalık 
gelişimini desteklemiştir. Bu nedenle uygulama değer temelli göz-
den geçirmeyi sürdürülebilir kılan bir pedagojik çerçeve sunmuştur. 

Öte yandan Klasik, öğretmen merkezli yaklaşımdan farklı ola-



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 196

rak, uygulama süreci boyunca P4C’nin diyalojik ve sorgulamaya 
dayalı yapısı korunarak süreç, katılımcı yanıtları doğru–yanlış 
dikotomisine göre yargılanmayarak kişisel görüş beyan etmeyip 
yönlendirici olmayan bir tutumla yönetilmiştir. Nitekim bu yakla-
şımda bilgi, tek bir “doğru”nun aktarımı olarak değil, gerekçelen-
dirilmiş yargıların karşılaşması ve topluluk içinde ortak anlam 
üretimi olarak ele alınmış; değerlendirme, yanıtların içerik doğru-
luğundan ziyade argümantasyonun tutarlılığı, kavramsal açıklık 
ve gerekçelerin izlenebilirliği üzerinden yürütülmüştür. Bu neden-
le bu oturumların amacı geleneksel eğitimin eleştirel düşünmeyi 
yadsıyan doğrudan bilgi aktarıcı rolünden uzak olup bilgiye giden 
yolu sorularla açan, düşünmeyi yapılandırılmış diyalog içinde 
kolaylaştıran bir yaklaşımı işletmektir. Böylelikle P4C oturumları, 
klasik eğitimden ayrışarak, sorgulama topluluğu, eleştirel, yaratı-
cı, özenli ve işbirlikçi düşünmeyi deneyimleyerek yansıtıcı veya 
meta bilişsel farkındalığın teşvik edildiği bir tartışma zemininde 
ilerlemiştir. Çalışmanın uygulama sürecini derinlemesine ortaya 
koyduğumuz bu bölümden itibaren araştırmadan elde edilen veri-
leri incelemek yerinde olacaktır.  

 

1.5. Verilerin Analizi 

Araştırmada nicel veriler, ÇEZÖ–9 Zorbalık Ölçeği’nin ön test 
ve son test uygulamalarından elde edilen puanların karşılaştırıl-
masına dayalı olarak analiz edilerek öğrencilerin zorbalık eğilim-
lerine yönelik veriler, istatistiksel yöntemlerle değerlendirilmiştir. 
Nitel veriler ise, öğrencilerin zorbalık olgusuna ilişkin algılarında-
ki, değer yönelimlerindeki ve ilişki pratiklerindeki dönüşümü 
ortaya koymak amacıyla uygulanan açık uçlu soru formundan 
elde edilmiştir. Bu iki veri türünün analizinin ardından, araştır-
mada uygulamanın kalıcılığını belirlemek amacıyla hem nicel hem 
de nitel boyutta gecikmeli son test (izleme testi) uygulanmıştır. 
Nicel boyutta, ÇEZÖ–9 Zorbalık Ölçeği ön test ve son testten 
belirli bir süre sonra yeniden uygulanarak öğrencilerin zorbalık 
eğilimlerindeki değişimlerin kalıcılığı istatistiksel olarak değer-
lendirilmiştir. Nitel izleme sürecinde ise açık uçlu soru formu 
tekrar uygulanarak öğrencilerin P4C süreciyle kazandıkları etik 
farkındalık ve zorbalığa ilişkin tutumlarının uzun vadede sürüp 
sürmediği değerlendirilmiştir. Bununla birlikte öğrencilerin kav-
ramlara yönelik bilgi düzeyleri, eleştirel tavırları, düşüncelerini 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 197

gerekçelendirme biçimleri, grup içi etkileşimleri, diyaloğa katılım 
düzeyleri, argümantatif yetkinlikleri, kavramlar arası bağlantı 
kurma becerileri ve farklı görüşlere karşı sergiledikleri tutumlar 
doğrudan gözlemlenerek sistematik biçimde izlenmiştir. Bu saye-
de zorbalığa yönelik değer temelli P4C eğitiminin, öğrencilerin 
zorbalık problemine ilişkin düşünce ve davranışlarında kalıcı bir 
etki yaratıp yaratmadığı hem nicel hem de nitel veriler ve gözlem 
bulguları bir arada değerlendirilerek bütüncül biçimde analiz 
edilmiştir. 

 

1.5.1. Nicel Veri Analizi 

Veriler SPSS-27 programı kullanılarak analiz edilmiştir. Sosyo-
demografik sorular için frekans tablosu oluşturulmuştur. Değişken-
lerin grup ortalamalarındaki farklılıkları görebilmek için 2 gruplu 
değişkenlerde bağımsız örneklem non-parametrik Mann Whitney U 
analizi uygulanmıştır. Ön test – son test ortalamalarındaki farklılık-
ları görebilmek için bağımlı örneklem t-test ve non-parametrik 
Wilcoxon analizi uygulanmıştır. Ölçeklerin birbirleri arasındaki 
ilişkinin yönünü ve gücünü tespit edebilmek için Pearson korelas-
yon analizi uygulanmıştır. Analizler alfa=0,05 seviyesinde uygu-
lanmıştır. 
 

 

Ölçek 
 

n 
 

Ort. 
 

SS 
Shapiro-
Wilk (p) 

 

Çarpıklık 
 

Basıklık 
Cronbach’s 
Alpha 

Ön Test 
Çocuk-

Ergen 
Zorbalık 
Ölçeği 

 
 

40 

 
 

17,18 

 
 

5,826 

 
 

,064* 

 
 

,361 

 
 

-,771 

 
 

,850 

Son 
Test 

Çocuk-
Ergen 
Zorbalık 

Ölçeği 

 
 

40 

 
 

13,30 

 
 

5,229 

 
 

,000 

 
 

1,191 

 
 

,271 

 
 

,897 

Fark 

Çocuk-
Ergen 
Zorbalık 

Ölçeği 

 

 
40 

 

 
3,88 

 

 
5,219 

 

 
,027 

 

 
,587 

 

 
-,285 

 

 
- 

Tablo 7: Normallik Varsayım Analizi ve Güvenilirlik Analizi 
 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 198

Tablo 7’de normallik analizi ve güvenilirlik analizleri yer al-
maktadır. Shapiro-Wilk Analizi incelendiğinde Ön Test Çocuk-
Ergen Zorbalık Ölçeğinin normal dağılım gösterdiği görülmekte-
dir (p>0,05). Analizlerde parametrik testler kullanılırken grup 
gözlem sayısı yetersiz (n<30) olduğunda non-parametrik testler 
kullanılacaktır.11 Ölçeklerin güvenilirlikleri yüksek düzeydedir. 
Cronbach Alpha katsayısının 0,60 ile 0,80 arasında olması ölçeğin 
orta güvenilir, 0,80 ile 1,00 arasında olması ise ölçeğin yüksek 
güvenilir olduğunu göstermektedir.12  

 
Cronbach’ın Alpha katsayısının aralıkları; 
“0,00≤α<0,40 ise ölçek güvenilir değildir”,  
“0,40≤α<0,60 ise ölçek düşük güvenilirliktedir”,  
“0,60≤α<0,80 ise ölçek oldukça güvenilirdir”,  
“0,80≤α<1,00 ise ölçek yüksek derecede güvenilir bir ölçektir” 

olacak şekilde kabul edilmektedir.13 
 

Değişkenler Grup n Yüzde (%) 

Grup 
Deney 20 %50 

Kontrol 20 %50 

Tablo 8: Sosyodemografik Bilgiler 

 
Tablo 8’de katılımcıların sosyodemografik bilgileri verilmiştir. Söz 

konusu tabloda görüldüğü üzere deney grubunda 20 öğrenci, kontrol 
grubunda 20 öğrenci yer alarak araştırma 40 kişiyle gerçekleştirilmiş-
tir. Lise yaş grubundan gönüllülük esasına dayalı seçilen kişiler 9, 10, 
11 ve 12. sınıf öğrencilerinden oluşmakta olup araştırmaya her sevi-
yeden 10’ar öğrenci dahil edilmiştir.  

 
Çocuk-Ergen Zorbalık Ölçeği Bilgiler 
 
 
 

 
11 Darren George ve Paul Mallery, SPSS for Windows Step by Step: A Simple 

Guide and Reference, 17.0 Update (10. ed.), Pearson, Boston, 2010. 
12 Şeref Kalaycı (Ed.), SPSS Uygulamalı Çok Değişkenli İstatistik Teknikleri, 

Asil Yayın Dağıtım, Ankara, 2006. 
13 Kurtuluş Özdamar, Paket Programlar ile İstatistiksel Veri Analizi, 4. b., Kaan 

Kitabevi, Eskişehir, 2004. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 199

  Deney Kontrol 

  Kesinlik-

le Katıl-

mıyorum 

Katıl-

mıyo-

rum 

Katılı-

yorum 

Kesin-

likle 

Katılı-

yorum 

Kesin-

likle 

Katıl-

mıyo-

rum 

Katılmı-

yorum 

Katılı-

yorum 

Kesin-

likle 

Katılı-

yorum 

 n % n % n % n % n % n % n % n % 

Ön 
Test 

Çocuk-
lar 
inter-
nette 
hak-
kımda 
kötü, 
kırıcı 
mesaj-
lar, 
yorum-
lar veya 
fotoğ-
raflar 
paylaşır. 

10 50,0 5 25,0 4 20,0 1 5,0 9 45,0 6 30,0 3 15,0 2 10,0 

Zorba-
lık 
konu-
sunda o 
kadar 
çok 
endişe-
lenirim 
ki 
okulda 
dikka-
timi 
toparla-
yamam. 

10 50,0 6 30,0 2 10,0 2 10,0 8 40,0 10 50,0 2 10,0 0 0,0 

Çocuk-
lar 
farklı 
oldu-
ğum 
içim 
beni 
dışlar 
ya da 
gör-
mezden 
gelir. 

12 60,0 4 20,0 4 20,0 0 0,0 1
0 

50,0 5 25,0 4 20,0 1 5,0 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 200

Başka 
bir 
öğrenci 
tarafın-
dan 
kötü 
veya 
kırıcı 
bir 
şekilde 
tehdit 
edildim. 

13 65,0 4 20,0 2 10,0 1 5,0 1
0 

50,0 6 30,0 2 10,0 2 10,0 

Başka 
bir 
öğrenci 
tarafın-
dan 
bilerek 
incitil-
dim. 

8 40,0 5 25,0 7 35,0 0 0,0 6 30,0 4 20,0 6 30,0 4 20,0 

Oku-
lumdaki 
çocuk-
lar 
diğerle-
rini 
bana 
karşı 
kış-
kırtma-
ya 
çalışır. 

7 35,0 5 25,0 4 20,0 4 20,0 6 30,0 7 35,0 6 30,0 1 5,0 

Oku-
lumdaki 
çocuk-
lar beni 
bilerek 
gör-
mezden 
gelir. 

9 45,0 8 40,0 2 10,0 1 5,0 1
0 

50,0 6 30,0 4 20,0 0 0,0 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 201

Oku-
lumdaki 
çocuk-
lar 
benimle 
rahatsız 
edecek 
şekilde 
alay 
edip 
dalga 
geçer. 

8 40,0 8 40,0 4 20,0 0 0,0 1
1 

55,0 5 25,0 3 15,0 1 5,0 

Oku-
lumdaki 
çocuk-
lar 
arkam-
dan 
konu-
şur, 
sırları-
mı 
paylaşır 
ya da 
hak-
kımda 
dediko-
du 
yayar. 

7 35,0 6 30,0 2 10,0 5 25,0 6 30,0 4 20,0 4 20,0 6 30,0 

Son 
Test 

Çocuk-
lar 
inter-
nette 
hak-
kımda 
kötü, 
kırıcı 
mesaj-
lar, 
yorum-
lar veya 
fotoğ-
raflar 
paylaşır. 

17 85,0 3 15,0 0 0,0 0 0,0 1
0 

50,0 9 45,0 1 5,0 0 0,0 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 202

Zorba-
lık 
konu-
sunda o 
kadar 
çok 
endişe-
lenirim 
ki 
okulda 
dikka-
timi 
toparla-
yamam. 

17 85,0 3 15,0 0 0,0 0 0,0 1
2 

60,0 7 35,0 1 5,0 0 0,0 

Çocuk-
lar 
farklı 
oldu-
ğum 
içim 
beni 
dışlar 
ya da 
gör-
mezden 
gelir. 

20 100,0 0 0,0 0 0,0 0 0,0 8 40,0 9 45,0 2 10,0 1 5,0 

Başka 
bir 
öğrenci 
tarafın-
dan 
kötü 
veya 
kırıcı 
bir 
şekilde 
tehdit 
edildim. 

20 100,0 0 0,0 0 0,0 0 0,0 1
0 

50,0 8 40,0 2 10,0 0 0,0 

Başka 
bir 
öğrenci 
tarafın-
dan 
bilerek 
incitil-
dim. 

18 90,0 2 10,0 0 0,0 0 0,0 7 35,0 2 10,0 9 45,0 2 10,0 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 203

Oku-
lumdaki 
çocuk-
lar 
diğerle-
rini 
bana 
karşı 
kış-
kırtma-
ya 
çalışır. 

16 80,0 4 20,0 0 0,0 0 0,0 9 45,0 3 15,0 5 25,0 3 15,0 

Oku-
lumdaki 
çocuk-
lar beni 
bilerek 
gör-
mezden 
gelir. 

16 80,0 4 20,0 0 0,0 0 0,0 1
2 

60,0 2 10,0 4 20,0 2 10,0 

Oku-
lumdaki 
çocuk-
lar 
benimle 
rahatsız 
edecek 
şekilde 
alay 
edip 
dalga 
geçer. 

18 90,0 2 10,0 0 0,0 0 0,0 1
2 

60,0 4 20,0 3 15,0 1 5,0 

Oku-
lumdaki 
çocuk-
lar 
arkam-
dan 
konu-
şur, 
sırları-
mı 
paylaşır 
ya da 
hak-
kımda 
dediko-
du 
yayar. 

18 90,0 2 10,0 0 0,0 0 0,0 5 25,0 5 25,0 8 40,0 2 10,0 

Tablo 9: Çocuk-Ergen Zorbalığı Ölçeği Bilgileri 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 204

Tablo 9’da katılımcıların Çocuk-Ergen Zorbalık Ölçeğine ver-
miş olduğu cevap bilgileri verilmiştir. Bu cevaplara baktığımızda 
kontrol grubunda örneğin siber zorbalığı kapsayan madde için ön 
testte öğrencilerin %45’i “kesinlikle katılmıyorum” derken, son 
testte bu oran %50’ye çıksa da “katılıyorum” ve “katılmıyorum” 
oranlarında çok sınırlı değişiklikler olmuştur. Benzer şekilde endi-
şe ve dikkat dağınıklığını içeren madde için ön testte %40 “kesin-
likle katılmıyorum” derken, son testte %60’a yükselmiştir. Ancak 
%35 hâlâ “katılmıyorum” düzeyinde kalmıştır. Farklı olma nede-
niyle dışlanma, tehdit edilme, görmezden gelinme, alay edilme 
gibi maddelerde dağılımlar büyük ölçüde aynı kalmış, yalnızca 
belirgin bir değişiklik olmamıştır. Bu durum kayda değer bir fark 
yaratmamakla birlikte genel tabloya bakıldığında, kontrol gru-
bunda kayda değer bir iyileşme veya gerileme görülmemektedir.  

Deney grubuna baktığımızda ise siber zorbalık algısı maddesi 
için Ön testte %50 “kesinlikle katılmıyorum” derken son testte 
%85’e yükselmiştir. “Katılıyorum” ve “kesinlikle katılıyorum” seçe-
nekleri tamamen ortadan kalkmıştır. Bu, öğrencilerin internet üze-
rinden zorbalıkla karşılaşma algılarında ciddi bir azalma olduğunu 
göstermektedir. Endişe ve dikkat dağınıklığına yönelik madde için 
de ön testte öğrencilerin %40’ı “kesinlikle katılmıyorum” derken 
son testte bu oran %85’e çıkmıştır. Endişe kaynaklı dikkat dağınık-
lığı neredeyse tamamen ortadan kalkmıştır. Benzer şekilde dışlama 
ve tehdit edilmeyle ilişkili ölçek maddesi için Ön testte %60 dışlan-
madığını belirtirken, son testte %100 oranında “kesinlikle katılmı-
yorum” yanıtı verilmiştir. Benzer şekilde tehdit edilme algısı da 
%65’ten %100’e çıkarak tamamen kaybolmuştur. Ayrıca fiziksel ve 
psikolojik incinme maddesine yönelik ön testte %40 “kesinlikle 
katılmıyorum” yanıtı varken, son testte bu oran %90’a yükselirken 
alay edilme ve dedikoduya maruz kalmayı içeren maddede ön testte 
%40-45 bandında olan “kesinlikle katılmıyorum” yanıtları, son testte 
%90’a ulaşmıştır. Bu da sosyal ilişkilerdeki olumsuz deneyim algısı-
nın önemli ölçüde azaldığını ortaya koymaktadır. 
 
 
 
 
 
 
 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 205

Ölçek Grup n Ort. SS z Sd p 

Ön Test Çocuk-

Ergen Zorbalık 
Ölçeği 

Deney 20 16,75 5,911 -,475 38 ,635 

Kontrol 20 17,60 5,862    

Son Test Çocuk-

Ergen Zorbalık 
Ölçeği 

Deney 20 10,00 1,338 -

4,026 

38 ,000* 

Kontrol 20 16,60 5,605    

*p<0,05 

Tablo 10: Grup Değişkeni Bağımsız Örneklem Mann Whitney U Tablosu 

 
Tablo 10’da grup değişkeni için Bağımsız Örneklem Mann 

Whitney U Analizi sonuçları verilmiştir. Deney ve kontrol grupla-
rının ön test ve son test puanlarının karşılaştırılmasının verildiği 
analiz, gruplar arasındaki farklılığın anlamlı olup olmadığını test 
etmektedir. Tablo da görüleceği üzere ön test sonuçları; 

• Deney grubu ortalaması: 16,75 (SS=5,911) 
• Kontrol grubu ortalaması: 17,60 (SS=5,862) 
• İstatistiksel sonuç: z = -0,475, p = ,635 
 

Grup değişkeni gruplarına göre Ön Test Çocuk-Ergen Zorbalık 
Ölçeği Puanı istatistiksel olarak anlamlı bir şekilde farklılık gös-
termemektedir (p=,635>0,05). Buna göre uygulama süreci başla-
madan önce deney ve kontrol gruplarının zorbalığa ilişkin algıları, 
yaşantıları ya da maruziyetleri istatistiksel olarak aynı düzeyde 
olduğunu göstermekle birlikte grupların başlangıçta eşit olması, 
uygulama etkisinin nesnel biçimde ölçülmesini mümkün kılmak-
tadır. Yine tablo da görüleceği üzere son test sonuçları; 

• Deney grubu ortalaması: 10,00 (SS=1,338) 
• Kontrol grubu ortalaması: 16,60 (SS=5,605) 
• İstatistiksel sonuç: z = -4,026, p = ,000* (p<0,05) 
 

Son testte gruplar arasında anlamlı bir farklılık ortaya 
çıkmıştır. Deney grubunun ortalaması 10,00 gibi oldukça düşük 
bir seviyeye gerilemişken, kontrol grubunun ortalaması 16,60 
düzeyinde kalmıştır. Grup değişkeni göre yani deney ve kontrol 
gruplarına göre Son Test Çocuk-Ergen Zorbalık Ölçeği Puanı 
istatistiksel olarak anlamlı bir şekilde farklılık göstermektedir 
(p=,000<0,05). Kontrol grubu bireylerin Son Test Çocuk-Ergen 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 206

Zorbalık Ölçeği Puanı ortalaması, deney grubu bireylerin Son Test 
Çocuk-Ergen Zorbalık Ölçeği Puanı ortalamasından anlamlı bir 
şekilde farklı ve büyüktür. Bu sonuç, deney grubuna uygulanan 
P4C temelli değerler eğitiminin zorbalık algısını ve maruziyetini 
önemli ölçüde azalttığını göstermektedir. 

 
Ölçek Grup n Ort. SS t Sd p 

Çocuk-Ergen Zorbalık 

Ölçeği 

Ön Test 40 17,18 5,826 4,696 39 ,000* 

Son 
Test 

40 13,30 5,229    

p<0,05 

Tablo 11: Tüm Katılımcılar Ön Test – Son Test için  
Bağımlı Örneklem T-Test Tablosu 

 

Tablo 11 ’de tüm katılımcılar ön test – son test için Bağımlı 
Örneklem T-Test Analizi sonuçları verilmiştir. Çocuk-Ergen Zor-
balık Ölçeği puanı, ön test ve son test puanları açısından istatis-
tiksel olarak anlamlı bir şekilde farklılık göstermektedir 
(p=,000<0,05). Çocuk-Ergen Zorbalık Ölçeği ön test puan ortala-
ması, Çocuk-Ergen Zorbalık Ölçeği son test puan ortalamasından 
anlamlı bir şekilde farklı ve yüksektir. 
 
Ölçek Grup n Ort. SS z Sd p 

Çocuk-Ergen 
Zorbalık Ölçeği 

Ön Test 20 16,75 5,911 3,631 19 ,000* 

Son 

Test 

20 10,00 1,338    

*p<0,05 

Tablo 12: Deney Grubu Katılımcılar Ön Test – Son Test için Bağımlı  
Örneklem Wilcoxon Tablosu 

 
Tablo 12’de deney grubu katılımcılar ön test – son test için 

Bağımlı Örneklem Wilcoxon Analizi sonuçları verilmiştir. Çocuk-
Ergen Zorbalık Ölçeği puanı, ön test ve son test puanları açısın-
dan istatistiksel olarak anlamlı bir şekilde farklılık göstermektedir 
(p=,000<0,05). Çocuk-Ergen Zorbalık Ölçeği ön test puan ortala-
ması, Çocuk-Ergen Zorbalık Ölçeği son test puan ortalamasından 
anlamlı bir şekilde farklı ve yüksektir. 

 
 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 207

Ölçek Grup n Ort. SS z Sd p 

Çocuk-Ergen 
Zorbalık Ölçeği 

Ön Test 20 17,60 5,862 -1,273 19 ,203 

Son Test 20 16,60 5,605    

*p<0,05 

Tablo 13: Kontrol Grubu Katılımcılar Ön Test – Son Test için  
Bağımlı Örneklem Wilcoxon Tablosu 

 

Tablo 13’te kontrol grubu katılımcılar ön test – son test için 
Bağımlı Örneklem Wilcoxon Analizi sonuçları verilmiştir. 

Çocuk-Ergen Zorbalık Ölçeği puanı, ön test ve son test puanla-
rı açısından istatistiksel olarak anlamlı bir şekilde farklılık gös-
termemektedir (p=,203>0,05). Kontrol grubunun ön test puan 
ortalaması 17,60 iken, son test puan ortalaması 16,60 olması nede-
niyle ön test ve son test puanları arasındaki fark anlamlı bulun-
mamıştır. 

 

 

Ön Test Çocuk-Ergen  
Zorbalık Ölçeği 

Son Test Çocuk-Ergen 
Zorbalık Ölçeği 

Ön Test Çocuk-Ergen  
Zorbalık Ölçeği 

r 1  

p 
 

 

Son Test Çocuk-Ergen  

Zorbalık Ölçeği 

r ,559** 1 

p ,000  

**p<0,01 *p<0,05 
Tablo 14: Korelasyon Analizi 

 

Tablo 14’te korelasyon analizi sonuçları verilmiştir.  
Ön Test Çocuk-Ergen Zorbalık Ölçeği ile Son Test Çocuk-

Ergen Zorbalık Ölçeği arasında pozitif yönlü ve orta seviyede 
anlamlı bir ilişki vardır (r=,559; p=,000). 

Korelasyon aralıkları; 
0,0- 0,2 = Çok zayıf seviyede ilişki, 
0,2- 0,4 = Zayıf seviyede ilişki, 
0,4- 0,6 = Orta seviyede ilişki, 
0,6- 0,8 = Güçlü seviyede ilişki, 
0,8- 1,0 = Çok güçlü seviyede ilişki vardır. 
 
İlişkinin yönü ise; eğer (-) çıkarsa negatif yönlü, (+) çıkarsa po-



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 208

zitif yönlüdür.14 
Müdahale etkisinin kalıcılığını değerlendirmek üzere, son test-

ten 6 hafta sonra izleme testi (gecikmeli son test) uygulanarak söz 
konusu teste ait analizler, Ön–Son testlerinde izlenen istatistiksel 
akışa paralel biçimde yürütülmüştür. 

 
Grup Ön Test Son Test İzleme Testi  

Kontrol 17,60 ± 5,86 16,60 ± 5,60 17,05 ± 5,45 

Deney 16,75 ± 5,91 10,00 ± 1,34 9,90 ± 1,02 

Tablo 15: Betimsel İstatistikler 

Betimsel değerler, deney grubunda ön testten son teste doğru 
belirgin bir düşüş olduğunu (16,75’ten 10,00’a) ve bu düşük düze-
yin izleme ölçümünde de korunduğunu (9,90) göstermektedir. 
Kontrol grubunda ortalamalar sırasıyla ön test: 17,60, son test: 
16,60, izleme: 17,05 olup genel desen stabildir; son testten izleme 
ölçümüne geçildiğinde küçük bir geri yükseliş gözlenmektedir. 

 
Grup Karşılaştırma W p 

Kontrol Ön Test→Son Test 43,5 0,203 

Kontrol Son Test→İzleme Testi 0,0 0,014 

Kontrol Ön Testi →İzleme Testi 57,0 0,568 

Deney Ön Test→Son Test 0,0 <0,001 

Deney Son Test →İzleme Testi 18,0 0,564 

Deney Ön Test→İzleme Testi 0,0 <0,001 

Tablo 16: Grup içi karşılaştırmalar Wilcoxon Analizi 

Kontrol grubunda ön test ile son test arasındaki fark ve ön test 
ile izleme ölçümü arasındaki fark anlamlı değildir (p>.05); ancak 
son test ile izleme ölçümü arasında puanlar anlamlı biçimde art-
mıştır (W=0,0, p=0,014). Deney grubunda ön test ile son test ara-
sındaki düşüş çok güçlü ve anlamlıdır (W=0,0, p<0,001) ve son test 
ile izleme ölçümü arasındaki değişim anlamlı değildir (W=18,0, 
p=0,564); bu durum etkinin korunduğunu göstermektedir. Ön test 
ile izleme ölçümü arasındaki karşılaştırma da kalıcı ve güçlü bir 
düşüşe işaret etmektedir (W=0,0, p<0,001). Tüm Wilcoxon testleri 

 
14 Emmanuel Ikechi Obilor ve Emmanuel Chukwuemeka Amadi, “Test for 

Significance of Pearson’s Correlation Coefficient (r)”, International Journal 
of Innovative Mathematics, Statistics & Energy Policies, c.6, s.1, 2018, s.11-23. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 209

iki yönlü olarak, α=0,05 düzeyinde yürütülmüştür. 
 

İstatistik p Etki Deney Kontrol 

U=35,0 <0,001 0,825 9,90±1,02 17,05±5,45 

Tablo 17: Gruplar Arası Karşılaştırma Mann–Whitney U Analizi 

İzleme zaman noktasında deney ve kontrol grupları arasında an-
lamlı fark vardır (U=35,0, p<0,001); rank-biserial r=0,825 değeri çok 
büyük bir etki büyüklüğüne işaret etmektedir. Ortalama karşılaş-
tırması deney (9,90±1,02) < kontrol (17,05±5,45) olup, müdahalenin 
etkisinin 6. haftada sürdüğünü göstermektedir. 

Sonuç olarak bu noktaya kadar ortaya koyulan analizlerden 
görüleceği üzere başlangıç ölçümlerinde deney ve kontrol grupları 
arasında anlamlı bir fark bulunmamıştır. Uygulama sonrasında 
deney grubunun puanlarında belirgin bir düşüş gözlenmesiyle 
birlikte bu durumun zorbalığa maruziyetin azaldığını göstermiştir. 
Öte yandan altıncı haftada yapılan izleme ölçümünde bu düşük 
düzey korunmuştur. Kontrol grubunda ön test ile son test arasın-
da anlamlı bir değişim saptanmamakla birlikte buna karşın son 
testten izleme ölçümüne geçildiğinde puanlarda küçük fakat ista-
tistiksel olarak anlamlı bir artış meydana geldiğinden bu durum 
maruziyette hafif bir yükselişe işaret etmektedir. Gruplar arası 
karşılaştırmalarda hem son testte hem de izleme testinde deney 
grubunun puanları kontrol grubundan anlamlı düzeyde daha dü-
şük bulunmuştur.  

 

1.5.2. Nitel Veri Analizi 

Araştırmanın nitel boyutunda deney ve kontrol grubunun ön 
test ve son test olarak açık uçlu soru formuna verdikleri cevaplar 
analiz edilmiştir. Bu bağlamda nitel analiz, Braun ve Clarke’ın 
refleksif/yansıtıcı tematik analiz aşamaları takip edilerek gerçek-
leşmiştir.15 Bu yaklaşım, araştırmacının veriye aktif biçimde katı-
lıp verilerin anlam örüntülerini yorumlayarak ortaya çıkardığı bir 
yöntemdir. Analiz sürecinde önce her iki grubun ön test ve son 
test verileri kendi içinde incelenerek öğrencilerin zorbalığa ilişkin 
algı ve tutumlarındaki değişim eğilimleri belirlenmiştir. Daha 

 
15 Virginia Braun ve Victoria Clarke, “Reflecting on Reflexive Thematic 

Analysis”, Qualitative Research in Sport, Exercise and Health, c.11, s.4, Rout-
ledge, London, 2019, s.589-597. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 210

sonra deney ve kontrol grupları birbiriyle karşılaştırılarak, uygu-
lamanın etkisini ortaya koyan farklılıklar değerlendirilmiştir. Bu 
kapsamda ilk olarak veriler tekrarlı ve dikkat bir şekilde okunarak 
genel çerçeveye aşinalık kazanılmıştır. Bu esnada ise anlamlı ifa-
deler işaretlenerek kodlar oluşturulmuştur. Ortaya çıkan benzer 
kodlar kümelenerek aday temaların geliştirilmesi sağlanmıştır. 
Ardından cevaplara yönelik belirlenen temalar gözden geçirilerek 
verilerle uyumu test edilmiştir. Böylece temalar cevaplarla tutarlı-
lık sağlayacak şekilde adlandırılarak tanımlanmıştır.  

Analiz üç aşamada yürütülmüştür. İlk olarak her iki grubun ön 
test–son test cevapları kendi içinde incelenerek öğrencilerin zor-
balıkla ilgili algı, tutum ve davranışlarındaki değişim eğilimleri 
tematik olarak belirlenmiştir. İkinci aşamada, her bir ölçüm nok-
tasında yani ön test, son test ve izleme testi ile deney ve kontrol 
grupları karşılaştırılarak grupların başlangıçta benzer olup olma-
dığı, uygulama sonrasında farklılaşıp farklılaşmadığı ve bu farkın 
izleme testinde sürüp sürmediği incelenmiştir. Bu kapsamda grup-
ların başlangıçta benzer olup olmadığını anlamak üzere ön testleri 
karşılaştırılmıştır. Ardından uygulamanın fark yaratıp yaratmadı-
ğını anlayabilmek amacıyla her iki grubunda ön ve son testleri 
detaylı bir şekilde analiz edilmiştir. Son olarak ortaya çıkan far-
kın, kalıcılığını ölçmek ve değerlendirmek amacıyla uygulama 
bitişinin ardından 6. haftada uygulanan izleme testine verilen 
cevaplar her iki grup ekseninde analiz edilmiştir. Üçüncü aşamada 
ise iki grup karşılaştırmalı olarak ele alınmasıyla birlikte P4C 
temelli uygulamanın etkisini ortaya koyan benzerlikler ve farklı-
lıklar bütüncül biçimde ortaya koyulmuştur. Böylelikle bu yön-
temsel çerçeve sayesinde öğrencilerin zorbalığa ilişkin deneyimle-
ri tek bir ölçüm anının yansıması olarak değil, başka bir ifadeyle 
son test verileriyle sınırlı kalmayıp zaman içinde nasıl değiştiği ve 
iki grup arasında nasıl farklılaştığı bağlamında bütüncül bir bi-
çimde değerlendirilmiştir. 

Temalar, araştırma soruları ile kuramsal arka plan değerler eğiti-
mi, P4C’nin 4C modeli, zorbalık literatürü ışığında gözden geçirilerek 
iç tutarlılık ve ayrışma ölçütleriyle doğrulanmıştır. Öte yandan katı-
lımcı kimlikleri gizlilik ve etik gerekçeler nedeniyle doğrudan alıntı-
larda anonimleştirilmiştir. (Örneğin: “Öğrenci D1”, “Öğrenci K3”) 

Bu çalışmada gerçekleştirilen refleksif tematik analiz sonucunda 
elde edilen bulgular, öğrencilerin zorbalığa ilişkin deneyim ve tutum-
larının (i) zorbalık yapma biçimleri, (ii) tepki tarzı ve baş etme yolları, 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 211

(iii) tanık davranışları, (iv) empati, sınır ve öz-düzenleme, (v) fail–
mağdur algısı ve sorumluluk, (vi) okul iklimi ve toplumsal yansıma-
lar olmak üzere altı üst tema altında toplandığını göstermiştir.  

 
Tema Kodlar Tanım / Açıklama 

1. Zorbalık Yap-

ma Biçimleri (Fail 
Rolü) 

Sözel zorbalık Hakaret etme, alay, lakap tak-

ma, küçümseyici sözler söyleme. 

 Fiziksel zorbalık İtme, vurma, eşyaya zarar ver-
me, fiziksel şiddet uygulama. 

 İlişkisel / sosyal zorbalık Dışlama, arkadaş grubundan 
uzaklaştırma, dedikodu yayma. 

 Siber zorbalık Sosyal medya, mesaj veya grup-
lar üzerinden yapılan zorbalık. 

2. Tepki Tarzı ve 

Baş Etme Yolları 

Görmezden gelme / 

sessiz kalma 

Olayı izleyip müdahale et-

memek. 

 Uyarı ve diyalog Konuşarak çözme girişimi. 

 Raporlama / kurumsal 
başvuru 

Öğretmen, rehberlik, idare 
ya da veliye bildirme. 

 Onarıcı görüşme / 

arabuluculuk 

Zarar–ihtiyaç–sorumluluk 

odağında uzlaşma arayışı. 

 Destek arama Arkadaş, öğretmen, aile, 
uzman desteği isteme. 

3. Tanık (Seyir-

ci) Davranışları 

Pasif tanıklık Sessiz kalma, görmezden 

gelme, gülüp geçme. 

 Sınır koyan tanık Zorbayı sözlü uyaran, 'dur' 
diyen tanık. 

 Raporlayan tanık Yetkili kişilere ileten, süreç 

başlatan tanık. 

 Savunucu tanık Mağduru koruyan, yanında 
duran, takip eden tanık. 

 Grup baskısı etkisi Arkadaş ortamı nedeniyle 
müdahale edememe. 

4. Empati, Sınır 
ve Öz-Düzenleme 

Empati ifadesi Kendini mağdurun yerine 
koyma, duygularını anlama. 

 Sınır farkındalığı Şaka–zorbalık ayrımını gö-
zetme, rahatsızlık belirtme. 

 Özür ve telafi Hatalı davranışı kabul etme, 
özür dileme. 

 Öfke kontrolü Tepkiselliği azaltma, sakinleşme. 

5.Fail–Mağdur 

Algısı ve Sorum-

Faili bağlamsallaştırma Ailevi/psikolojik etkenlere 

dikkat çekme. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 212

luluk 

 Mağduru suçlama Takmamalı, kendini değiş-

tirmeli gibi öneriler. 

 Adalet anlayışı Cezalandırma veya onarıcı 
yaklaşım tercihi. 

 Sorumluluk paylaşımı Kişisel, grup ve kurum so-

rumluluklarını belirtme. 

6. Okul İklimi ve 
Toplumsal 

Yansımalar 

Güven ve aidiyet Güven hissi, aidiyet duygusu. 

 Normların görünürlü-
ğü 

Kuralların bilinirliği, afişler, 
şemalar. 

 Eşitsizlik/adalet algısı Haksızlık, kaos, toplumda 

güven erozyonu. 

Tablo 18: Nitel Analiz Kodlama Şeması 

Tablo 18’de görüleceği üzere nitel analiz sürecinde elde edilen 
veriler tematik olarak zorbalık yapma biçimleri, tepki tarzları, 
tanık davranışları, empati ve öz-düzenleme, fail–mağdur algısı ve 
okul iklimine ilişkin boyutlar altında sınıflandırılarak kodlanmış-
tır. Bu kapsamda nitel analiz süreci sonucunda elde edilen temalar 
ve kodlar, öğrencilerin zorbalık olgusuna ilişkin deneyimlerini, 
algılarını ve davranış biçimlerini çok boyutlu bir biçimde görünür 
kılmıştır. Nitekim kodlama tablosu öğrencilerin dile getirdiği ifa-
deleri sınıflandıran bir şema olmanın ötesinde, zorbalığın bireysel, 
kişilerarası ve kurumsal düzeylerde nasıl yaşandığını ve anlam-
landırıldığını sistematik olarak ortaya koyduğundan bu yönüyle 
tablo bulguların güvenilirliğini artırmakta birlikte farklı boyutla-
rın karşılaştırmalı analizine de imkân tanımaktadır. 

Tabloda yer alan temalar, öğrencilerin zorbalık sürecindeki 
rollerini ve bu rollere dair algılarını anlamak açısından oldukça 
kritiktir. Öyle ki fail rolüne ilişkin kodlar, öğrencilerin zorbalığı 
hangi biçimlerde gerçekleştirebildiklerini ve bu davranışları hangi 
gerekçelerle meşrulaştırdıklarını göstererek bu noktada özellikle 
“şaka” ya da “misilleme” söylemleri, zorbalığın öğrenciler arasında 
nasıl normalleştirilebildiğine işaret etmektedir. Bununla birlikte 
pişmanlık ve özür davranışlarının kodlanması, P4C oturumlarının 
dönüştürücü gücünü ortaya koyan bir gösterge niteliği taşımakta-
dır. Öte yandan öğrencilerin zorbalık karşısındaki tepkilerini içe-
ren kodlar, baş etme yollarının çeşitliliğini ve hangi stratejilerin 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 213

öne çıktığını anlaşılmasını sağlamaktadır. Sessiz kalma ya da 
görmezden gelme gibi pasif tutumlarla birlikte, diyalog ve onarıcı 
görüşme gibi aktif ve yapıcı yaklaşımlar aynı temada yer alarak 
öğrencilerin problem çözme potansiyelleri çok yönlü biçimde 
görünür kılınmıştır. Benzer şekilde tanık davranışları teması da 
zorbalığın sadece fail ve mağdur arasındaki bir etkileşim olmadı-
ğını, seyircilerin de bu süreçte belirleyici roller üstlendiğini gös-
termekle birlikte özellikle pasif tanıklık ile savunucu tanıklık ara-
sındaki karşıtlık, P4C’nin sosyal normları dönüştürmedeki potan-
siyel etkisini değerlendirmek için önemli bir çerçeve sunmaktadır. 

Empati, sınır ve öz-düzenleme teması ise öğrencilerin bilişsel ve 
duygusal farkındalık düzeylerini ortaya koymaktadır. Bu bağlamda 
empati kurma, sınırları ayırt edebilme, özür dileme ve öfke kontrolü 
gibi kodlar, değerler eğitiminin içselleştirilip davranışa dönüştüğü-
nü gösterirken fail–mağdur algısı ve sorumluluk teması ise öğrenci-
lerin adalet anlayışlarının yönelimlerini ve sorumluluğu nasıl pay-
laştırdıklarını açığa çıkarmaktadır. Nitekim bu bulgular, öğrencile-
rin cezalandırıcı adalet mi yoksa onarıcı adalet mi benimsediklerini 
anlaşılması bakımından önemli bir role sahiptir. Son olarak okul 
iklimi ve toplumsal yansımalar teması, zorbalığın etkilerinin hem 
sadece bireyler düzeyinde kalmadığını hem de sınıf atmosferini ve 
toplumsal güven duygusunu şekillendirdiğini göstermektedir. Öğ-
rencilerin güven ve aidiyet algıları, normların görünürlüğü ve ada-
let duygusuna dair ifadeleri, zorbalığın makro düzeydeki etkilerini 
anlamamıza katkı sağlamaktadır. Böylece bu bütünsel çerçeveyle 
nitel verilerin sadece sınıflandırılması değil, aynı zamanda bağlam-
sal yorumlaması için de sağlam bir temel oluşturulmuştur. Bu ne-
denle Tablo 18 karşılaştırmalı analizlerin dayanağını oluşturan 
analitik bir harita işlevi görmektedir. Bu kapsamda aşağıda yer alan 
maddelerde sırasıyla deney ve kontrol grubunun ön test karşılaş-
tırması, kontrol grubunun ön test-son test arasındaki iç değişimi, 
deney grubu ön test-son test iç değişimi ve deney ve kontrol grubu 
karşılaştırmalı izleme testi analizleri yer almaktadır. 

 

A) Deney ve Kontrol Grubu Ön Test Karşılaştırması 

Tema 1: Zorbalık Yapma Biçimleri 

Her iki grubun ön test yanıtlarında öğrencilerin zorbalığı farklı 
biçimlerde deneyimledikleri görülmektedir. Bu kapsamda sözel 
zorbalık hakaret, lakap takma, küçümseyici ifadeler gibi davranışlar 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 214

her iki grupta da öne çıkan ilk örüntüdür. Bunun yanı sıra ilişkisel 
zorbalık bağlamında dışlama, alaycı grup davranışları da hem deney 
hem kontrol grubunda ileri sürülmektedir. Dikkat çekici biçimde, 
her iki grupta da zorbalık kimi zaman “şaka” gerekçesiyle meşrulaş-
tırılırken kimi zaman da “misilleme” aracı olarak tanımlanmaktadır. 
Bu aşamada öğrencilerden özür ya da telafi davranışını dile getiren 
bir yanıt oldukça sınırlıdır. Bu nedenle başlangıç düzeyinde gruplar 
benzer şekilde zorbalık davranışlarını gerek fail gerek tanık pers-
pektifinden çoğunlukla normalleştirici ve süreklilik arz eden bir 
söylemle aktardığı görülmektedir. 

Tema 2: Tepki Tarzı ve Baş Etme Yolları 

Ön test yanıtlarında öğrencilerin zorbalığa karşı tercih ettikleri 
yollar daha çok “sessiz kalma” ve “görmezden gelme” üzerine 
kuruludur. Bu bağlamda kontrol grubunda “gülüp geçmek” veya 
“arkadaş ortamında konuyu kapatma” şeklinde ifadeler öne çıkar-
ken; deney grubunda da benzer şekilde pasif tepkiler gözlemlene-
rek öğretmene söyleme, doğrudan uyarma gibi aktif müdahaleler 
başlangıç aşamasında oldukça sınırlıdır. Bu durum, uygulama 
öncesinde her iki grupta yer alan öğrencilerin büyük çoğunluğu-
nun zorbalık karşısında etkin baş etme stratejilerine sahip olma-
dığını ortaya koymaktadır. 

Tema 3: Tanık (Seyirci) Davranışları 

Her iki grupta da ön testte tanık davranışları daha çok pasif 
tanıklık biçimindedir. Öğrenciler “sessiz kalma”, “gülme”, “seyirci 
kalma” gibi tutumları dile getirmiş, aktif biçimde müdahale eden 
tanık ifadeleri çok az sayıda görülmekle birlikte grup baskısı ne-
deniyle müdahale edememe söylemleri de iki grupta da gözlen-
miştir. Bu bulgu, öğrencilerin uygulama öncesinde seyirci rolle-
rinde daha çok pasif konumda oldukları gibi onaylayıcı konumda 
olduklarını da göstermektedir. 

Tema 4: Empati, Sınır ve Öz-Düzenleme 

Ön test yanıtları incelendiğinde, öğrencilerin empati kurma veya 
sınır farkındalığı geliştirme yönündeki ifadeleri oldukça sınırlı ol-
makla birlikte gerek deney gerekse kontrol grubunda, zorbalık karşı-
sında empati temelli değerlendirmelerden çok, öfke ve misilleme 
eğilimleri görülmektedir. Bunun yanı sıra özür veya telafi davranışı-
na yönelik doğrudan bir vurguya bu aşamada hiç rastlanmamıştır. Bu 
durum, uygulama öncesinde öğrencilerin duygusal ve bilişsel öz-



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 215

düzenleme becerilerinin gelişmediğini yansıtmaktadır. 

Tema 5: Fail–Mağdur Algısı ve Sorumluluk 

Her iki grupta da başlangıçta öğrenciler fail ve mağdur rolleri-
ni genellikle kişisel özellikler üzerinden tanımlayarak mağdura 
yönelik ifadelerde kimi zaman “takmamalı”, “kendini değiştirmeli” 
gibi mağduru suçlayıcı söylemler görülürken; fail davranışları için 
“sinirlendiği için yaptı” gibi bağlam odaklı başka bir ifadeyle failin 
davranışının gerekçesiyle normalleştiren açıklamalar görülmekte-
dir. Adalet anlayışına dair vurgu ise daha çok misilleme ve ceza-
landırma yönünde olmuştur. 

Tema 6: Okul İklimi ve Toplumsal Yansımalar 

Ön test verilerinde zorbalığın okul iklimine ya da toplumsal 
boyuta ilişkin etkilerine dair öğrencilerin farkındalıkları oldukça 
düşüktür. Hem deney hem kontrol grubunda zorbalık daha çok 
bireysel bir olay olarak görülmekte; güven, aidiyet, kuralların 
görünürlüğü ya da adalet algısı gibi unsurlar neredeyse hiç dile 
getirilmemektedir. Bu da başlangıç düzeyinde öğrencilerin zorba-
lığı yalnızca kişisel bir mesele olarak algıladıklarını, sistemsel 
boyutunu fark etmediklerini göstermektedir. 

Deney ve kontrol grupları arasında yapılan ön test karşılaştır-
ması, grupların başlangıçta benzer özelliklere sahip olduğunu 
göstermektedir. Öğrencilerde yaygın olan örüntü, zorbalığı kimi 
zaman şaka veya misilleme yoluyla normalleştirme; zorbalığa 
karşı ise sessizlik, pasif tanıklık ve sınırlı düzeyde aktif müdahale 
biçiminde görünmüştür. Empati, öz-düzenleme, onarıcı yaklaşım 
ya da okul iklimi boyutlarına ilişkin ifadeler ise başlangıçta olduk-
ça sınırlıdır. Böylelikle grupların açık uçlu sorulara benzer yanıt-
lar vermesi P4C uygulamasının etkinliğinin nesnel değerlendiril-
mesini mümkün kılmaktadır.  

 

B) Kontrol Grubu: Ön Test - Son Test Karşılaştırması  

Tema 1: Zorbalık Yapma Biçimleri 

Ön testte öğrencilerin zorbalık yapmalarına yönelik “hakaret 
ettim”, “lakap taktım” gibi doğrudan sözel zorbalık örneklerinin 
verildiği görülmektedir. Bir başka öğrencinin arkadaşına “çirkin” 
diyerek onu küçümsediğini dile getirmekle birlikte bazıları da 
zorbalığı şaka amaçlı olduğunu yaptığını ileri sürerek meşrulaş-
tırmıştır. Son testte bu örüntülerin büyük ölçüde devam ettiği 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 216

görülerek öğrenciler “sinir edince kötü söz söylerim”, “konuşma-
nın yetmediği yerde şiddet çözümdür” ya da “bende onları zorba-
larım” şeklinde ifadeler kullanmışlardır. Bu da kontrol grubunda 
sözel ve fiziksel zorbalık eğilimlerinin sürdüğünü açıkça göster-
mektedir. Ayrıca “misilleme” kodunun baskın biçimde varlığını 
koruduğunu göstermektedir. Buna karşın pişmanlık veya özür 
dileme gibi dönüşüm göstergeleri oldukça sınırlı kalmıştır. 

Tema 2: Tepki Tarzı ve Baş Etme Yolları 

Ön testte kontrol grubundaki öğrenciler genellikle sessiz kalma 
ve görmezden gelme eğilimi göstermiştir: “Karışmam, görmezden 
gelirim”, “gülüp geçerim” gibi ifadeler sıkça dile getirilmiştir. Son 
testte bu eğilimlerin devam ettiği görülmektedir. Öğrencilerden biri 
“arkadaş ortamında üstünde durmam” derken, bir diğeri “görmez-
den gelirim” ifadesini yineleyip, az sayıda öğrenci ise “öğretmene 
söylerim” diyerek raporlama davranışına yönelmişse de bu örnekler 
yaygın değildir. Bu nedenle uygulama süreci kontrol grubunda aktif 
baş etme davranışlarına dair değişim görülmemiştir. 

Tema 3: Tanık (Seyirci) Davranışları 

Kontrol grubunda öğrenciler zorbalığa tanık olduklarında ge-
nellikle pasif kalmayı tercih ederek ön testte “karışmam”, “seyre-
derim” gibi ifadeler yer alırken, son testte de yine benzer şekilde 
“karışmam, kavga çıkar” ya da “gülerim” gibi tutumlar görülmüş-
tür. Bunun yanında “arkadaşımın yanına giderim” gibi savunucu 
tanık davranışına işaret eden tekil örnekler bulunsa da genel eği-
lim pasif tanıklığın sürdürülmesi yönündedir. Grup baskısı etkisi-
ne dair “dışlanmamak için müdahale etmem” gibi söylemler de 
devam etmiştir. 

Tema 4: Empati, Sınır ve Öz-Düzenleme 

Kontrol grubunda ön testte empati gibi etik değerlerin davra-
nışsal yansımalarına dair ifadeler oldukça sınırlığı olduğu görül-
mektedir. Örneğin bir öğrencinin “karşı taraf üzülürse yapmam” 
ifadesi başta duyarlı bir eylem gibi görünse de bu türden bir ifade 
koşullu bir duyarlılıktır. Bu nedenle “rahatsız olursa yapmam” 
gibi söylemler rahatsızlık tespit edilmediğinde zorbalık eylemine 
devam edileceğini göstermektedir. Son testte de benzer nitelikte 
cevaplar görülmüştür: “Arkadaşım üzülürse yapmıyorum” diyen 
öğrenci, empatiyi davranışı durdurma gerekçesi olarak kullanmış-
tır. Ancak bu örnekler istisnaî kalmış; grupta genel bir öz-



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 217

düzenleme, özür ya da telafi davranışının geliştiğine dair bir ifa-
deye rastlanmamıştır. 

Tema 5: Fail–Mağdur Algısı ve Sorumluluk 

Öğrenciler ön testte olduğu gibi son testte de mağduru sorumlu-
lukla yükleyen veya faili haklı çıkarabilecek açıklamalar yapmıştır. 
“Zorbalığa uğrayan takmamalı” ya da “karşılık vermeliydi” veya 
“kendisi de zorba olduğu için zorbalığa uğruyordur” gibi mağduru 
suçlayan söylemler son testte de dile getirilmiştir. Fail davranışları 
ise çoğunlukla “sinirlendirmişti” veya “beni kışkırttı” şeklinde ge-
rekçelendirilmiştir. bu bağlamda öğrencilerdeki adalet anlayışı da 
misilleme ve cezalandırma odağında kaldığı görülmüştür. 

Tema 6: Okul İklimi ve Toplumsal Yansımalar 

Kontrol grubunda hem ön testte hem son testte zorbalığın 
okulun genel iklimine veya toplumsal sonuçlarına ilişkin farkın-
dalık oldukça zayıftır. Öğrenciler “her yerde olur” veya “önemli 
değil” gibi yüzeysel ve normalleştirici ifadeler kullanarak güven, 
aidiyet ya da normların görünürlüğü hakkında herhangi bir ge-
lişmiş değerlendirme yapmamıştır. Bu türden cevaplar zorbalığın 
bireysel düzeyde algılanmaya devam ettiğini ve herhangi bir top-
lumsal sorun olarak algılanmadığını göstermektedir. 

Kontrol grubunda ön testten son teste geçişte, temalar bazında 
süreklilik öne çıkmıştır. Öğrencilerin ifadeleri, zorbalığı meşrulaş-
tırıcı şaka ve misilleme gibi söylemler ve pasif tepkilerle devam 
etmiştir. Öte yandan az sayıda empati veya raporlama örneği 
bulunsa da bu tutumlar genelleşmediğinden kontrol grubunda, 
uygulama süreci boyunca zorbalığa dair algı, tutum ve davranış-
larda anlamlı bir dönüşüm gerçekleşmemiştir. 

 

C) Deney Grubu: Ön Test - Son Test Karşılaştırması  

Tema 1: Zorbalık Yapma Biçimleri 

Ön testte deney grubundaki öğrenciler de kontrol grubuna ben-
zer biçimde alay etme, lakap takma gibi sözel zorbalık, dışlama gibi 
ilişkisel zorbalık ve itme, vurma, eşyasına zarar verme gibi fiziksel 
zorbalık biçimleri ifadeleri görülmüştür. Örneğin “kişiliğiyle alay 
etmiştim” ya da “şaka adı altında dalga geçtim” ifadeleri sıkça gö-
rülmüştür. Bununla birlikte bazı öğrenciler de “beni sinirlendirdi-
ğinde kötü söz söyledim” diyerek davranışından herhangi bir yan-
lışlık olmadığını aksine olması gereken tepkinin bu olduğunu savu-



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 218

nan cevaplar görülmüştür. Buna karşın son testte ise belirgin bir 
dönüşüm gözlenmiştir. Öğrenciler “artık yapmıyorum, uygulama 
sayesinde bilinçlendim”, “önceden şaka diyordum, şimdi yanlış 
olduğunu fark ettim”, “üzülebileceğini düşündüm, düzelttim” gibi 
ifadelerle fail davranışını sorguladıkları görülmüştür. Hatta bazıları 
yaşadığı deneyim için “sonradan özür diledim” şeklinde dile getir-
miştir. Böylece deney grubunda zorbalık yapma biçimlerinde azal-
ma, meşrulaştırıcı söylemlerde zayıflama ve pişmanlık–özür davra-
nışlarında artışı kanıtlayan ifadeler ortaya çıkmıştır. 

Tema 2: Tepki Tarzı ve Baş Etme Yolları 

Ön testte öğrenciler zorbalık karşısında çoğunlukla pasif kalma ya 
da “aynı şekilde karşılık verme” tutumlarını belirtirken son testte bu 
eğilimlerde kayda değer bir değişim görülmüştür. Öyle ki öğrenciler-
den birinin aynı soruya verdiği cevabın ön testteki yanıtı “aynısını 
bende ona yaparım” şeklindeyken son testteki cevabı “önce tatlı dille 
uyarırım, olmazsa yetkiliye bildiririm” şeklinde değişiklik göstermiş-
tir. Bir diğeri “artık kavga etmek yerine konuşurum” diyerek diyalo-
ga yönelirken bazılarında da raporlama davranışı da güçlenerek “öğ-
retmenime söylerim” gibi ifadeler sıklaşmıştır. Deney grubundaki bu 
değişim, şiddetsiz ve kurumsal destek aramaya dayalı baş etme yolla-
rının öne çıktığını göstermektedir. 

Tema 3: Tanık (Seyirci) Davranışları 

Ön testte tanık davranışları genellikle pasiflik olarak dikkat çe-
kip “karışmam”, “gülüp geçerim” gibi ifadeler yaygınken son testte, 
öğrenciler daha aktif rollere yönelmişlerdir. Bir öğrenci “zorbalık 
yapanı uyarırım”, bir diğeri “mağdurun yanında dururum” diyerek 
sınır koyan veya savunucu tanık davranışlarını dile getirmiştir. 
Bunun yanında “öğretmenimle konuşurum”, “rehberliğe söylerim” 
hatta “gerekirse ailesiyle iletişime geçerim” diyen öğrenciler de 
olmuştur. Böylece deney grubunda zorbalık davranışına yönelik 
herhangi bir olay karşısındaki tanık rollerinde pasiflikten aktife 
doğru bir kayma gözlenmiştir. 

Tema 4: Empati, Sınır ve Öz-Düzenleme 

Deney grubunda son testte en dikkat çekici dönüşüm temala-
rından biri de bu tema olmuştur. Ön testte öğrencilerde empati 
oldukça sınırlıyken, son testte “kendimi onun yerine koydum”, 
“rahatsız olduğunu fark ettim”, “artık şaka demiyorum, incitici 
olduğunu biliyorum” gibi ifadeler sıkça dile getirilmiştir. Ayrıca 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 219

“öfkelendiğimde duruyorum”, “sakinleşmeye çalışıyorum” hatta 
“yaptığımın etik olmadığını fark ettim” gibi etik değer bilincini 
gösteren öz-düzenleme becerileri de gözlenmiştir. Bir öğrencinin 
“önceden şaka olduğunu söylerdim ancak şimdi yanlış olduğunu 
kabul ediyorum” demesi, sınır farkındalığının geliştiğini ortaya 
koymaktadır. 

Tema 5: Fail–Mağdur Algısı ve Sorumluluk 

Ön testte öğrenciler mağduru kimi zaman “takmamalı” diyerek 
sorumlulukla yüklemiş veya faili “sinirlendiği için yaptı” diyerek 
meşrulaştırmıştır. Ancak son testte ise bu söylemlerin yerini daha 
çok sorumluluk paylaşımı ve onarıcı adalet vurgusu dayanışmaya 
yönelik etik değer bilinci gerektiren söylemler almıştır. Zorbalık 
karşısında “Herkesin sorumluluğu var, sadece mağdurun değil”, 
“ceza yerine konuşarak çözülmeli” gibi ifadeler öne çıkmıştır. Bu 
bulgular öğrencilerin adalet anlayışında cezalandırıcı yaklaşımdan 
onarıcı yaklaşıma kayış olduğunu göstermektedir. 

Tema 6: Okul İklimi ve Toplumsal Yansımalar 

Ön testte zorbalığın okulun genel atmosferiyle ilişkisine dair 
farkındalık oldukça sınırlı olmakla birlikte son teste baktığımızda 
öğrenciler “zorbalık güven ortamını bozar”, “arkadaşlık duygusu-
nu azaltır”, “okulda kuralların olması gerekir” gibi ifadeler kullan-
dıkları görülmüştür. Bazı öğrenciler de toplumsal boyuta işaret 
ederek “zorbalık toplumda kaosa yol açar”, “toplumun ilerlemesini 
ve gelişmesini engeller” “toplumda başka sorunları da beraberinde 
getirir”, “adaletsizlik, eşitsizlik artar”, “insan ilişkileri zayıflar” 
tarzında ifadeler görülmüştür. Bu değişim, P4C oturumlarının 
zorbalığa yönelik öğrencilerde sadece bireysel düzeyde değil, okul 
iklimi ve toplumsal bağlamda da farkındalık geliştirmelerine katkı 
sunduğunu göstermektedir. 

Deney grubunda ön testten son teste geçişte, tüm temalarda 
belirgin bir dönüşüm gözlenmiştir. Zorbalık yapma eğilimleri ve 
meşrulaştırıcı söylemler azalırken; empati, sınır farkındalığı, öz-
düzenleme, raporlama ve onarıcı adalet anlayışı ve etik değerlere 
yönelik farkındalıkları güçlenmiştir. Öte yandan öğrenciler zorba-
lığı yalnızca bireysel değil, okul ve toplum düzeyinde de anlamaya 
başlamışlardır. Nitekim bu bulgu, P4C temelli uygulamanın öğ-
rencilerin değerler eğitimi ve zorbalıkla mücadelede düşünsel ve 
davranışsal potansiyellerini geliştirdiğini ortaya koymaktadır. 

 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 220

D) Deney Grubu–Kontrol Grubu Son Test 
Karşılaştırması 

Tema 1: Zorbalık Yapma Biçimleri 

Kontrol grubunda son testte öğrenciler hâlâ “hakaret ederim”, 
“lakap takarım”, “gerekirse şiddet çözümdür”, “ben de zorbalarım” 
gibi ifadelerle sözel ve fiziksel zorbalığı sürdürüp zorbalığı “şaka 
amaçlı” diyerek normalleştirmeye devam ettiği görülürken buna 
karşılık deney grubunda öğrenciler “artık yapmıyorum”, “önceden 
şakaydı diyordum ama şimdi yanlış olduğunu biliyorum”, “sonradan 
özür diledim” gibi ifadelerle fail davranışını terk ettiklerini, pişmanlık 
ve telafi yollarına yöneldiklerini belirttiği görülmüştür. Bu nedenle 
bu tablo, uygulamanın deney grubunda zorbalığı meşrulaştıran söy-
lemleri zayıflattığını göstermekle birlikte uygulama sonrası herhangi 
bir zorbalık eylemi gerçekleştirmediklerini de ortaya koymaktadır. 

Tema 2: Tepki Tarzı ve Baş Etme Yolları 

Kontrol grubunda son testte öğretmene iletirim tarzında cevaplar 
oldukça nadir cevaplar olsa da genel eğilim, hâlâ sessiz kalma ve 
görmezden gelme yönünde baskındır. Deney grubunda ise öğrenciler 
“önce tatlı dille uyarırım, olmazsa yetkiliye bildiririm”, “konuşarak 
çözmeye çalışırım” “zorbalığın yanlış olduğunu gerekçelenirim” gibi 
ifadelerle daha çok diyalog ve şiddetsiz iletişim yollarını benimsedik-
leri görülmüştür. Bu fark, uygulamanın öğrencilerde aktif ve yapıcı 
baş etme stratejilerini güçlendirdiğini kanıtlar niteliktedir. 

Tema 3: Tanık (Seyirci) Davranışları 

Kontrol grubunda tanık davranışları son testte de pasif kalmış-
tır: “karışmam”, “gülerim”, “hak etmiştir” gibi ifadeler devam et-
miştir. Ancak deney grubunda öğrenciler “zorbalık yapanı uyarı-
rım”, “mağdurun yanında dururum”, “rehberliğe gönderirim” gibi 
yanıtlarla aktif tanıklığa yöneldiğinden uygulama, seyirci rolünü 
pasiften aktife dönüştürme açısından deney grubunda etkili ol-
muştur. 

Tema 4: Empati, Sınır ve Öz-Düzenleme 

Kontrol grubunda empati ve sınır farkındalığına dair ifadeler sı-
nırlı kalarak çoğunlukla “üzülürse yapmam” gibi koşullu yaklaşımlar 
dile getirilmiştir. Deney grubunda ise “kendimi onun yerine koy-
dum”, “artık şaka değil, incitici olduğunu biliyorum”, “önceden çok 
yapardım, artık yapmıyorum” gibi ifadeler, empati, sınır farkındalığı 
ve öz-düzenleme becerilerinin güçlendiğini açıkça göstermiştir. Bu 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 221

fark, P4C oturumlarının öğrencilerin duygusal ve bilişsel repertuarı-
na doğrudan katkı sunduğunu kanıtlamaktadır. 

Tema 5: Fail–Mağdur Algısı ve Sorumluluk 

Kontrol grubunda son testte hâlâ mağduru sorumlu tutan söy-
lemler ve fail davranışlarını meşrulaştıran baskınken deney gru-
bunda sorumluluk paylaşımı öne çıkarak “Herkesin sorumluluğu 
var”, “ceza yerine konuşarak çözülmeli” ifadeler yaygınlaşmıştır. 
Böylece deney ve kontrol grubu son testinde görülen bu fark uy-
gulamanın cezalandırıcı adalet anlayışını zayıflatarak onarıcı ada-
let yaklaşımını güçlendirdiğini göstermektedir. 

Tema 6: Okul İklimi ve Toplumsal Yansımalar 

Kontrol grubunda öğrenciler zorbalığı bireysel bir mesele ola-
rak görmeye devam ederek okul iklimi veya toplumsal etkilerine 
dahil bilinçlilik içeren yanıtlar görülmemiştir. Deney grubunda ise 
öğrenciler “zorbalık güven ortamını bozar”, “arkadaşlık duygusu-
nu azaltır”, “toplumda kaos yaratır” gibi ifadelerle daha geniş bir 
perspektif geliştirmiştir. Bu çerçeve uygulamanın öğrencilerin 
hem bireysel hem kurumsal ve toplumsal boyutlarda da farkında-
lık kazanmalarını sağladığını göstermektedir. 

Son test karşılaştırması, uygulamanın deney grubunda anlamlı 
bir dönüşüm yarattığını, kontrol grubunda ise başlangıçtaki örün-
tülerin büyük ölçüde sürdüğünü göstermektedir. Öte yandan de-
ney grubunda zorbalık yapma eğilimleri azalırken empati, rapor-
lama ve onarıcı adalet öne çıkarken kontrol grubunda şaka, misil-
leme ve pasiflik eğilimleri devam etmiştir. 

 

E) Deney ve Kontrol Grubu Karşılaştırmalı İzleme 
Testi  

Tema 1: Zorbalık Yapma Biçimleri 

Deney grubundaki öğrenciler, son testte kazanmış oldukları 
farkındalığı izleme testinde de sürdükleri görülmüştür. “Artık 
arkadaşlarımla alay etmiyorum” ya da “önceden şaka diyordum, 
şimdi onun zorbalık olduğunu biliyorum” gibi ifadeler, fail davra-
nışlarının kalıcı biçimde azaldığını yansıtmaktadır. Ayrıca bazı 
öğrenciler “birini kırdıysam özür dilerim” diyerek pişmanlık ve 
telafi davranışlarını da sürdürdüğü görülmektedir. Deney gru-
bundaki bu yöndeki istikrara karşın kontrol grubunda hâlen “si-
nirlendiğimde kötü söz söylerim” veya “onlar bana yaparsa ben de 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 222

yaparım” gibi misilleme söylemleri devam etmiştir. 

Tema 2: Tepki Tarzı ve Baş Etme Yolları 

Deney grubunda izleme testinde “tatlı dille uyarırım”, “olmaz-
sa öğretmene bildiririm” gibi ifadeler, öğrencilerin şiddetsiz ileti-
şim ve kurumsal başvuru yollarını alışkanlık haline getirdiğini 
ortaya koymuştur. Kontrol grubunda ise “karışmam”, “görmezden 
gelirim” gibi pasif davranışların hâlen baskın olduğu görülmüştür. 

Tema 3: Tanık (Seyirci) Davranışları 

Deney grubu öğrencileri izleme testinde “mağdurun yanında 
dururum”, “zorbayı uyarırım” gibi savunucu ve aktif tanıklık dav-
ranışlarını devam ettirmiştir. Hatta bazıları “arkadaşımı yalnız 
bırakmam, ona destek olurum” diyerek mağduru koruma yönünde 
net tavır sergilerken kontrol grubunda seyirci davranışları daha 
çok pasiflik ve grup baskısına boyun eğme biçiminde kalmıştır. 

Tema 4: Empati, Sınır ve Öz-Düzenleme 

Deney grubunda izleme testinde empati ve sınır farkındalığı 
güçlü şekilde korunmuştur. Öğrenciler “kendimi onun yerine 
koyuyorum”, “bir şakanın nerede kırıcı olduğunu artık anlıyo-
rum” gibi ifadelerle duygusal farkındalıklarını sürdürmüşlerdir. 
Öte yandan öz-düzenleme becerileri de devam etmiştir: “öfkelen-
diğimde önce sakinleşiyorum” gibi öz-düzenleme becerileri de 
devam etmiştir. Bunun yanı sıra kontrol grubunda ise bu beceriler 
oldukça sınırlı ve koşullu kalmıştır. 

Tema 5: Fail–Mağdur Algısı ve Sorumluluk 

Deney grubunda izleme testinde son testteki benzer hatta daha 
da ileri düzeyde “sadece mağdur değil, hepimiz sorumluyuz” veya 
“önemli olan cezalandırmak değil, çözüm bulmak” gibi onarıcı 
adalet söylemleri dile getirilmiştir. Bu durum, uygulamanın öğ-
rencilerin sorumluluk, dayanışma, adalet gibi etik değer anlayı-
şında kalıcı bir etki yarattığını göstermektedir. Buna karşın kont-
rol grubunda ise “karşılık vermeliydi”, “takmamalıydı” gibi mağ-
duru suçlayan ifadeler görülmeye devam etmiştir. 

Tema 6: Okul İklimi ve Toplumsal Yansımalar 

Deney grubunda öğrenciler “zorbalık güven duygusunu bo-
zar”, “okulda herkesin kendini rahat hissetmesi gerekir”, “toplum-
da huzursuzluk yaratır” gibi yorumlarla zorbalığı daha geniş bağ-
lamda değerlendirmeyi sürdürdüğü görülürken kontrol grubunda 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 223

ise okul iklimi ve toplumsal farkındalık eksikliği izleme testinde 
de devam etmiştir. 

İzleme testi bulguları, deney grubunda P4C temelli uygulama-
nın etkilerinin kalıcı olduğunu ortaya koyarak öğrencilerin fail 
davranışlarını bıraktığı empati ve öz-düzenleme becerilerini sür-
dürdüğü, tanıklık rollerinde aktif müdahaleyi devam ettirdikleri 
ve etik değer bilincinin gelişerek sorumluluk algılarını onarıcı 
adalet çerçevesinde korudukları görülmüştür. Ancak kontrol gru-
bunda başlangıçta var olan pasiflik, misilleme ve mağduru suçla-
ma söylemleri büyük ölçüde devam etmiştir. 

 
Tema Kontrol Grubu Deney Grubu 

1. Zorbalık 
Yapma 
Biçimleri 

Ön testte sözel ve ilişkisel 

zorbalık, şaka ve misilleme 
eğilimleri gözlendi. Son testte 

bu davranışlar devam etmiş, 
hakaret, lakap takma ve 

fiziksel zorbalık örnekleri 

sürmüştür. İzleme testinde de 
belirgin bir değişim görül-

memiştir. 

Ön testte sözel zorbalık ve 

şaka yoluyla meşrulaştır-
ma öne çıkmıştır. Son 

testte zorbalık davranışla-
rında azalma olmuş, öğ-

renciler özür dileme ve 

pişmanlık ifade etmiştir. 
İzleme testinde bu olumlu 

dönüşüm korunmuştur. 

2.Tepki Tarzı 
ve Baş 
Etme Yolları 

Ön testte öğrenciler genellik-

le sessiz kalma ve görmezden 

gelme eğilimindeydi. Son 
testte de pasiflik baskınlığını 

korumuş, yalnızca birkaç 
raporlama davranışı gözlen-

miştir. İzleme testinde bu 
durum değişmemiştir. 

Ön testte öğrenciler çoğun-

lukla pasiflik ya da misilleme 

eğilimi göstermiştir. Son 
testte öğrenciler diyalog, 

raporlama ve şiddetsiz ileti-
şim yollarını tercih etmeye 

başlamışlardır. İzleme testin-
de bu stratejiler alışkanlık 

haline gelmiş ve sürdürül-
müştür. 

3.Tanık 
Davranışları 

Ön testte tanık öğrenciler 

çoğunlukla pasif kalmıştır. 
Son testte de sessiz kalma ve 

gülüp geçme davranışları 
devam etmiştir. İzleme tes-

tinde yine benzer bir pasiflik 
eğilimi sürmüştür. 

Ön testte tanık öğrenciler 

pasifti. Son testte ise 
zorbayı uyaran, mağduru 

savunan ve raporlama 
yapan aktif tanıklık davra-

nışları görülmüştür. İzleme 
testinde bu aktif tutum 

korunmuştur. 

4.Empati, 
Sınır ve Öz-
Düzenleme 

Ön testte empati çok zayıftı. 
Son testte yalnızca “üzülürse 

yapmam” gibi sınırlı empati 
ifadeleri ortaya çıkmıştır. 

Ön testte empati neredey-
se hiç görülmezken, son 

testte öğrenciler mağdu-
run duygularını anladıkla-



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 224

İzleme testinde belirgin bir 

gelişim olmamıştır. 

rını belirtmiş, şaka ve 

zorbalık ayrımına dikkat 
etmiş ve öfke kontrolü 

sağlamışlardır. İzleme 

testinde bu beceriler 
korunmuştur. 

5.Fail–
Mağdur 
Algısı ve  
Sorumluluk 

Ön testte öğrenciler mağduru 
suçlama ve faili bağlamsallaş-

tırma eğilimindeydi. Son 
testte de bu eğilim sürmüş, 

mağdura yönelik “takmamalı, 

karşılık vermeliydi” söylemle-
ri devam etmiştir. İzleme 

testinde değişim görülmemiş-
tir. 

Ön testte mağduru sorum-
lu tutma eğilimi öne çık-

mıştı. Son testte öğrenciler 
sorumluluk paylaşımı, 

onarıcı adalet ve işbirliği 

vurgusu yapmıştır. İzleme 
testinde bu anlayış ko-

runmuştur. 

6.Okul 
İklimi ve  
Toplumsal 
Yansımalar 

Ön testte okul ve toplumsal 
düzeyde farkındalık çok dü-

şüktü. Son testte öğrenciler 

bu boyuta değinmemiştir. 
İzleme testinde de farkındalık 

zayıf kalmıştır. 

Ön testte farkındalık sınır-
lıydı. Son testte öğrenciler 

zorbalığın okul ikliminde 

güveni bozduğunu ve 
toplumda kaosa yol açabi-

leceğini ifade etmiştir. 
İzleme testinde bu farkın-

dalık korunmuştur. 

Tablo 19: Deney ve Kontrol Grubu Karşılaştırma Özeti 

Sonuç olarak gerçekleştirilen tematik çözümlemeler, öğrencile-
rin zorbalığa ilişkin tutum ve deneyimlerinin altı ana tema altında 
toplandığı ortaya koyulmuştur. Analiz süreci boyunca elde edilen 
veriler, başlangıçta deney ve kontrol gruplarının benzer örüntüler 
sergilediğini, ancak uygulama sonrasında deney grubu cevapla-
rında dikkate değer dönüşümler görülmüştür. Kontrol grubunda 
ise ön testte belirlenen eğilimlerin büyük ölçüde son test ve izle-
me ölçümlerinde de aynı şekilde devam ettiği belirlenmiştir. Böy-
lece nitel analiz, her iki grubun farklı ölçüm noktalarındaki deği-
şim eğilimlerini sistematik biçimde ortaya çıkarmıştır. Bununla 
birlikte söz konusu analiz temalar aracılığıyla zorbalığa ilişkin 
algı, tutum ve davranışlara yönelik detaylı bir çerçeve sunmuştur. 

Ek olarak analiz sürecini desteklemek amacıyla oturumlarda 
kullanılan gözlem formu ek veri kaynağı olarak değerlendirilerek 
ana ölçme araçlarından bağımsız olarak öğrencilerin davranışsal 
göstergelerini kayıt altına almak ve yazılı beyanlarıyla karşılaş-
tırmalı olarak incelemek amacıyla kullanılmıştır. Böylece öğrenci-



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 225

lerin ifade ettikleri görüşlerle sergiledikleri tutumlar arasında 
ortaya çıkan benzerlikler veya farklılıklar görünür kılınarak bul-
guların derinliği ve güvenirliği artırılmıştır. Bu bağlamda deney 
grubunda yürütülen oturumlarda kullanılan gözlem formuyla 
öğrencilerin davranışsal tepkilerini düzenli şekilde kayıt altına 
alınmıştır. Oturumların ilk haftalarında öğrencilerin bir kısmının 
sözel alay, küçümseme ve şaka yoluyla zorbalığı sürdürdükleri; 
bazı öğrencilerin de misilleme söylemleriyle zorbalığı normalleşti-
rerek devam ettirdikleri gözlenmiştir. Bu dönemde pasif kalma ve 
müdahale etmeme davranışları da yaygındır. Bununla birlikte öğ–
rencilerin çoğu konuşmalara mesafeli yaklaşmış, mağduru destek-
leme konusunda isteksiz kalmıştır. 

Süreç ilerledikçe özellikle üçüncü ve dördüncü haftalardan itiba-
ren öğrencilerin başkalarının cevaplarına küçümseyici ifadeleri 
azaltmaları, hakaret içerikli sözlerden uzak durmaları ve bunun 
yerine daha yapıcı konuşmalar geliştirmeleri dikkat çektiğinden 
zorbalık davranışlarında belirgin bir azalma kaydedilmiştir.  Hatta 
bazı öğrenciler, ilk oturumlarda zorbalık yaptığını itiraf edip zorba-
lık yapmakta herhangi bir sakınca olmadığını dile getirip eğlenceli 
olduğunu savunurken ilerleyen haftalarda bu davranışlardan vaz-
geçtiklerini ifade etmiştir. Son oturumlarda bu öğrenciler mağdura 
yönelik pişmanlık dile getirdikleri, özür diledikleri ve davranışlarını 
telafi etme niyeti gösterdikleri hatta zorbalık yapan birine şahit 
olduklarında müdahale edeceklerini açıkça ifade etmiştir. 

Başlangıçta sessiz kalma ve görmezden gelme eğilimi baskınken, 
ilerleyen haftalarda öğrencilerin söz almaya daha istekli oldukları, 
özellikle zorbalık vakalarında alternatif çözüm yollarını dile getirdik-
leri kaydedilerek öğretmen ya da rehber öğretmene bildirme yönün-
deki öneriler giderek artmasının yanı sıra diyalog kurma ve şiddetsiz 
iletişim girişimleri oturumların sonlarına doğru daha sık gözlenmiş-
tir. Öte yandan tanık konumundaki öğrencilerin davranışlarında da 
değişim görülmüştür. İlk haftalarda “karışmam”, “ben de gülerim” 
gibi tutumlar öne çıkarken, süreç içerisinde “yanında dururum”, “dur 
yapma derim”, “uyarırım” şeklinde destekleyici ve müdahale edici 
tutumların arttığı kaydedilmiştir. Özellikle son haftalarda öğrencile-
rin zorbayı sözlü olarak uyarması, mağdurun yanında konum alması, 
mağduru bilinçlendirmesi ve gerektiğinde yetkili kişilere bildirme 
davranışı göstermesi gözlemlerle kaydedilmiştir. 

Tüm bunların yanı sıra empati düzeylerinde de gelişim göze 
çarpmaktadır. Başlangıçta mağdurun yaşadığı duygulara yönelik 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 226

farkındalık sınırlı olup, ilerleyen haftalarda öğrencilerin mağdu-
run yerine kendilerini koyduklarını ifade ettikleri, zorbalığın etki-
leriyle birlikte dile getirdikleri ve şaka–zorbalık ayrımına daha net 
vurgu yaptıkları gözlemlenmiştir. Nitekim süreç içerisinde öğren-
cilerin etik değerlere ilişkin ifadelerinin de arttığı dikkat çekmiş-
tir. Sözel ve davranışsal yansımalarında hoşgörü, saygı, sevgi, 
adalet ve sorumluluk gibi temel değerleri hem birbirlerine olan 
davranışlarıyla hem de sözel ifadeleriyle gözlenmiştir. 

Uygulamanın son oturumunda her öğrencinin uygulama hak-
kındaki görüşleri alınırken özellikle kendisini “zorba” olarak ta-
nımlayan bazı öğrencilerin, önceki davranışlarından pişmanlık 
duyduklarını ifade ettikleri, artık bu tür davranışları sürdürmek 
istemediklerini söyledikleri kaydedilmekle birlikte söz konusu 
öğrenciler, mağdurların yaşadığı duyguları fark ettiklerini, zorba-
lığın sonuçlarını daha iyi anladıklarını ve ilerleyen süreçte şiddet 
ya da alay yerine uzlaşı ve destek arayışına yönelmek istediklerini 
açıkça belirtmişlerdir. Sonuç olarak gözlem formundan elde edilen 
veriler, deney grubunda öğrencilerin oturum süreci boyunca hem 
sözel ifadeleri hem davranışları bakımından değişim geçirdiklerini 
göstermektedir. 

 

2. Bulguların Yorum ve Değerlendirmesi 
Önceki bölümde nicel ve nitel verilerden elde edilip ayrıntılı 

bir şekilde sunulan bulgulardan hareketle bu bölümde söz konusu 
bulgular, araştırma soruları ve kuramsal çerçeve doğrultusunda 
yorumlanmakta ve değerlendirilmektedir. Böylece uygulama so-
nucunda ortaya çıkan değişimlerin niteliği, yönü ve kapsamı daha 
açık hâle getirilerek uygulamanın öğrenciler üzerindeki etkisi 
belirginleştirilmektedir.  

 

2.1. Nicel Bulguların Yorumlanması 

Nicel bulgulara baktığımızda uygulanan P4C temelli eğitimin 
zorbalığa ilişkin davranış ve algıları azaltmada etkili olduğunu ve 
bu etkinin izleme döneminde de korunduğu görülmektedir. Bu 
bağlamda örneklemin dengeli yapısı (deney n=20; kontrol n=20) 
ve başlangıç eşitliği bulguların iç geçerliğini desteklediğini ortaya 
koymaktadır. Nitekim Mann-Whitney U analizi, gruplar arasında 
ön testte anlamlı fark olmadığını göstermesi (Deney Ort.=16,75; 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 227

Kontrol Ort.=17,60; z=-0,475; p=,635) müdahale öncesi grupların 
başka bir ifadeyle p4c oturumlarının henüz başlamadığı zaman da 
zorbalığa maruziyet düzeylerinin istatistiksel olarak benzer oldu-
ğunu ortaya koymaktadır. Öte yandan madde düzeyindeki dağı-
lımlara baktığımızda da bu tablo desteklenmektedir. Kontrol gru-
bunda ön testten son teste geçişte madde seçenekleri büyük ölçü-
de sabit kalırken deney grubunda ise siber zorbalık, tehdit edilme, 
dışlanma, görmezden gelinme, alay edilme ve dedikoduya maruz 
kalma gibi maddelerde “kesinlikle katılmıyorum” cevaplarında 
belirgin bir şekilde arttış görülmektedir. Bu artış, zorbalığa ilişkin 
olumsuz deneyim ve algıların geniş bir içerik düzleminde azaldı-
ğının işaretidir.  

Uygulama sonrasındaki etkiye baktığımızda son testte gruplar 
arası fark anlamlı ve müdahale lehine bir sonuçla karşılaşılmakta-
dır. (Deney Ort.=10,00; Kontrol Ort.=16,60; z=-4,026; p<,001). De-
ney grubunun kendi içindeki değişim olarak ön test ve son test 
arasındaki düşüş istatiksel olarak çok güçlü ve anlamlıdır. (Wil-
coxon z=-3,631; p<,001). Kontrol grubunun ön test ve son test 
sonuçları ise anlamlı bir değişim olmadığını göstermektedir. (z=-
1,273; p=,203). Bu bulgular, P4C temelli eğitimin kısa vadede zor-
balığa maruziyet/algı göstergelerini anlamlı biçimde azalttığını 
ortaya koymaktadır. 

Uygulamanın kalıcılığını ölçmek amacıyla altıncı haftada uygu-
lanan gecikmeli son test diğer adıyla izleme testi ölçümünde deney 
grubunun ortalaması 10,00’dan 9,90’a düzey koruması gösterdiğin-
den bu değişim istatistiksel olarak anlamlı değildir (Wilcoxon 
W=18,0; p=,564). Bu durum yani deney grubunun son test ve izleme 
testi arasında anlamlı bir değişimin olmaması sonucu müdahale 
etkisinin sürdüğünü ortaya koymaktadır.  Kontrol grubunda son 
testten izlemeye doğru küçük fakat anlamlı bir artış görüldüğünden 
(W=0,0; p=,014) bu artış zorbalık deneyimlerinin giderek arttığını 
göstermektedir. Bu bağlamda gruplar arası karşılaştırma, ön test ve 
son test arasındaki değişimde olduğu gibi izleme noktasında da 
deney grubu lehine güçlü ve kalıcı bir fark bulunduğunu göster-
mektedir. Bu açıdan (U=35,0; p<,001; rank-biserial r=0,825) r=0,825 
değeri, etki büyüklüğünün çok büyük olduğunu göstererek müda-
halenin kısa vadeli bir iyileşme ürettiğinin aksine altıncı haftada da 
anlamlı bir üstünlük sağladığını desteklemektedir. 

Ön testte grupların benzer olması, içsel etki; deney grubunda ön 
testten son testteki düşüşün güçlü ve anlamlı olurken kontrol gru-



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 228

bunda bu türden bir değişimin olmaması, kalıcılık ve büyüklük; 
izleme ölçümünde deney grubunda etki korunurken kontrol gru-
bunda artış görülmesi ve gruplar arası farkın çok büyük etki büyük-
lüğü ile izleme ölçümünde deney grubunda etkinin korunması ba-
kımından bulguların üç düzeyde birleştiği açıktır. Bu çerçeve P4C 
yöntemiyle uygulanan zorbalığa yönelik değer temelli bir eğitimin 
zorbalığa maruziyet/algı göstergelerini azaltmada etkili ve kalıcı bir 
müdahale olduğunu göstermektedir. Öte yandan müdahale sonra-
sında gözlenen iyileşmenin uygulama sonrası geçen zamanla birlik-
te izleme noktasında da devam etmesi, kazanımların sınıf içi tartış-
ma kültürü, gerekçelendirme ve karşıt görüşlere saygı gibi P4C’nin 
çekirdek bileşenleri üzerinden davranışsal ve bilişsel düzeyde içsel-
leştirildiğini yansıtmaktadır. Madde düzeyi bulguların yaygın bir 
azalma örüntüsü sergilemesi, etkinin belirli bir alt boyuta değil, 
fiziksel, sözel, sosyal, siber zorbalık gibi farklı zorbalık türlerine 
yaygın biçimde etki ettiğini de göstermektedir. 

Nicel analizlerin tamamı birlikte ele alındığında, P4C eğitimi-
nin anlamlı, orta-büyük ölçekte bir iyileşme sağladığı ve bu iyi-
leşmeyi en az altı hafta boyunca koruduğu görülmektedir. Deney 
grubunun hem son testte hem de izleme noktasında kontrol gru-
buna kıyasla anlamlı ölçüde daha düşük puanlar elde etmesi, mü-
dahalenin etkili ve kalıcı olduğuna dair güçlü kanıt sunmaktadır. 
Bu nedenle P4C, lise düzeyinde zorbalıkla mücadelede uygulana-
bilir, etkili ve sürdürülebilir bir yaklaşım olarak değerlendirmek 
mümkündür. 

 

2.2. Nitel Bulguların Yorumlanması 

Nitel bulgular, P4C temelli uygulamanın öğrencilerin zorbalık 
olgusuna yönelik kavramsallaştırma, değerlendirme ve eylemsel 
açıdan çok katmanlı bir dönüşümü harekete geçirdiğini göster-
mektedir. Söz konusu dönüşüm başlıca; (i) dilsel-yorumlayıcı dü-
zeyde meşrulaştırıcı kalıpların çözülmesi, (ii) bilişsel-duyuşsal 
düzeyde eleştirel, yaratıcı, iş birlikçi ve özenli düşünme (4C) gös-
tergelerinin belirginleşmesi, (iii) davranışsal düzeyde onarıcı ada-
let, aktif tanıklık ve kurumsal başvuru stratejilerinin benimsen-
mesi ve (iv) kolektif düzeyde ise sınıf ortamında güven–aidiyet–
ortak değerlerin güçlenmesi eksenlerinde ortaya çıkmaktadır.  

Uygulama öncesi “şaka ve “misilleme” söylemleri, zorbalığı sı-
radanlaştıran ve norm ihlalini normalleştiren bir çerçeve sunar-



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 229

ken uygulama sonrasında deney grubunda dil, etik sınırlar, başka-
sının incinebilirliği ve sorumluluk paylaşımı vurgularını içerecek 
şekilde yeniden düzenlendiği görülmektedir. Öğrencilerin “yanlış 
olduğunu fark ettim”, “özür diledim”, “telafi edeceğim” türü be-
yanları, söylemsel düzeydeki değişimin değer temelli bir içgörüye 
yaslandığını gösterirken bu geçiş, zorbalığın niyet üzerinden meş-
rulaştırılmasından (şaka/öç mantığı) etki ve sonuç odaklı etik 
değerlendirmeye (zarar, haksızlık, eşitsizlik) doğru bir kaymaya 
işaret etmektedir. 

Uygulama sonrası 4C göstergelerinde derinleşme de görülmek-
tedir. Örneğin eleştirel düşünmeye bakımından deney grubunda 
öğrenciler, zorbalığın gerekçelerini kanıt–gerekçe–sonuç örgü-
süyle sorgulamaya başladığı ve “hak etti” veya “şakaydı” gibi yü-
zeysel açıklamalar yerini, “bu davranışın sonuçları nedir, hangi 
değeri ihlal eder?” sorularına bırakmaktadır. Bu fark eleştirel dü-
şünmenin aktifleştiğini, değer odaklı akıl yürütmenin güçlendiğini 
göstermektedir. Yaratıcı düşünmenin somut yansımaları olarak 
sorun çözme dağarcığı, ikame edici barışçıl stratejiler (tatlı dille 
uyarı, arabuluculuk, onarıcı görüşme, öğretmene başvuru) ile 
genişlediği görülmektedir. Nitekim öğrencilerin tek kanallı “ay-
nıyla karşılık” şemasından çıkarak çok-adımlı senaryolar üretmesi 
yaratıcı düşünmenin “alternatif üretme” ve “uygun bağlama göre 
seçme” alt boyutlarıyla uyumludur. İş birlikçi düşünme açısından 
ise tartışmalar, karşıt görüşleri gerekçelendiren ve ortak çözüm 
üretmeye yönelen bir etkileşim biçimine evrilerek öğrencilerin 
“hepimizin sorumluluğu var” ifadesine yönelişi, kolektif sahip-
lenme ve ortak norm inşası kapasitesinin arttığını göstermektedir. 
Bunun yanı sıra “kendimi onun yerine koydum”, “incinebilirlik” 
ve “iadeyi onarma” gibi özenli düşünmeyi yansıtan vurgular, em-
patik perspektif alma, duygulanımsal düzenleme ve etik duyarlık 
göstergelerinin güçlendiğini ortaya koymaktadır. Bu bağlamda 
tüm bunlar, P4C eğitiminin etik ve özen boyutunun davranışa 
dönüştüğünün işaretidir. 

Bulguların etik değer kazanımları bakımından yorum ve de-
ğerlendirmesi yapılacak olursa deney grubunda adalet anlayışı, 
“ceza/karşılık” ekseninden onarıcı adalet eksenine kayması ve 
öğrenciler, fail–mağdur ilişkisinde zararın görünür kılınması, 
sorumluluğun üstlenilmesi, özür–telafi ve güvenin yeniden tesisi 
süreçlerine odaklanması, zorbalığın yalnızca “hatalı eylem” olarak 
değil, ilişki dokusunda bir yarılma olarak kavrandığını; çözümün 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 230

de ilişki onarımı ve topluluk refahı üzerinden tasarlandığını söy-
lemek mümkündür. Bu bağlamda normatif düzeyde saygı, adalet, 
sorumluluk, özdenetim ve empati değerlerinin iletişimsel ve dav-
ranışsal yansımaları arasında uyum arttığı görülmektedir. 

Zorbalık sadece zorba ve mağdurdan ibaret bir problem olma-
yıp izleyenler, öğretmenler ve okul ikliminde bu dinamiği şekil-
lendirdiğinden zorbalık ekolojisinde “tanık” rolü belirleyicidir. 
Deney grubunda zorbalığa şahit olup da müdahale etmeyerek 
zorbalığın sürmesine zemin hazırlayan veya normalleştiren pasif 
tanıklıktan zorbayı uyararak sınır koyan, mağdurun yanında ola-
rak savunucu ve olayı güvenilir bir yetişkine veya kuruma bildire-
rek raporlayarak çözüme başvuran tanıklığa geçişin görülmesi 
zorbalığın meşrulaştırılmasını engelleyen, müdahale ve bildirim 
odaklı bir iklimin oluştuğuna işaret etmektedir. Gözlenen bu dö-
nüşüm, bireysel 4C yetkinliklerinin sosyal sınıf ölçeğinde kolektif 
bir normatif standarda dönüştüğünün göstergesidir. Başka bir 
ifadeyle söz konusu değişim, zorbalık karşısında eleştirel tavır, 
yaratıcı çözüm üretme, işbirlikçi eylem ve özen yöneliminin ortak 
normatif standart olarak yani olması gereken kurallar olarak be-
nimsendiğini göstermektedir. Kontrol grubunda süreklilik göste-
ren pasiflik, müdahale olmaksızın davranış ve algının kendiliğin-
den değişmediğini, deney grubundaki değişimin müdahale-ilişkili 
olduğunu desteklemektedir.  

Deney grubu öğrencileri zorbalığı sadece bir olay olarak gör-
mekten öte kişi, ilişki ve okul-toplum düzeylerinde etkileri olan 
sosyal bir sorun olarak görmeye başlayarak zorbalığın güven ve 
aidiyeti aşındırdığı ve toplumsal düzlemde eşitsizlik/adaletsizlik 
döngülerini besleyebildiği yönünde daha kapsamlı değerlendirme-
ler yapmaktadır. Bu bulgu ise öğrencilerin kazandığı değerleri 
bağlamlar arası olarak aktarabildiklerine, neyin doğru neyin yan-
lış olduğunu gerekçeli olarak kavradıklarına işaret etmektedir. 

Davranışsal yerleşme ve kalıcılık bağlamında baktığımızda iz-
leme ölçümünde deney grubunda gözlenen devamlılık, değişimin 
alışkanlık ve senaryo temelli karar verme düzeyine içselleştiğine 
işaret etmektedir. Özellikle uyarı-diyalog-kurumsal bildirim-
onarıcı görüşme kalıbı olan “adım adım” çatışma çözümü, öğren-
cilerin durumsal muhakeme ve öz-düzenleme becerilerinin istik-
rarlı biçimde devreye girdiğini göstermektedir. Nicel bulgularla 
örtüşen bu nitel örüntü, müdahale etkisinin sürdürülmesine dair 
güçlü bir açıklama sunmaktadır. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 231

2.3. Karma Yöntem Bulgularının Sentezi 

Nicel ve nitel bulgular birlikte ele alındığında, P4C temelli sü-
recin zorbalıkla ilişkili göstergelerde kısa vadeli bir azalma üret-
mekle kalmayıp öğrencilerin düşünme biçimlerini, değer yönelim-
lerini ve sınıf içi etkileşim normlarını dönüştürerek bu azalmayı 
izleme aşamasında da koruduğu açıktır. Nicel analizler, deney 
grubunda ön testten son teste anlamlı bir düşüş göstermekle bir-
likte bu düşüşün izleme testiyle de korunduğunu ortaya koymak-
tadır. Buna karşın kontrol grubunda ise anlamlı bir değişim ol-
mamakla birlikte son testten izlemeye doğru küçük fakat anlamlı 
bir artış olduğunu görülmektedir. Bu nicel desen, nitel bulgularla 
birlikte incelendiğinde anlaşılır bir düzleme ulaşılmaktadır: P4C 
oturumları, öğrencilerde eleştirel, yaratıcı, işbirlikçi ve özenli 
düşünmeyi etkinleştirerek normatif muhakemeyi veya olaylara 
yönelik gerekçeli düşünme becerini derinleştirmektedir. Bu bağ-
lamda söz gelimi öğrenci yüzeysel olarak “sessiz kalmak kötü 
hissettiriyor” demek yerine “sessiz kalmak adaleti zedelediğinden 
tanığın uygun biçimde müdahale etmesi hem zarar vermemek 
hem de mağduru gözetmek açısından gereklidir” diyerek eleştirel 
düşünmenin bir getirisi olan gerekçeli eyleme yönelmektedir. 
Başka bir örnekle “dalga geçmek kötüdür” diyerek gerekçesiz 
yüzeysel bir çıkarım yerine “Alay saygı ve zarar vermeme ilkele-
rini ihlal ettiğinden özür dileyip telafi ederek bir daha tekrar et-
memem gerekir.” şeklinde daha derin nedensel bağlantılara dayalı 
hem düşünsel hem eylemsel çıkarımlara yönelmektedir. Bu açıdan 
ortaya çıkan bulgulara baktığımızda öğrenciler zorbalığın niye 
yanlış olduğunu temellendirebilme potansiyeline ulaşmakla birlik-
te pratik eyleme dönüştürdükleri açıktır.  

Nitel veriler, nicel sonuçların arkasındaki “nasıl” sorusunu ce-
vaplarken üç noktada derinlik kazandırmaktadır. Bunlardan ilki 
uygulama öncesinde yaygın olan “şakaydı/karşılık verdim” türü 
meşrulaştırıcı söylemlerin çözülmesiyle öğrencilerin ifadeleri, 
zarar, saygı, adalet ve sorumluluk gibi etik ilkeleri görünür kılan 
bir çerçeveye evrilmesidir. Bu geçiş, toplam zorbalık puanlarında-
ki düşüşün salt belirti tarzı bir gerileme olmasının aksine norm 
ihlalini anlamlandırma biçiminde yapısal bir değişim olduğunu 
düşündürmektedir. İkinci olarak, 4C göstergelerinde belirginleşen 
gerekçe sunma çizgisinde eleştirel sorgulama, şiddetsiz ve çok 
adımlı çözüm seçenekleri üreten yaratıcı düşünme, ortak norm 
inşasını önceleyen iş birliği ve mağdurun incinebilirliğine duyarlı 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 232

özenli düşünme-davranış eylemi “aynıyla karşılık” kalıbından 
“uyarı–diyalog–rapor–onarıcı görüşme” dizisine doğru yer değiş-
tirmesini açıklayan niteliktedir. Üçüncü olarak, zorbayı uyarma, 
mağdurun yanında konumlanma ve yetkili kanalları işletme gibi 
tanıklığın pasiften savunucuya dönüşmesi, sınıf düzeyinde koru-
yucu normların yerleştiğini ve istatistiksel kalıcılığı destekleyen 
sosyal bir eşik oluştuğunu ortaya koymaktadır. 

Deney grubunda öğrenciler sadece “yapmama” yönünde bir öz-
denetim başka bir deyişle kendini durdurma veya engelleme gibi 
irade kontrolü yaşamayıp aynı zamanda değer temelli bir “ne yap-
malıyım?” muhakemesini içselleştirdiğinden onarıcı eylemi ve sa-
vunucu tanıklığı alışkanlık düzeyinde sürdürdükleri anlaşılmakta-
dır. Bu da saygı, adalet, empati, özdenetim ve sorumluluk gibi etik 
değer kazanımlarının dille sınırlı kalmayıp eylemle tutarlı hale gel–
diğini, dil–değer–davranış üçlüsünün eşzamanlı ve etkileşimli ola-
rak değiştiğinin yansımasıdır. Kontrol grubunda son testten izle-
meye doğru gözlenen artış ise, meşrulaştırıcı dilin çözümlenmemesi 
ve pasif tanıklığın sürmesi nedeniyle yeniden maruziyet riskinin 
canlı kaldığına işaret etmesi nedeniyle, müdahale yapılmadığında 
sınıf normlarının kendiliğinden olumlu yönde evrilmediğini tam 
tersi daha da olumsuzlaşabileceğini göstermektedir.  

P4C’nin zorbalık problemini azaltmadaki rolü, semptomatik 
bir geriletmeden başka bir ifadeyle görünür belirtileri azaltmaktan 
ziyade değer yönelimlerini ve ilişkisel süreçlerini bir yeniden 
yapılandırma olarak kavranmalıdır. Soruşturmaya dayalı diyalog, 
gerekçelendirme ve karşıt görüşle saygılı yüzleşme gibi P4C di-
namikleri öğrencilerin bilişsel-ahlaki gelişimini tetiklemenin ya-
nında yaratıcı ve işbirlikçi çözüm üretimi sınıfın kolektif eylem 
kapasitesini artırmaktadır. Özenli düşünme ise empatiyi geliştir-
mesi bakımından mağdurun bakış açısından incinebilirliği görü-
nür kılıp onarıcı adaleti sağlamaktadır. Bu mekanizma, okul ikli-
minde güven ve aidiyeti yükselten, normların görünürlüğünü 
artıran ve sonuçta zorbalık göstergelerini kalıcı biçimde azaltan 
bir döngü üretmektedir. 

P4C’nin 4C bileşenleri yoluyla etik muhakemeyi güçlendirdiğini 
ve değerlerin davranışa tercüme olduğunu rapor eden çalışmalarla 
karşılaştırıldığında, bu araştırmanın farklılığı izleme aşamasındaki 
büyük etkinin nitel bulgularla açık biçimde ilişkilendirilmiş olması-
dır. Buna ek olarak, karma yöntem yazınında önerilen “bütünleşti-
rici çıkarım” (meta-inference) ilkelerine uygun biçimde, burada 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 233

nicel eğrilerin altındaki nedenler nitel temalarla açıklanarak etkiyle 
birlikte etkiyi üreten süreçler de görünür kılınmıştır. 

Sonuç olarak, nicel ve nitel verilerin sentezi P4C’nin zorbalıkla 
mücadelede etkili ve sürdürülebilir bir pedagojik yol sunduğunu; 
bu etkinin bilişsel, sosyal ve ahlaki boyutlarda eşzamanlı bir dö-
nüşüm üzerinden gerçekleştiğini kanıtlayan niteliktedir. Böylece 
bu sentez, P4C’nin zorbalık problemi karşısındaki müdahaleci 
etkisi ilgili kuramsal çerçeveyle ilişkilendirilen nicel ve nitel ka-
nıtlar temelinde, izleyen bölümde derinlemesine incelenmesine 
imkân tanımaktadır. 

 

3. Bulgulardan Hareketle 
P4C’nin Zorbalık Problemine Etkisi 

Bu araştırmadan elde edilen nicel ve nitel bulgular, P4C yakla-
şımının zorbalık problemi karşısında çözüm olabileceğini göster-
mektedir. Analiz sonuçlarından anlaşılacağı üzere gerek öğrenci-
lerin bilişsel ve duyuşsal gerekse ahlaki yönelimlerinde köklü bir 
dönüşüm yarattığını açıkça ortadadır. Nitekim bu sonuçlar, 
P4C’nin etik temelli öğrenme süreçleri aracılığıyla bireyin hem 
kendine hem de başkalarına yönelik sorumluluk bilincini güçlen-
dirdiğini, kanıtlamakla birlikte okul ortamında da demokratik bir 
diyalog ve onarıcı adalet kültürü oluşturduğunu ortaya koymak-
tadır. Bu bağlamda, elde edilen veriler P4C’nin zorbalıkla mücade-
lede etkili, kalıcı ve değer temelli bir çözüm modeli sunarak öğ-
rencilerin bilgi, beceri ve tutumlarında dönüşüm yarattığını so-
mutlaştırmaktadır. Peki bu dönüşümün nedeni nedir? 

Elde edilen bulgularda yapılan analizler, zorbalık davranışları-
nın azalmasının salt disipliner bir sonuç olmadığını başka bir ifa-
deyle tek bir disiplinin beklenen bir sonucu olarak değil, söz ko-
nusu dönüşümün öğrencilerin düşünme biçimlerinde gerçekleşen 
bilişsel yeniden yapılanmanın yani düşünme biçimlerinde gerçek-
leşen değişimin bir sonucu olduğunu göstermektedir. Lipman, 
düşünme öğretimine yönelik çıkarımlarında felsefi soruşturma 
sürecinin öğrencileri “ne düşüneceklerinin” yanında “nasıl düşü-
neceklerini de” öğrenmeye yönlendirdiğini ileri sürmekle birlikte 
bu yolla eleştirel ve yansıtıcı düşünmenin, bireysel davranışlar 
üzerinde dönüştürücü bir etki yarattığını belirtmiştir.16 İşte bu 

 
16 Lipman, Thinking in Education, 2003. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 234

araştırmada gözlenen değişim, özellikle zorbalığın “şaka” veya 
“misilleme” olarak meşrulaştırılmasından, “zarar” ve “adalet ihlali” 
olarak kavramsallaştırılmasına geçiş, Lipman’ın bu savını somut 
ve deneysel bir biçimde doğrulamaktadır. Öyleyse P4C, öğrencile-
rin bilişsel çerçevelerinde yerleşik olan tepkisel kalıpları sorgula-
tarak, onları akıl süzgecinden geçirmeye yönelterek gerekçeli 
biçimde temellendirmesini sağlamaktadır. 

Bu noktada bireyin ahlaki olgunluğa, dışsal otoriteye dayalı 
davranıştan içselleştirilmiş evrensel ilkelere dayalı muhakemeye 
geçişle ulaştığını ileri süren Kohlberg’in ahlaki gelişim kuramı, 
P4C’nin etkisini açıklamak için önemli bir referanstır.17 Çünkü 
P4C oturumlarında öğrencilerin “adalet”, “yardımseverlik” “daya-
nışma”, “saygı” ve “sorumluluk” gibi kavramları kendi deneyimle-
rini temele alarak tartışmaları, onları söz konusu üst düzey bilişsel 
aşamaya yani dayatılan veya kalıplaşmış tanımları bir kenara 
bırakıp sorgulayabilme aşamasına taşımaktadır. Öte yandan Tric-
key ve Topping’in yaptığı çalışmada P4C’nin akıl yürütme, eleşti-
rel düşünme, problem çözme becerilerinin kazanımını sağlayan, 
böylece bilişsel gelişimi hızlandıran, sosyal ve duygusal gelişimi 
desteklediğini istatistiksel olarak anlamlı düzeyde ortaya koymuş-
tur.18 Çalışmadaki öne çıkan bu bulgular, araştırmamızın sonuçla-
rını desteklemektedir. Nitekim öğrencilerin neden-sonuç ilişkisi 
içinde akıl yürütme becerilerinin gelişmesi sonucunda zorbalık 
davranışını artık yalnızca kurala aykırı bir eylem olarak değil, etik 
bir ihlal olarak değerlendirmeye geçişi, ahlaki muhakemenin bir 
sonucu olduğunu ortaya koymaktadır. 

P4C’nin zorbalık problemine etkisinin ikinci boyutu, öğrenci-
lerde gelişen empati temelli etik duyarlılıkla özenli düşünme açı-
sından belirginleşmektedir. Nitekim Splitter ve Sharp’ın açısından 
P4C bilişsel ve duyuşsal bir eğitim modeli olup “özenli düşün-
me”nin bireyin başkalarının duygularını anlamasına ve bu anlayı-
şı davranışına yansıtmasını olanak sağladığını belirtilmiştir.19 Bu 

 
17 Lawrence Kohlberg, The Philosophy of Moral Development: Moral Stages 

and the Idea of Justice, Harper & Row, 1981. 
18 Steve Trickey and Keith J. Topping, “Collaborative Philosophical Enquiry 

for School Children: Cognitive Effects at 10–12 Years,” British Journal of 
Educational Psychology 77, no. 2 (2007): 271–288, https://doi.org/10.1348/–
000709906X105328  

19 Laurance J. Splitter ve Ann M. Sharp, Teaching for Better Thinking: The 
Classroom Community of Inquiry, Australian Council for Educational Rese-



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 235

açıdan araştırmanın nitel bulgularında öğrencilerin “incinebilir-
lik”, “özür”, “telafi” ve “onarma” gibi ifadelere yönelmesi, bu süre-
cin en temel yansıması olarak karşımıza çıkmaktadır.  Ortaya 
çıkan bu sonucu, Lone ve Burroughs’un P4C uygulamasının öğ-
rencilerde “etik empati” geliştirdiğine ilişkin analizleriyle de des-
teklemek mümkündür. Onlara göre P4C, öğrencilerin başkalarının 
bakış açısından düşünme yani empati temelli düşünme kapasite-
sini genişleterek yargılanmayacağını bilmek, kendini güvende 
hissetmek gibi ahlaki davranışın duygusal önkoşullarını güçlen-
dirmektedir.20 Bu yönüyle eğitimin toplumsal yaşamın pratiği 
olduğunu vurgulayan Dewey açısından ahlaki gelişim, bireyin 
deneyim yoluyla toplumsal ilişkilerde sorumluluk bilinci kazan-
masıyla mümkündür.21 İşte P4C’nin sorgulamaya yönelik deneyim 
temelli yapısı, düşünsel ve duygusal düzeyde aynı anda yapılandı-
rarak zorbalık karşısında etik farkındalığın yerleşmesini mümkün 
kılmaktadır. 

Çalışmanın birinci bölümünde ortaya koyulduğu üzere zorba-
lık, fail ve mağdur arasındaki ilişkiyle sınırlı olmayıp fail ve mağ-
dura ek olarak gözlemciler, okul iklimi ve grup normlarıyla şekil-
lenen sosyal bir olgudur. Bu nedenle, zorbalığın azaltılmasında 
bireysel farkındalığın ötesine geçmek gerekmektedir. Bu noktada 
örneğin bir okulda zorbalığın alışılagelmiş bir durum olarak ka-
bullenilmesi ve müdahale edilmemesi gibi kolektif normların dö-
nüşümü kritik bir öneme sahiptir. Araştırma bulgularında, P4C 
yöntemi sayesinde alınan eğitimler sonucunda öğrencilerin “pasif 
tanıklıktan” “savunucu tanıklığa” geçiş göstermesi, zorbalığı meş-
rulaştıran her türlü eğilime karşı sınıf düzeyinde etik normları 
yeniden inşa edildiğini göstermektedir. Bu durum, Cam’in 
P4C’nin onarıcı adalet kültürünü başka bir deyişle suça karşılık 
ceza yerine zarara karşılık onarım teşvik eden, yanlış davranışın 
mağdur-fail-topluluk üzerindeki etkilerini dikkate alarak zararın 
giderilmesine yönelik iyileştirmeyi teşvik eden pedagojik bir süreç 
olduğu yönündeki tespitini doğrulamaktadır.22 Çünkü P4C uygu-
lama yöntemi gereği bireysel farkındalığı topluluk ölçeğinde pay-

 
arch, 1995. 

20 Jana Mohr Lone ve Michael D. Burroughs, Philosophy in Education: Questi-
oning and Dialogue in Schools, Rowman & Littlefield, 2016. 

21 John Dewey, Democracy and Education, Macmillan, 1916. 
22 Philip Cam, Philosophy Park: A Beginner’s Guide to Great Thinkers and Big 

Ideas, ACER Press, 2015. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 236

laşılan bir etik normlar sistemi sunmaktadır. Benzer şekilde Lovat 
ve Toomey değerler eğitimi ile nitelikli öğretim arasındaki “çift 
sarmallı etki” modeline dikkat çekmektedir. Söz konusu eser de 
öğretimsel süreçlerin hem bilişsel hem de etik boyutlarıyla da ele 
alınması gerektiği vurgulanarak karakter gelişimi için eğitim ve 
öğretimin değer temelli bir bilişsel öğretimin gerekliliğine dikkat 
çekilmektedir.23 Bu modelin gereklilik olarak sunduğu eğitimin 
hem bilgi aktarması hem de etik duyarlılık kazandırması yönün-
deki ihtiyaç araştırmamızın bulgularıyla örtüşmektedir. Öğrenci-
lerin özür dileme, onarma, arabuluculuk ve kurumsal bildirim gibi 
davranışlara yönelmesi, öğrenmenin etik duyarlılık kazanımını 
göstermektedir. Bununla birlikte bulgular, söz konusu duyarlılığın 
düşünsel düzeyde sınırlı kalmayıp davranışsal pratiğe dönüştüğü-
nü de göstermektedir.  

Elde edilen bulgular, P4C’nin zorbalık problemine yönelik et-
kisinin yalnızca bireysel gelişimle birlikte sınıf kültüründe de bir 
yeniden yapılanma yarattığını göstermektedir. Öğrencilerin ortak 
tartışmalar yoluyla iş birlikçi biçimde davranışların doğru ve yan-
lışlığı üzerine gerekçeli bir uzlaşı üretmesi, okul ortamında de-
mokratik bir etik kültürün inşa edildiğini göstermektedir.  

UNESCO’nun Global Citizenship Education raporunda vurgu-
landığı üzere, daha adil ve barışçıl bir dünya için bireysel gelişi-
min yanında toplumsal düzeyde bir dönüşümün hedeflenmesi 
gerekmektedir. Bu hedef için söz konusu raporda bilişsel, sosyal 
ve davranışsal olmak üzere 3 temel öğrenme boyutuna odaklanılıp 
bu üç temel boyutun eğitime entegre edilmesinin önemine dikkat 
çekilmektedir. Çünkü demokratik okul kültürü, diyalog temelli 
etik farkındalık kazanımının güçlendirilmesiyle mümkün olmakla 
birlikte yaşatarak öğrenme aracılığıyla küresel düzeyde dönüşüm 
hedefine ulaşmak mümkündür.24 İşte P4C oturumları bu tür bir 
kapsayıcı, etik topluluk inşasının nasıl gerçekleşebileceğine dair 
güçlü bir örnektir. Öyle ki bu araştırmada ilk oturumdan itibaren 
gözlenen güven, aidiyet, saygı, dayanışma ve iş birliği temelli sınıf 
iklimindeki değişimle birlikte nicel ve nitel analiz sonuçları söz 
konusu dönüşümün en somut göstergeleridir. 

Zorbalığa ilişkin davranış ve algı göstergelerindeki azalmanın 

 
23 Terry Lovat ve Ron Toomey, Values Education and Quality Teaching: The 

Double Helix Effect, Springer Science+Business Media, 2009. 
24 UNESCO, Global Citizenship Education: Preparing Learners for the Challen-

ges of the 21st Century, UNESCO Publishing, 2015. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 237

izleme döneminde de korunmuş olması, P4C’nin kısa süreli bir 
müdahale olmadığını ortaya koyması, P4C yönteminin kalıcı bir 
etik bilinç geliştirme sağladığını göstermektedir. Nucci ahlaki 
gelişimi ceza baskısı, otorite baskısı veya ödül beklentisi gibi dış-
sal kontrol mekanizmalarının ötesinde bireyin kendi eylemlerini 
etik ilkeler doğrultusunda temellendirebilme veya gerekçe suna-
bilme kapasitesi olarak tanımlamaktadır.25 Bu durumda ahlaki 
gelişim, dışarıdan gelen bir zorlamayla değil, bireyin içsel moti-
vasyonu, bilişsel değerlendirebilme yetisi ve etik farkındalığıyla 
gelişmesi gerekmektedir. Bu bağlamda, deney grubu öğrencileri-
nin son testlerinde kendi davranışlarına yönelik yaptığı değer 
merkezli temellendirmeler P4C’nin bu özerk ahlaki bilinci güçlen-
dirdiğinin açık bir göstergesidir. Çünkü bir eylemin yapılma ne-
deni “öğretmenin kızacak olması” “ceza alma korkusu” gibi gerek-
çelerle değil, etik değer temelli temellendirmelere dayanmalıdır. 
Ancak bu türden bir süreçte bireysel etik gelişimi aşılarak toplum-
sal düzeyde de dönüşüm yaratmak mümkün hale gelebilmektedir. 
Bu açıdan zorbalık karşısında öğrencilerin sergilediği dayanışma, 
savunuculuk ve ortak sorumluluk, P4C’nin öğrenciyi değerleri 
içselleştirmiş bir birey haline getirmekle kalmayıp sınıfın “toplu-
luğu etik bir yapı” olarak saygılı, güvenli, adil bir topluluk haline 
getirdiği de göstermektedir. Böylelikle P4C, Dewey’in okulun 
demokratik toplumun minyatürü olduğuna yönelik görüşünü 
pratik düzlemde somutlaştırmaktadır.26 

P4C’nin zorbalık problemine karşı bilişsel farkındalık, duyuş-
sal perspektif ve davranışsal içselleşme eksenlerinde eşzamanlı bir 
dönüşüm yarattığı açıktır. Bu çok katmanlı etkiyle birlikte öğren-
ciler, düşünme biçimlerini ve toplumsal ilişkilerini yeniden biçim-
lendirerek zorbalığın neden yanlış olduğunu daha iyi anlayıp 
buna uygun davranışlar göstermeye başlamıştır. Bu açıdan öğren-
ciler, zorbalığın etik bir problem olduğunu fark ederek, herhangi 
bir zorbalık olayında tepki verme, mağdura destek olma ve kendi 
davranışlarını da gözden geçirme yönünde ilerleme sağlamıştır. 
Böylece P4C, eğitimin bilgi aktarımıyla sınırlı olmadığını, ahlaki 
farkındalığın ve toplumsal duyarlılığı geliştirdiği yanını yeniden 
hatırlatan bir model olarak öne çıkmaktadır. Çünkü eğitim, her 
şeyden önce öğrencinin doğru-yanlış üzerine düşünmesini ve bu 

 
25 Larry P. Nucci, Education in the Moral Domain, Cambridge University 

Press, 2001. 
26 John Dewey, Experience and Education, Kappa Delta Pi, 1938. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 238

muhakeme sonucunda davranışlarını şekillendirme olanağı sun-
duğundan bu olanağın P4C yöntemiyle değerlendirilmesinin so-
nucu olarak toplum içinde sorumlu, başkalarına karşı duyarlı 
bireyler yetiştirmeye olanak sağlamaktadır. Sonuç olarak araştır-
ma bulgularıyla da ortaya çıkan P4C’nin bu niteliği, zorbalık gibi 
sosyal sorunların mücadelesinde, bireyin ahlaki duyarlılığa dayalı 
bakış açısı ve davranış geliştirme kapasitesini geliştirmesi bakı-
mından kritik bir role sahip olduğu anlaşılmaktadır. Araştırma 
bulgularından hareketle P4C’nin zorbalık problemi karşısındaki 
rolü, P4C’nin değer kazanımını destekleyen yönlerini daha detaylı 
incelemeyi gerektirmektedir.  

 

3.1. P4C’nin Etik Değer Kazanımındaki Rolü 

Etik değer kazanımını sağlamaya yönelik öne çıkan “değerler 
eğitiminin” sistematik ve kuramsal bir alan haline gelmesi 20. yüz-
yılın başlarında gerçekleşmiştir. Bu dönemde özellikle Durkheim’ın 
eğitimi toplumsal düzenin sürekliliğini sağlayan temel bir ahlaki 
kurum olarak konumlandırmasıyla okul, bilgi aktarımının yanında 
bireylerin toplumsal normları, ortak idealleri ve ahlaki ilkeleri içsel-
leştirdiği bir “ahlaki topluluk” olarak öne çıkmaktadır.27 Bu yakla-
şım, değerler eğitiminin toplumsal işlevini belirginleştirerek, eğiti-
mi bireyi kendini toplumun bir parçası olarak ve “kolektif bilinç” 
(conscience collective) yani ortak değer ve kuralları öğrenip benim-
semesine yardımcı olan bir süreç olarak görmüştür. Bu bakımdan 
Durkheim’ın düşüncesi değerler eğitiminin sosyolojik temellerine 
öncülük ederek eğitimin bireysel gelişimle sınırlı kalmayıp toplum-
sal bütünleşme süreci olduğunu ortaya koymuştur. 

Durkheim’la aynı dönemde John Dewey, eğitimi demokratik 
toplumun bir parçası olarak değerlendirmiştir. Dewey, eğitimi 
bireylerin katılım, iş birliği ve sorumluluk bilincini deneyim yo-
luyla geliştirdikleri dinamik bir süreç olarak tanımladığından ona 
göre okul, demokratik değerlerin yaşanarak öğrenildiği bir toplu-
luk ortamına karşılık gelmektedir.28 Bu bakış açısı, değerlerin 
öğretim yoluyla aktarılmasından ziyade, bireyin deneyim ve etki-
leşimle değerleri anlamlandırmasını, bu sayede de içselleştirmesi-

 
27 Émile Durkheim. Education and Sociology. New York: Free Press, 1922. 
28 John Dewey. Democracy and Education: An Introduction to the Philosophy 

of Education. New York: Macmillan, 1916. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 239

ni vurgulamaktadır. Böylece Dewey, okula yüklediği anlamla 
birlikte değerler eğitimine deneyimsel, etkileşimsel ve demokratik 
bir öğrenme boyutu kazandırıp, eğitimin ahlaki ve toplumsal yö-
nünü bütünleştirici bir çerçeveye yerleştirmiştir.  

20.yüzyılın ortalarına gelindiğinde, değerler eğitimi giderek 
psikolojik temellere dayalı bir kuramsal çerçeve kazanmıştır. Ah-
laki gelişimin bilişsel gelişim süreçleriyle paralel ilerleyerek ço-
cukların ahlaki yargılarının yaş ve deneyimle birlikte evrimleşti-
ğini öne süren Piaget, ahlaki gelişimi “heteronom” -otoriteye da-
yalı- ve “otonom” -içselleştirilmiş- ahlak dönemleriyle açıklayıp, 
bireyin dışsal otoriteye bağlı davranışlardan, içselleştirilmiş etik 
ilkelere dayalı özerk davranışlara geçişini betimlemektedir.29 Pia-
get’nin bilişsel temelli bu yaklaşımını sistematik biçimde gelişti-
ren Kohlberg altı aşamalı ahlaki gelişim modeli ile değerler eğiti-
minin bilimsel temelini güçlendirdiği görülmektedir. Kohlberg’e 
göre ahlaki akıl yürütme, bilişsel bir süreçtir ve birey, evrensel 
etik ilkeleri anlama ve değerlendirme kapasitesini geliştirdikçe 
daha üst düzey ahlaki yargılara ulaşmaktadır.30 Bu bakış açısı ise 
değerlerin otorite tarafından dayatılan kurallar olarak değil, bire-
yin kendi düşünme süreçleriyle kazanıldığını ortaya koymaktadır. 
Böylece değer kazanımına yönelik bakış, zaman içerisinde bilişsel 
ahlak gelişimi kuramı aracılığıyla normatif öğretiden uzaklaşarak 
bireyin aktif katılımına dayanan sorgulayıcı bir öğrenme sürecine 
dönüştüğü görülmektedir. 

1980’lerden itibaren değerler eğitimi, toplumsal değişimlerin, 
eğitim politikalarının ve kültürel çeşitliliğin etkisiyle yeniden 
tanımlanmıştır. Thomas Lickona öncülüğünde gelişen karakter 
eğitimi hareketi, bireylerin ahlaki yargıları yargıları davranışları-
na yansıtmalarını amaçlamıştır. Lickona, öğrencilerin değerleri 
gözlem, model alma ve yaşantı yoluyla içselleştirmelerine yönelik 
gereklilik bakımından değerlerin salt öğretim konusu olamayaca-
ğını savunmuştur.31 Bu açıdan karakter eğitimi yaklaşımı, değerler 
eğitimini bilgi düzeyden çıkararak davranışsal düzeyde bütüncül 
bir boyut kazandırmaktadır. 

Bu dönemde aynı zamanda değerler eğitimini bireyin kişisel, ah-

 
29 Jean Piaget. The Moral Judgment of the Child. New York: Free Press, 1932. 
30 Lawrence Kohlberg. The Philosophy of Moral Development: Moral Stages 

and the Idea of Justice. New York: Harper & Row, 1981. 
31 Thomas Lickona. Educating for Character: How Our Schools Can Teach 

Respect and Responsibility. New York: Bantam Books, 1991. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 240

laki ve toplumsal yönelimlerini şekillendiren ilkelerin bilinçli bi-
çimde kazandırıldığı planlı bir süreç olarak gören, Halstead ve Tay-
lor değerler eğitiminin kavramsal sınırlarını ve içeriğini sistematik 
biçimde tanımlayarak alana kuramsal bir çerçeve kazandırdıkları 
görülmektedir.32 Bu nedenle söz konusu perspektif, değerler eğiti-
minin sadece ahlak öğretiminin bir alt kolu değil, bağımsız bir pe-
dagojik alan olarak kabul edilmesinin önünü açarak eğitimi bilgi 
aktarımından çok, değer inşası ve kimlik gelişimi süreci olarak ele 
alan çağdaş yaklaşımlara teorik bir temel sağlamıştır. 

Eğitimin temel hedeflerinden biri bireylerin bilişsel yeterlikleri-
nin yanı sıra ahlaki ve insani yönelimlerini de geliştirmektir. Bu 
nedenle eğitimin bilgi aktarımıyla sınırlı kalmayıp bireyin değerler 
sistemi, tutumları ve etik duyarlılığının inşasına katkı sağlaması 
gerekmektedir. Bu noktada karşımıza çıkan değerler eğitimi, birey-
lerin etik davranışlar sergileyebilmeleri için gerekli olan temel ah-
laki değerleri kazandırmayı amaçlayan bir eğitim sürecidir. Bu 
bağlamda değerler eğitimi, bireyin hem kendisiyle hem de toplum-
sal çevresiyle kurduğu ilişkide rehberlik eden temel ilkelerin ka-
zandırılmasını kapsamaktadır.33 Nitekim değerler, bireyin davranış-
larını yönlendiren ve toplumsal yaşamın sürekliliğini sağlayan 
normatif ölçütlere karşılık gelmektedir.34 Bu nedenle değerler eği-
timi, bireyin dünyayı anlamlandırma biçiminin, ahlaki duyarlılığı-
nın ve toplumsal sorumluluk bilincinin geliştirilmesi sürecidir. Bu 
süreçte birey kendi eylemleri ve başkalarıyla ilişkilerine yönelik 
etik bir farkındalık kazanmaktadır. Bu yönüyle değerler eğitimi, 
insanın bilişsel, duygusal ve toplumsal bütünlüğünü hedefleyen çok 
boyutlu bir eğitim alanı olarak kabul edilmektedir.35 

Değerler eğitimi adalet, eşitlik, özgürlük, dürüstlük, saygı, so-
rumluluk, empati ve dayanışma, yardımseverlik gibi temel insani 
değerleri kapsayan kavramları içermektedir. Söz konusu değerler, 

 
32 J. Mark Halstead ve Monica J. Taylor. Values in Education and Education in 

Values. London: Falmer Press, 1996. 
33 a.g.e., s.13-26. 
34 Milton Rokeach, The Nature of Human Values, New York: Free Press, 1973; 

Shalom H. Schwartz, “Universals in the Content and Structure of Values: 
Theoretical Advances and Empirical Tests in 20 Countries,” in Advances in 
Experimental Social Psychology, C. 25, ed. Mark P. Zanna, San Diego: Aca-
demic Press, 1992, s. 1–65. 

35 Terence Lovat, Ron Toomey, Values Education and Quality Teaching: The 
Double Helix Effect, Dordrecht: Springer, 2009, s. 3–12, 25–32. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 241

bireyin kişisel bütünlüğünün yanında toplumsal uyumunu destek-
leyen normatif ilkelerdir. Örneğin adalet ve eşitlik, bireyin başka-
larıyla ilişkilerinde hakkaniyet ilkesini temel almasını sağlarken; 
empati ve dayanışma, toplumsal yaşamın birlik ve beraberlik te-
melli niteliğini güçlendirmektedir. Saygı ve sorumluluk ise bireyin 
hem özgürlüğünü hem de toplumsal bağlılığını dengelerken dü-
rüstlük ve yardımseverlik bireyler arası güvenin temelini oluş-
turmaktadır. Toplumsal yaşamın işleyişine katkı sağlayan bu de-
ğerler, bireyin ahlaki muhakeme becerilerini geliştirerek doğru ile 
yanlışı ayırt etmesiyle birlikte başkalarının haklarına saygı duy-
ması, adil kararlar alması, sorumluluk bilinci kazanması, farklılık-
ları anlamasına zemin hazırlamaktadır. Böylece birey, kişisel çı-
kardan ortak bir iyilik anlayışı etrafında toplumsal refahı da 
önemseyen bir kimlik geliştirme olanağına sahip olmaktadır. So-
nuç olarak değerler eğitimi, yalnızca “doğru davranış” öğretmek-
ten ziyade, bireyin yaşamında anlam, yönelim ve amaç geliştirme-
sini sağlayan felsefi bir zemine dayanmaktadır.36 

Bireysel düzeyde ahlaki olgunluk geliştirmeyi sağlayan etik 
değer kazanımı toplumsal düzeyde demokratik kültürün ve insan 
haklarının içselleştirilmesini de mümkün kıldığından değerler 
eğitimi, eleştirel düşünme, empati ve sorumluluk gibi 21. yüzyıl 
becerileriyle doğrudan ilişkilidir. Bu beceriler, bireyin yalnızca 
bilişsel yeterliklerini değil; aynı zamanda etik muhakeme, toplum-
sal duyarlılık ve demokratik katılım becerilerini de güçlendirmek-
tedir.37 Nitekim çağdaş araştırmalar, değerler eğitiminin öğrenci-
lerde sosyal sorumluluk bilinci, empatik anlayış ve eleştirel yan-
sıtma yetilerini geliştirdiğini göstermektedir.38 Bu bağlamda de-
ğerler eğitimi, 21. yüzyılın gerektirdiği çok boyutlu öğrenme an-
layışının ahlaki temellerini oluşturmakta; bireyin bilgiyle eylemi, 
düşünceyle etik duyarlılığı bütünleştiren bir bilinç düzeyine ulaş-

 
36 James Arthur, Kristján Kristjánsson, Tom Harrison, Wouter Sanderse, 

David Wright, Teaching Character and Virtue in Schools, London: Routled-
ge, 2017. 

37 Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach 
Respect and Responsibility, New York: Bantam Books, 1991; Wiel Veugelers, 
“Educational Theory and the Practice of Democratic Citizenship Educa-
tion,” European Journal of Education, C. 43, S. 2, 2008, s. 225–240. 

38 Larry P. Nucci, Education in the Moral Domain, Cambridge: Cambridge 
University Press, 2001, s. 102–110, 205–210; Terence Lovat, Ron Toomey, 
Values Education and Quality Teaching: The Double Helix Effect, Dordrecht: 
Springer, 2009, s. 3–12, 25–32. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 242

masını sağlamaktadır. 
Değerler eğitimi, bireyin salt bilgi birikimine sahip olmasını 

değil, bu bilgiyi yaşamla ilişkilendirerek anlamlandırmasını ve 
etik bir yönelim doğrultusunda davranışa dönüştürmesini amaç-
layan bir eğitim alanını kapsamaktadır. Eğitimin en temel hedefle-
rinden biri olan “iyi insan” yetiştirme ideali, değerler eğitimi ara-
cılığıyla somut bir içerik kazanması bakımından değerler eğitimi, 
eğitimin bilişsel yönünü tamamlayan ve ona ahlaki bir derinlik 
kazandıran boyutu temsil etmektedir.39  

Değerler eğitimi, insanın varoluşuna anlam kazandıran ahlaki 
ilkelerin içselleştirilmesini hedeflemektedir. Aristoteles’ten bu 
yana “erdem” kavramı eğitimin merkezinde yer alıp bireyin bilgi 
kadar karakter açısından da geliştirilmesi gerektiği vurgulanmış-
tır. Bu doğrultuda değerler eğitimi, bireyin düşünme ve eylem 
biçimlerini bir bütünlük içinde ele alarak onun ahlaki özerkliğini 
başka bir deyişle bireyin doğru-yanlış konusunda dışsal otorite-
lerden bağımsız biçimde seçim yapabilmesini desteklemektedir. 
Öte yandan eğitim, dışsal davranışları düzenleyen bir süreç ol-
makla birlikte bireyin içsel yönelimini ve etik bilincin gelişimini 
inşa eden bir alandır.40 Bu bağlamda toplumsal açıdan değerler 
eğitimi, ortak yaşamın sürdürülebilirliği için vazgeçilmezdir. 
Çünkü toplumsal düzenin devamı, bireylerin etik ilkeleri benim-
semesine bağlı olarak şekillenmektedir. Durkheim için eğitimin 
toplumu bir arada tutan “kolektif bilinç”i güçlendirdiğini, bu ne-
denle değerlerin aktarımının toplumsal dayanışmanın ön koşulu-
dur.41 Değerler eğitimi, bu yönüyle bireyi hem kendine karşı hem 
topluma karşı sorumluluk duyan bir özneye dönüştürmektedir. 
Adalet, dürüstlük, saygı, hoşgörü ve empati gibi değerler aracılı-
ğıyla bireyin toplumsal ilişkilerinde etik tutarlılık geliştirmesiyle 
sosyal bağların güçlenmesine katkı sağlamaktadır. 

Pedagojik açıdan değerler eğitimi, bireyin duyuşsal, bilişsel ve 
davranışsal alanlarını bütünleştirerek öğrenmeyi daha güçlü ve 
kalıcı hale getirmektedir. Bu açıdan değerlerin eğitim süreçlerinde 
veya ders esnasında bilinçli biçimde ele alınması, öğrencinin de-
ğere yönelik bilgi edinimi ve bu bilgiyi davranışlarına yansıtarak 

 
39 Halstead, J. Mark, and Monica J. Taylor, eds. Values in Education and Edu-

cation in Values. London: Falmer Press, 1996. 
40 Dewey, Democracy and Education, s.356-365. 
41 Durkheim, Émile. Education and Sociology. Translated by Sherwood D. Fox. 

New York: The Free Press, 1922, s.40-44. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 243

yaşamla ilişkilendirmesini mümkün kılmaktadır.42 Öyle ki değer-
ler eğitimi, öğretimi salt bilgi aktarımından çıkarıp, ahlaki ve in-
sani bir temele yerleştirerek bilgiyle birlikte karakterin de inşa 
edilmesini sağlaması bakımından eğitimin merkezine insanı, insan 
ilişkilerini ve etik sorumluluğu yerleştirmektedir. 

Sonuç olarak, değerler eğitimi hem bireysel gelişimin hem de 
toplumsal bütünleşmenin temelini oluşturup bireye etik bir yöne-
lim kazandırırken, toplumun kültürel sürekliliğini ve ortak yaşam 
bilincini güçlendirmektedir. Bu nedenle çağdaş eğitim anlayışında 
değerler eğitimi, insanın kendini, başkalarını ve dünyayı anlama 
tarzını şekillendiren, algı ve yönelimlerini dönüştüren, insani 
değerlerin benimsemesini ve davranışlara yansıtmasını sağlayan 
bir süreç olarak görülmektedir. 

Değerler eğitimi, bireyin etik duyarlılık geliştirmesi, toplumsal 
sorumluluk bilinci kazanması ve ahlaki muhakeme becerisini 
derinleştirmesi açısından çok boyutlu bir sürece karşılık gelse de 
değer öğretimine yönelik geleneksel yaklaşımlarında değerlerin 
genellikle doğrudan aktarım yoluyla kazandırılmaya çalışılmakta-
dır. Ancak bu durumun öğrencide yüzeysel bir benimseme yarat-
ması kaçınılmazıdır. Çünkü değerlerin benimsenmesi o değere 
yönelik kavramın sorgulanmasıyla mümkündür. Bu açıdan gele-
neksel yöntemler sorgulanıp anlamlandırmaya yönelik değil, de-
ğer bilgisinin ezberletilmesine yönelik olduğundan değerleri tar-
tışma, gerekçelendirme olanağı sunmayıp değer bilgisinin davra-
nışa dönüşmesine yönelik bir farkındalık yaratmamaktadır. 

P4C yaklaşımı, kullandığı yöntem gereği, değerlerin ezberle-
tilmesinden çok, sorgulatılmasına odaklanması bakımından etkili 
bir pedagojik model olarak öne çıkmaktadır. Alan yazında yapılan 
çalışmalar, P4C’nin gerekçeli düşünme kazanımına yönelik biliş-
sel, duyuşsal ve sosyal düzeyde anlamlı katkılar sağladığını gös-
termektedir. Trickey ve Topping tarafından yapılan çalışmada 
P4C’nin öğrencilerde eleştirel düşünme gibi bilişsel kazanımlara 
etkisinin analizini sunarken Sasseville, ampirik olarak P4C uygu-
lamalarıyla çocukların akıl yürütme, gerekçelendirme, tutarlı 
düşünme gibi mantıksal düşünme becerilerindeki gelişimi ile öz-
saygı düzeylerinde anlamlı gelişmeler sağladığını ortaya koyarak 
öğrenme sürecinin hem bilişsel hem duyuşsal açıdan şekillendiği-

 
42 Lovat, Terence, and Ron Toomey. Values Education and Quality Teaching: 

The Double Helix Effect. Dordrecht: Springer, 2009, s.25-32. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 244

ni vurgulamaktadır.43 Vansieleghem ise Philosophy for Children as 
the Wind of Thinking makalesinde P4C’nin çocuklara değerleri 
öğretmekten çok, değer üzerine düşünme becerisi kazandırdığını 
ileri sürmektedir.44 Bu durum, P4C’nin değerler eğitiminde dog-
matik öğretim yerine diyalog temelli, sorgulama ve tartışmaya 
yönelik bir içselleştirme sağladığını göstermektedir.   

P4C’nin değerler eğitimi üzerindeki etkisi ahlaki muhakeme, 
etik farkındalık, empati gelişimi, toplumsal duyarlık, içselleştirme 
ve davranışa yansıtma bakımından ele almak mümkündür. P4C, 
öğrencilerin adalet, dürüstlük, dayanışma, merhamet, sorumluluk 
gibi kavramlar üzerine derinlemesine düşünmesini ve bu kavram-
ların kendi yaşamlarındaki karşılığını tartışmasını teşvik etmekte-
dir. Bu sayede öğrenciler, farklı bakış açılarını değerlendirmeyi, 
gerekçeli düşünmeyi ve eylemlerinin sonuçlarını sorgulama fırsa-
tına sahip olmaktadır. P4C’de yürütülen topluluk temelli tartışma-
lar, katılımcıların birbirini dinleme, anlamaya çalışma ve farklı 
düşüncelere saygı duyma becerilerini güçlendirmektedir. Lone ve 
Burroughs açısından bu yöntem, sorgulama topluluğu modeli, etik 
bir ortam yaratması bakımından bireyde empatik düşünmeyi, 
sosyal farkındalığı, iş birliğini ve başkalarının deneyimlerine yö-
nelik duyarlılığı geliştirmektedir. Böylece değerler, 4C düşünme 
modeli-eleştirel, yaratıcı, işbirlikçi-özenli- ekseninde; eleştirel ve 
yaratıcı düşünme sayesinde bilişsel, işbirlikçi ve özenle düşünme 
sayesinde ise duyuşsal bir derinlik kazanmaktadır. Bu kazanım 
sayesinde öğrencilerin sınıf ortamında etik özne inşa etmeleri de 
mümkün hale gelmektedir.   

P4C’nin değerler otorite tarafından dikte edilen kurallar olarak 
yansıtmadığından bireyin kendi düşünsel süreçleriyle temellen-
dirdiği etik ilkeler olduğunu göstermesi, Lipman’ın “öğrenciyi 
ahlaki bir özne olarak yetiştirme” amacına karşılık gelmektedir.45 
Çünkü ona göre eğitim, çocukları düşünen ve sorumluluk sahibi 

 
43 Michel Sasseville, “Self-Esteem, Logical Skills and Philosophy for Child-

ren”, Montclair, Thinking: The Journal of Philosophy for Children, C. 11, S. 2 
(1994), s. 30–32; Steve Trickey ve Keith J. Topping, “Philosophy for Child-
ren: A Systematic Review”, Edinburgh, Research Papers in Education, C. 19, 
S. 3 (2004), s. 365–380. 

44 Nancy Vansieleghem. Philosophy for Children as the Wind of Thinking. 
Oxford: Journal of Philosophy of Education 39(1), 2005, s. 19-35. 

45 Matthew Lipman, Thinking in Education, Cambridge University Press, 
2003. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 245

bireyler haline getirmelidir. Bu bağlamda oturum sürecinde birey, 
kendi yargılarını üreterek neden-sonuç ilişkileri kurup, değerleri 
kişisel deneyimleriyle bağdaştırarak içselleştirmektedir. 

Bu yönüyle P4C, değerler eğitiminin bilişsel aktarım boyutunu 
aşarak, değerlerin anlam inşası, duyuşsal derinleşme ve etik eyle-
me dönüşüm süreçlerini bir arada aktarmaktadır. Cam bu yönte-
min öğrencilerde ahlaki açıdan kendini tanıma ve davranışlarının 
sorumluluğunun bilincinde olma kısaca ahlaki öz-farkındalık 
geliştirdiğini ve demokratik bir diyalog kültürü yarattığını belirt-
mektedir.46 Aynı doğrultuda Millett ve Tapper P4C oturumlarının 
okul ikliminde olumlu değişim yaratarak değerlerin davranışsal 
olarak gözlemlenmesine katkı sunduğunu öne çıkarmaktadır.47 Bu 
çalışma, Sorgulama veya soruşturma topluluğu -community of 
inquiry- kavramının pratikteki uygulanış şekline karşılık gelen 
CPI -collaborative philosophical inquiry- sayesinde öğrencilerin 
empati geliştirdiğini ve adalet, hoşgörü, dürüstlük gibi değerleri 
yaşayarak öğrenmelerini sağladığını göstermektedir.  Sonuç ola-
rak, P4C yaklaşımı değerler eğitiminde kavramsal bilgi kazanı-
mıyla birlikte bu kazanımı sağlayan uygulama yönteminin getirisi 
olarak etik değerleri yaşatan tarzı nedeniyle kavramsal bilginin 
davranışa dönüşmesini mümkün kılmaktadır. Demokratik bir sınıf 
merkeze alması bakımından P4C’nin etik farkındalık geliştirmesi 
de kaçınılmazıdır. Bu bağlamda P4C, öğrencinin ahlaki özerklik 
kazanmasını, etik yargılarında tutarlılık geliştirmesini ve toplum-
sal yaşamda sorumluluk bilinciyle hareket etmesini desteklemesi 
bakımından değerler eğitiminin amaçladığı ahlaki olgunluğa 
ulaşmada düşünme, sorgulama ve anlamlandırma temelli bir dö-
nüşüm modeli sunmaktadır. Bu bütüncül yapı, P4C’nin değerleri 
öğretim konusu olmaktan çıkardığını, bireyin düşünme biçimine, 
ilişki kurma tarzına ve etik duyarlılığına nüfuz eden bir öğrenme 
alanına dönüştürdüğünü göstermektedir. Nitekim yaptığımız yarı 
deneysel çalışmanın bulguları da bu etkiyi somut biçimde ortaya 
koymaktadır.  

Bulgular, P4C yaklaşımının etik değerlerin bilişsel, duyuşsal ve 
davranışsal düzeylerde içselleştirilmesini sağlayan bütüncül bir 

 
46 Philip Cam, Philosophy Park: A Beginner’s Guide to Great Thinkers and Big 

Ideas, ACER Press, 2015. 
47 Stephen Millett ve Alan Tapper, “Benefits of Collaborative Philosophical 

Inquiry in Schools,” Educational Philosophy and Theory, 44/5 (2012), 546–
567. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 246

pedagojik yapı olduğunu kanıtlamaktadır. Öyle ki zorbalık davra-
nış ve algı göstergelerinin azalması ve bu etkinin izleme sürecinde 
korunması gibi nicel verilerde gözlenen anlamlı düşüşler öğrenci-
lerin etik değerleri saygılı konuşmak, empati göstermek gibi dav-
ranışları normatif davranış biçimleri olarak benimsediklerini gös-
termektedir. İşte bu durum, P4C’nin eğitimde “ahlak öğretimi” 
değil, ahlaki inşa süreci oluşturduğunu ortaya koymaktadır. 

P4C’nin temel gücü, değerlerin ne olduğunu, neden önemli ol-
duğunu, eksikliği halinde ne gibi problemlerin ortaya çıkacağı gibi 
kavrama yönelik her türlü soruyu birlikte sorgulatmasıdır. Bu 
sorgulatmanın esnasında öğrenci, kendi düşüncelerinin dayanak-
larını fark ederek değerlere olan bakış açısını yeniden değerlen-
dirme fırsatı bulmaktadır. Lipman açısından doğru düşünmeye 
karşılık gelen bu süreçte öğrenci başkalarının düşüncelerini de 
dinleyip anlamaya çalışarak empati gelişirken, farklı görüşlerle 
karşılaşarak saygılı olmayı da deneyimlemektedir. Böylece değer-
ler dışsal ilkeler olmaktan çıkarak öğrencinin günlük etkileşimle-
rinde somutlaşan kazanımlara dönüşmektedir. Lipman P4C’nin 
amacını çocuğu düşünmeye değil, “doğru düşünmeye yönlendir-
mek” olarak tanımlarken, bu sürecin etik düşünmenin gelişimiyle 
doğrudan ilişkili olduğunu vurguladığı görülmektedir. Bu açıdan 
baktığımızda araştırmanın nitel bulgularında gözlenen “Şakaydı.” 
veya “Karşılık verdim.” türü meşrulaştırıcı söylemlerin değişiklik 
göstermesi, P4C’nin bireyde ahlaki akıl yürütmeyi yani kişinin 
doğru-yanlış, iyi-kötü gibi çerçevesinde düşünerek karar vermesi-
ni ve davranışlarını gerekçelendirme yetisini etkinleştirdiğini 
ortaya koymaktadır. Kohlberg’in ahlaki gelişim modelinde üst 
düzey aşamalara geçiş, bireyin kendi ahlaki yargılarını evrensel 
ilkeler temelinde gerekçelendirebilmesiyle mümkündür.48 Buna 
göre kişi, otoriteye veya cezaya göre değil, insan onuru, haklar, 
adalet gibi etik ilkelere göre gerekçelendirme sunarak davranışla-
rını şekillendirmektedir. Bu perspektiften bakıldığında bu araş-
tırmada öğrencilerin “Sessiz kalmak adaleti zedeler.” veya “Alay 
saygıyı ihlal eder.” tarzındaki ifadeleri, söz konusu düzeydeki 
gerekçeli muhakemenin yerleştiğini göstermektedir. Ayrıca ça-
lışmanın nicel bulgularında da zorbalığa yönelik gözlenen anlamlı 
azalma zorbalık davranışlarının gerilemesinin temel nedeninin 
ahlaki akıl yürütmenin güçlenmesinin doğal sonucu olarak yo-

 
48 Kohlberg, The Philosophy of Moral Development. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 247

rumlanmalıdır. Bu bağlamda P4C, öğrencilerin bilişsel düzlemde 
etik kavramlara yönelik gerekçeli düşünmeyi sağladığı açıktır. Öte 
yandan değerlerin kalıcı biçimde kazanılabilmesi için bilişsel far-
kındalıkla birlikte duyuşsal içselleştirmeyi de gerektirmektedir.   

Bu araştırmanın nitel bulgularında öğrencilerin “incinebilirlik”, 
“özür”, “telafi”, “empati” gibi kavramları herhangi bir uyarı alma-
dan kendiliğinden dile getirmeleri, P4C’nin özenli düşünme -
caring thinking- boyutunun içselleştirildiğini göstermektedir Split-
ter ve Sharp, P4C’nin bu yönünü “etik duyarlılığın pedagojik for-
mu” olarak tanımlamaktadır. Bu ifadeden anlaşılacağı üzere 
P4C’nin etik değer kazandıran nitelikte olması, etik değerlerin 
teorik bilgi olmanın ötesine taşınarak etkileşimle deneyimlenen 
etik tutumlara dönüşmesini mümkün kılmaktadır.49 Benzer şekil-
de Lone ve Burroughs, P4C’nin çocuklara “düşünürken başkasını 
gözetmeyi” beraberinde getirdiği bunun ise empatik farkındalığı 
ahlaki eylemin temeline yerleştirdiğini belirtmektedir.50 Bu nokta-
da kritik olan, bireysel düşünüş değil, birlikte düşünmektir. Çün-
kü birlikte düşünmek empatiyi merkeze koymayı alışkanlık haline 
getirmeye yaramaktadır. Bu açıdan P4C’nin birlikte düşündüren 
yapısı, demokratik iletişim kültürünü oluşturmaktadır. Nitekim 
P4C’nin sınıfı sorgulama topluluğu modeline dönüştürmesiyle 
sınıf, demokratik ve saygılı bir öğrenme topluluğu haline geldi-
ğinden değerlerin pratikte uygulanması ve bu uygulamanın sü-
rekliliği değerlerin benimsemesini sağlamaktadır. Araştırmada 
gözlenen meşrulaştırıcı açıklamalardan onarıcı sorumluluk ifade-
lerine geçiş gibi dilsel dönüşüm bu benimsemenin göstergesidir. 
Öğrencilerin zorbalığa yönelik algılarındaki değişim etik değerlere 
ilişkin farkındalığın ve bu farkındalığın davranışsal düzlemde 
gerçekleşmesi, etik değer kazanımına bağlı olduğunu söylemek 
mümkündür. İşte bu değişim, P4C’nin değer eğitimini soyut ilke-
ler olmaktan çıkarıp pratik yaşam alanına taşıdığını kanıtlamak-
tadır. 

Etik değerlerin içselleştirilmesi, ancak davranışsal düzeyde gö-
rünür olduğunda anlam kazandığından deney grubunda zorbalıkla 

 
49 Laurance J. Splitter ve Ann M. Sharp, Teaching for Better Thinking: The 

Classroom Community of Inquiry, 1. Baskı, Melbourne: Australian Council 
for Educational Research, 1995. 

50 Jana Mohr Lone ve Michael D. Burroughs, Philosophy in Education: Questi-
oning and Dialogue in Schools, 1. Baskı, Lanham: Rowman & Littlefield, 
2016. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 248

ilişkili davranışlarda gözlenen istatistiksel düşüşün, izleme testin-
de korunması, değerlerin davranışsal alışkanlığa dönüştüğünü 
ortaya koymaktadır. Bu bağlamda araştırmanın kalıcılığı bakı-
mından en önemli bulgularından biri, P4C’nin etik değer kazan-
dırmadaki etkisinin izleme sürecinde korunmasıdır. Deney gru-
bunda son test ile izleme testi arasındaki farkın istatistiksel olarak 
anlamsız, ancak düzeyin sabit kalması, kazanımların “kısa vadeli 
öğrenme” değil, “kalıcı bir etik davranış standardı” olarak yerleş-
tiğini göstermesi, Nucci ’in “ahlaki alan, sosyal geleneklerden 
ziyade bilişsel tutarlılıkla sürdürülen bir özerklik alanıdır” tespiti-
ni destekler niteliktedir.51 Çünkü bireydeki ahlaki özerk akıl yü-
rütme alanına karşılık gelen ahlaki alan -moral domain- kültürel 
geleneklere veya kalıplaşmış bilgilere körü körüne uyma alanı 
olmayıp bunlardan bağımsız bir değerlendirme alanıdır.52 Nitekim 
ahlaki yargılar, bireyin bilişsel tutarlılığı ve akıl yürütmesi teme-
linde şekillendiğinden doğru-yanlış değerlendirmesiyle işlenmek-
tedir. Bu açıdan baktığımızda P4C oturumlarında öğrenciden dü-
şüncesini temellendirmesini istemek veya başkalarının gerekçele-
riyle karşılaşması, kendi yargılarını da şekillendirmesi özerk ahla-
ki akıl yürütmeyi doğrudan güçlendirmektedir. Bu nedenle P4C, 
değerleri içselleştirmeyi sağlayan söz konusu ahlaki alanı dene-
yimlenen bir öğrenme sürecine dönüştürmektedir. Bu yönüyle 
P4C tartışma, soru üretme, gerekçe sunma gibi aşamalarıyla teo-
rinin ötesine geçerek ahlaki alanı deneyimlenen bir süreç haline 
getirmektedir. 

P4C’nin değerlere yönelik kazanım ve kalıcılık sağlamasındaki 
temel etken öğrenciyi pasif bir alıcıdan aktif bir “etik özne”ye 
dönüştürmesidir. Uygulamada değere yönelik bilgileri doğrudan 
aktarmak yerine P4C yönteminni uygulayarak ele almak yüzeysel 
bir ezberin ötesinde zihni aktifleştirmesi bakımından anlamlan-
dırmayı mümkün kılmaktadır. Öyle ki diyalojik etkileşim içinde 
öğrenciler, kendi değer yargılarını gerekçelendirerek oluşturması, 
etik eylemin dışsal bir zorunluluktan ziyade içsel bir sorumluluk 
bilinci haline gelmesini sağladığından, bu yönüyle P4C, Dewey’in 
(1916) eğitimde “ahlaki deneyim” kavrayışıyla da örtüşmektedir.53 
Buna göre öğrenme, yaşanan bir değer pratiğidir. Böylece değer-
ler, ezberlenen kurallar olmaktan çıkarak yaşantıya yönelik, gün-

 
51 Larry P. Nucci, Education in the Moral Domain, s. 23-45. 
52 a.g.e., s. 10-12. 
53 John Dewey, Democracy and Education, s. 14-25. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 249

lük etkileşimlerle anlam kazanan pratik veya içsel ilkelere dö-
nüşmektedir. 

Sonuç olarak, bu araştırmanın bulguları P4C’nin etik değer ka-
zandırmadaki rolünü çok boyutlu biçimde doğrulamaktadır. Biliş-
sel düzeyde eleştirel muhakeme ve etik farkındalık, duyuşsal dü-
zeyde empati ve özen, davranışsal düzeyde ise sorumluluk, adalet 
ve onarıcı eylem yönelimleri güçlenmesiyle bu üç düzeyin bütün-
leşmesi, değerler eğitiminin ideal hedefi olan “düşünen, hisseden 
ve eyleyen insan” modelini ortaya koymaktadır.54 O halde etik 
değerlerin davranışa taşındığı, içselleştirildiği ve kalıcılaştığı bu 
model, P4C’nin insanın düşünsel kapasitesini ahlaki sorumlulukla 
birleştiren en etkili eğitim modellerinden biri olduğunu göster-
mektedir. 
 

 

Şekil 10: P4C, Değerler ve Zorbalık Problemi Arasındaki İlişkisel Harita 

 

Şekil 10’da P4C, değerler ve zorbalık problemi arasındaki iliş-
kisel yapı görülmektedir. Haritada P4C’nin empati, sorumluluk, 
adalet, eşitlik, dayanışma ve hoşgörü gibi değerleri desteklediği ve 
bu değerlerin zorbalık problemine yönelik önleyici bir işlev üst-
lendiği yansıtılmaktadır. Bu bağlamda P4C’yi değer temelli bir 
eğitimle öğrencilerin zorbalık karşısında geliştirdikleri bilişsel, 

 
54 Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach 

Respect and Responsibility, New York: Bantam Books, 1991. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 250

duyuşsal ve davranışsal tutumları güçlendiren bir yöntem olarak 
sunmak mümkündür. Bu da P4C’nin değer temelli bir dönüşüm 
aracı olduğunu göstermektedir. Haritada görüldüğü üzere P4C, 
bireyin düşünme biçimini dönüştürerek temel değerleri öğrencile-
rin gündelik davranış örüntülerine yerleştirerek ahlaki yargılarını 
yeniden yapılandırmaktadır. Bu süreçte her bir değer, fiziksel, 
sözel, sosyal veya siber gibi zorbalığın farklı boyutlarına karşı söz 
gelimi bir koruma kalkanı işlevi görmektedir. Örneğin empati, 
bireyin ötekini anlamasını sağlayarak zorbalığın duygusal ve psi-
kolojik kaynaklarını zayıflatırken adalet, ilişkilerdeki güç denge-
sizliklerini fark etme ve aynı zamanda düzeltme eğilimini güçlen-
dirmektedir. Sorumluluk değeri, pasif tanıklığın yerine aktif mü-
dahaleyi koyarak bireyi etik bir fail haline getirmeyi sağlarken 
dayanışma ve yardımseverlik, mağdurun yalnızlaşmasını engel-
lemekle birlikte cesaret değeriyle de zorbalığa karşı etik eylemi 
destekleyen bir içsel motivasyon yani dışarıdan baskı ve denetim 
olmaksızın içselleştirdiği değerler sayesinde doğru davranışı seçe-
bilmesini etkinleştirmektedir. Bu nedenle P4C’nin değer kazanı-
mına yönelik rolünün hem değerlerin kavramsal öğretimi hem de 
onların davranışa dönüşme sürecinin felsefi altyapısını kurmak 
olarak ileri sürmek mümkündür. 

Değerler, karşılıklı etkileşim içinde gelişen bir ahlaki sistem 
oluşturması bakımından P4C, bu değerler arasındaki ilişkisel do-
kuyu öğrencilerin fark etmesini ve kendi yaşam deneyimleriyle 
ilişkilendirmesine katkı sunmaktadır. Lipman bu yapıyı “değerler 
arası diyalog” olarak tanımlamaktadır.55 Bunun en temel nedeni 
P4C oturumlarında öğrenciler “ne doğrudur?” sorusunun yanı sıra 
“neden doğrudur?” ve “kimin için doğrudur?” gibi soruları düşün-
dürmektedir. Bu sorgulama, değerlerin soyut normlar olmaktan 
çıkıp, yaşantısal bağlamda anlam kazanmasını sağlamaktadır. Bu 
yönüyle şekil 10 P4C’nin değerler aracılığıyla zorbalığı önleme, 
dönüştürme ve onarma mekanizmasını görsel biçimde somutlaş-
tırmaktadır. Bulgularla da desteklendiği üzere, P4C süreci sonun-
da öğrencilerin zorbalık davranışına yönelik “zarar vermemek”, 
“eşit davranmak” ve “sorumluluk almak” gibi temel etik ilkeleri 
dile getirme sıklığının artması, bu ilişkisel sistemin bilişsel düzey-
den davranışsal düzeye taşındığını gösterdiği açıktır.  

Şekil 10’un ortaya koyduğu bu ağ yapısı, P4C’nin değer temelli 

 
55 Matthew Lipman, Thinking in Education, s.116-119. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 251

düşünme yoluyla zorbalık gibi sosyal problemlerin kök nedenleri-
ne müdahale eden bir model olduğunu ortaya koymaktadır. Çün-
kü her bir değer, toplumsal ilişkilerde etik istikrarı sağlarken, P4C 
pedagojisi söz konusu değerlerin sürekli yeniden üretildiği bir 
sınıf ortamı oluşturması bakımından bu yapı, P4C’nin etik değer 
kazandırma sürecini bireysel düzeyde ahlaki farkındalık, topluluk 
düzeyinde ise sosyal sorumluluk ve dayanışma kültürüyle bütün-
leştirdiğini göstermektedir. Bu bağlamda P4C, öğrencilerin dü-
şünme biçimlerini şekillendirerek birbirleriyle ve toplumla kur-
dukları ilişki biçimlerini de dönüştüren niteliktedir. İşte bu dönü-
şüm, bireysel davranış değişiminin ötesinde, okul ikliminde ada-
let, saygı ve empati gibi değerlerin görünür hale geldiği etik bir 
topluluk kültürü meydana getirmektedir. Bu yönüyle P4C, değer-
ler eğitiminde düşünme, anlama, analiz etme gibi bilişsel ile duy-
gu, değer ve tutuma karşılık gelen duyuşsal boyutların ötesine 
geçerek, etik ilkelerin toplumsal bağlamda yeniden üretildiği di-
namik bir öğrenme alanı oluşturmaktadır. Elde edilen bulgular da 
öğrencilerin doğruyu bilmekle kalmayıp, doğru olanı yapma ira-
desini geliştirdiklerini; etik düşünmenin davranışsal düzeye taşın-
dığını somutlaştırmaktadır. Bu noktaya kadar ele alınan analizler-
den anlaşılacağı üzere P4C’nin teorik bilgiyi pratiğe dönüştüren 
başka bir deyişle örneğin adalet’in ne olduğunu bilmekle yetin-
meyip adalet’li olan bireyler yetiştirmeye olanak sağladığı açıktır. 
Bu yönüyle P4C’nin zorbalık problemi karşısındaki etkin role 
sahip olduğu da anlaşılmaktadır.  

Zorbalık, okullarda öğrencilerin birbirleriyle kurdukları ilişki-
lerde ortaya çıkan ahlaki, duygusal ve sosyal bir problem olarak 
görülmektedir. Bu açıdan zorbalığı önlemek için öğrencilerin 
düşünme biçimlerinin, değer algılarının ve sosyal etkileşim kül-
türlerinin dönüştürülmesi gerektiğinden çözüm, yalnızca yaptı-
rımlara veya davranışı bastırmaya yönelik yüzeysel önlemlerle 
sağlanması mümkün değildir. Bu noktada ahlaki gelişim sağlayan 
bir eğitim gereksinimi belirginleşmektedir. Nitekim Sharp, Lip-
man ve Oscanyan’un ileri sürdüğü üzere ahlaki gelişimin çocuğun 
akıl yürütmesi, duygusal duyarlılığı ve topluluk içindeki yer alış 
biçimi arasındaki etkileşim ekseninde şekillenmektedir.56 Çocuk 
ancak bu üç alan birlikte güçlendiğinde değerleri içselleştirerek 

 
56 Matthew Lipman, Ann Margaret Sharp, Frederick S. Oscanyan, Philosophy 

in the Classroom, Philadelphia: Temple University Press, 1980, s. 153–157. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 252

zorbalık davranışından uzaklaşması mümkün olmaktadır. Zorba-
lık, çocukların yanlış davranışta bulunması olarak anlaşılsa da akıl 
yürütme biçimlerinin, duygusal tepkilerinin, değer yönelimlerinin 
ve içinde bulundukları sınıfın veya herhangi bir ortamın bir bileş-
kesi olarak ortaya çıkan çok katmanlı bir ahlaki problemdir. Bu 
nedenle zorbalıkla mücadele, çocuğu ahlaki bir özne olarak tanı-
yan, düşünme süreçlerini ciddiye alan ve değerleri deneyim içinde 
sorgulatıp içselleştiren bir yaklaşımı gerektirmektedir. Bu noktada 
Sharp, Lipman ve Oscanyan’ın ahlak eğitimi anlayışı P4C’yi güçlü 
bir yöntem olarak sunmaktadır. 

Sharp, Lipman ve Oscanyan, ahlak eğitiminin başlangıç nokta-
sına “akılcılık varsayımı”nı yerleştirdiği görülmektedir. Buna göre 
çocuk, yaşça küçük olsa da ilkeler geliştirmeye ve davranışlarını 
gerekçelendirmeye yatkın bir akıl sahibi olarak ele alınması ge-
rekmektedir.57 Bu açıdan çocuğun yeteri kadar akıl yürütemeye-
ceğine yönelik yaklaşımlar ekseninde kalınarak bu varsayım red-
dedildiğinde, çocuğun artık ahlaki bir muhatap değil, yönetilmesi 
gereken bir varlık hâline gelmesi kaçınılmazdır. Bu açıdan zorba-
lık davranışını “çocuğun yaşı küçük, öfkesine engel olamıyor” 
diyerek açıklamak, tam da bu akılcılık varsayımını yani çocuğun 
akıl yürütebileceğine yönelik kabulü reddetme riskini taşımakta-
dır. Oysa P4C, çocukların zorbalık içeren herhangi bir durumu 
tartışırken ne yaptıklarını, neden yaptıklarını, bunun başkaları ve 
kendileri üzerindeki etkilerini düşünmelerini sağlayarak onların 
rasyonel kapasitelerine hitap etmesi bakımından akıl yürütmele-
rini sağlamaktadır. Bunun bir getirisi olarak da çocuk, zorbalık 
davranışını anlamlandırma ve sorgulama sürecinde “yasak” etike-
tine değil, akıl yürütmeye dayanmaktadır. İşte bu, değer kazanı-
mının da ön koşulu olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Ahlaki gelişim, belirli bir çevresel düzenleme gerektirdiğinden 
rastlantısal bir süreç olmamakla birlikte öğretmen, “açıkça yıkıcı 
davranış biçimlerini elemekten, yapıcı olanları ise dahil etmekten” 
sorumludur; bu çerçevede sınıf ortamı, ahlaki gelişime katkı sağ-
lamayan davranışları eleyen, katkı sağlayanları teşvik eden bir 
yapı hâline gelmesi gerekmektedir.58 Zorbalık, tam da bu “yıkıcı 
davranış biçimleri”nin yani zarar verici davranışların -başkasının 
özsaygısını zedeleyen, topluluk bağlarını bozan, güç dengesizlikle-

 
57 a.g.e., s. 154. 
58 a.g.e., s. 155. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 253

ri üreten bir eylem dizisi olması bakımından- tipik bir örneğidir. 
P4C, sınıfı bir “düşünme topluluğu” olarak kurgulayarak de-

mokratik bir tavır benimsemesiyle her çocuğun katkısının değerli 
olduğu, herkesin yokluğunun fark edilebilir olduğu bir ortam 
oluşturmayı hedeflemektedir. Bu açıdan, Philosophy in the Clas-
room adlı eserde öğretmenin kendine şu soruyu sorması gerekti-
ğini belirtilmektedir: “Bu çocuğun yokluğu sınıfta fark edilir bir 
değişiklik yaratır mıydı?”59 Bu perspektiften bakarak zorbalığın 
temelinde çoğu kez “fark edilme” ve “güç gösterme” arayışı yattığı 
düşünüldüğünde, P4C’nin her çocuğa sahici bir varlık alanı açma-
sı, zorbalığa neden olan -birinci bölümde detaylı olarak ele alındı-
ğı üzere- faktörlerin zemini daraltmaktadır. Bu açıdan eğitimci, 
sınıf ortamını çocukların özsaygı, özdenetim ve iş birliği geliştire-
bileceği şekilde düzenlemelidir. Zorbalığa maruz kalan çocuk 
açısından bakıldığında da P4C temelli topluluk, onu yalnız bırak-
mayan, kendini ifade etmesine, deneyimlerini paylaşmasına ola-
nak tanıyan ve ortak sorgulama konusu hâline getiren bir yapı 
sunmaktadır. Bu durumda mağdur çocuk, “korunması gereken 
pasif bir figür” değil, topluluğun bir üyesi ve tartışmanın aktif 
öznesi olarak konumlanmaktadır. 

Adı geçen eserde ahlak eğitimi tartışan yazarlar, çocukların ya 
yalnızca toplumun normlarına uyum sağlaması ya da normlardan 
bütünüyle kopan radikal özerk bireyler hâline gelmesinin hedef-
lenmesi gibi ikili formülasyonları eleştirmektedir.60 Çünkü onlar 
için ahlaki eğitim ne sadece toplumsal normlara uyum ne de sade-
ce bireysel özerklik öğretimine indirgenmelidir. Bu noktada kritik 
olan, çocukların toplumun beklentilerini öğrenirken aynı zaman-
da bu beklentileri eleştirel biçimde değerlendirebilecekleri araçları 
da edinmeleridir. Zorbalık tam da bu ikilikte ortaya çıkmaktadır: 
Çocuk, baskın olan grup normlarına sorgulamadan körü körüne 
uyduğunda, zorbalığa pasif ya da aktif şekilde katılabilmektedir. 
Diğer bir şekilde grup içinde kabul görmek için “zorba”ya olmaya 
dahil olmak, sorgulanmamış bir sosyalleşme biçimidir. 

P4C, çocuklara yalnızca “okulun bizden ne beklediğini” değil, 
bu beklentilerin adil olup olmadığını, hangi davranışların hem 
birey hem topluluk açısından savunulabilir olduğunu tartışma 
imkânı vermektedir. Çünkü ahlaki eğitim veya değerler eğitimi 

 
59 a.g.e., s. 155. 
60 a.g.e., s. 157-158. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 254

itaati değil, çocukların gerektiğinde toplumu dönüştürebilecek 
bireyler olmalarını sağlamalıdır. Bunun için de ahlaki muhakeme 
aracı oluşturmak gerektirmektedir. İşte bu da “zorbalığa uyum” ile 
“zorbalığa karşı eleştirel duruş” arasındaki farkı görünür kılarak 
grupla özdeşlik kurma esnasında çocuğa, eleştirel mesafeyi koru-
ma becerisi yani grubun duygu, düşünce ve davranışlarını sorgu-
layabilme ve uyma baskısına direnebilme yeteneği kazandırmak-
tadır. Bu açıdan P4C etik değerlendirme yapabilmeyi mümkün 
hale getirmektedir.  

Lipman, Sharp ve Oscanyan P4C’nin ayrıcı niteliğini ortaya 
koymak üzere ahlak eğitimini zayıflatan; duygusal olanın bilişsel 
olandan ayrılması, disiplin odaklı itaat ile sınırsız özgürlük karşıt-
lığı, olgu ile değerin birbirinden koparılması olmak üzere üç 
önemli ikiliğe dikkat çekmektedir.61 Buna göre ahlaki eğitimde 
hem duygunun hem aklın birlikte işlemesi gerekmektedir. Bu 
açıdan çocuklara, değer çatışmalarını duygusal yönleriyle birlikte 
ele alabilecekleri bir ortam sunulduğunda bu, onların başkalarıyla 
daha empatik ve daha yapıcı ilişkiler kurmalarını sağlamaktadır.62 
Zorbalık problemi açısından bakıldığında eğer duygular bastırıl-
ması gereken, “irrasyonel” unsurlar olarak görülürse, çocuk öfke-
sini, kıskançlığını, kırgınlığını tanıma ve yönetme fırsatı bulama-
yacağından bu duygular, bastırıldıkça daha yıkıcı biçimde dışa 
vurulmaya neden olması mümkündür. Yazarlar, duyguların anla-
şılması ve yönlendirilmesi gerektiğini, aksi hâlde çocuğun duygu-
larının kölesi hâline geldiğini vurgulamaktadır.63 Bu açıdan bakıl-
dığında zorbalık, tam da bu eğitilmemiş duygusal enerjinin güç 
gösterisine dönüşmüş hâli olduğu anlaşılmaktadır. Ancak duygu-
ların disiplin adına bastırılmasıyla itaati doğuracağından bu nok-
tada dengeyi sağlamak için değerlendirme becerisinin kazanımıy-
la, orantı duygusunu geliştirmek gerekmektedir.64 Çünkü çocuğun 
empati kurmayı, durumları değerlendirmeyi ve değer çatışmaları-
nı anlamayı öğrenemezse, kendi davranışlarını neye göre yönlen-
direceklerini de bilemesi mümkün değildir.65 Bu noktada P4C, 
tartışma ortamında duyguları ifade etmeye, başkalarının duygula-
rını fark etmeye ve bu duygular üzerine düşünmeye de alan aça-

 
61 a.g.e., s. 159-165. 
62 a.g.e., s. 162. 
63 a.g.e., s. 162-153. 
64 a.g.e., s. 162. 
65 a.g.e., s. 161. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 255

rak zorbalığın duygusal nedenini dönüştürmektedir. Bununla 
birlikte P4C, çocuğun eylemlerini kendisinin gerekçelendirmesini 
ve bu gerekçelerin eleştiriye açılmasını sağlayarak, zorbalığı dışsal 
ceza korkusuna değil, içsel bir ahlaki ölçüte veya değere bağla-
maktadır. Adı geçen eserde, olguların “nesnel”, değerlerin ise 
“öznel” ve keyfî olduğu varsayımını ahlak eğitimi açısından tehli-
keli olduğunu ileri sürülmektedir.66 Çünkü olgu ve değer aynı 
şeyin farklı yönleri olup ayrı ele alınması her şeyin göreli olduğu 
anlayışını yaygınlaştırmaya yol açmaktadır. Bu durumda çocuklar 
değerleri “ben böyle hissediyorum”, “bu bana eğlenceli geliyor” 
düzeyine indirgeyerek tam da bu öznelci tuzağa düşmenin bir 
sonucu olarak zorbalık vakalarının artışı kaçınılmaz hale gelmesi 
mümkündür. P4C’de ise zorbalık içeren bir durum tartışılırken, 
yalnızca zorbanın “ne hissettiği” değil, mağdurun yaşadığı gerçek 
zarar, sınıf iklimine etkisi, adalet ve saygı gibi değerlerle ilişkisi de 
ele alındığından değerler, “duygu beyanı” olmaktan çıkıp duru-
mun yapısına gömülü, tartışılabilir ve temellendirilebilir hâle 
gelmektedir. Böylece ahlaki tartışmalar ölçüt ve tutarlılık esas 
alınarak kişisel arzular nesnel olarak analiz edilmektedir. Ancak 
bu durumda P4C yaklaşımı açısından öğretmenin rolü “ahlak 
dağıtan” kişi değil, değerlendirme sürecini kolaylaştıran ve netleş-
tiren biri olarak tanımlanmaktadır.67 

P4C oturumlarında çocuk bir eylemin ahlaki niteliğini tartar-
ken şu soruları düşünmektedir: 

• Bu eylem beni nasıl etkilemektedir? 
• Alışkanlıklarımı ve karakterimi nasıl dönüştürmektedir? 
• Başkalarını nasıl etkilemektedir? 
• İçinde bulunduğum kurum ve topluluğa nasıl yansımakta-

dır? 
 
Bu soruları zorbalık durumuna uygulandığında, P4C tartışma-

ları çocuğa şunları sorgulama fırsatı vermektedir: 
• Kısa vadede “güçlü hissettiren” bir davranış, uzun vadede 

kendi karakterini nasıl biçimlendirmektedir? 
• Sınıf arkadaşlarının güven duygusunu nasıl zedelemekte-

dir? 
• Okulun adalet ve güvenlik ilkeleriyle nasıl çatışmaktadır? 

 
66 a.g.e., s. 163-164. 
67 a.g.e., s. 165-166. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 256

Bu tür sorularla tanıştırılan çocuk, zorbalığı yalnızca “o anki 
eğlence” veya “grupta statü kazanma” gibi hedefler üzerinden 
değil, yaşam yönelimiyle ilişkili bir seçim olarak görmeye başla-
ması mümkün hale gelmektedir. 

Adı geçen eserin ahlaki eğitim ve hayal gücü ilişkisinin ele 
alındığı bölümde, ahlaki muhakemenin güçlü bir hayal gücü ge-
rektirmesi bakımından mantıksal çıkarıma indirgenemeyeceği 
savunulmaktadır.68 Çünkü kişi, bir durumun nasıl dönüştürülebi-
leceğini, farklı eylem seçeneklerini ve her bir seçeneğin sonuçla-
rını zihninde canlandırabilmelidir. 

Zorbalık bağlamında baktığımızda zorba çocuk, “farklı bir şe-
kilde tepki verseydim ne olurdu?” sorusunu hiç sormuyorsa, ahla-
ki hayal gücü de devreye girmemiş demektir. Diğer yandan mağ-
dur çocuk, “bu durumda kimlerden nasıl destek isteyebilirdim?” 
sorusunu düşünemiyorsa, kendini çaresiz hissetmesi de kısmen 
hayal gücü alanının zayıflığıyla ilgilidir. Buna karşın “Sınıfta daha 
güvenli bir ortam istiyorsak, buna ulaşmak için hangi somut 
adımlar atılabilir?” “Bir kişiye yapılan incitici bir söz, sınıf bütü-
nünün dinamiğini nasıl etkiler?” gibi sorular üzerinden yapılan 
P4C tartışmaları, çocukların zorbalık içeren durumları yalnızca 
“olan” olarak değil, yeniden kurgulanabilir ve dönüştürülebilir bir 
süreç olarak görmelerini sağlamaktadır. Bu türden sorgulama 
alıştırmaları sessiz kalmak yerine söz alan, güç dengesini kötüye 
kullanmak yerine dayanışma kuran, farklılıklarla alay etmek yeri-
ne merak eden, korku ve kaygı yerine umut ve cesaret üreten 
davranış biçimlerini görünür kılmaktadır. 

Uyaran olarak sunulan bir felsefi romanda karakterlerin kendi 
tutarsızlıklarıyla yüzleşmeleri değerler arası ilişkileri, düşünmele-
rine yol açtığından bu durum çocukları, ahlaki durumların karma-
şıklığı ve belirsizliği konusunda duyarlı hâle getirmeye çalışmak-
tadır.69 Zorbalık davranışı, tutarlılık açısından sorgulandığında şu 
sorular gündeme gelmektedir: “Adaletin önemli olduğunu söyle-
yen biri, zayıf bir arkadaşına nasıl haksızlık eder?” ve “Saygı bek-
leyen bir öğrenci, başkalarını alçaltarak nasıl saygı görebileceğini 
düşünür?” Lipman ve diğerlerinin ileri sürdüğü üzere mantıksal 
muhakeme yetilerini geliştirmiş olan çocuklar, neyin geçerli neyin 
geçersiz bir akıl yürütme olduğunu ayırt edebilir hâle gelirken 

 
68 a.g.e., s. 166-168. 
69 a.g.e., s. 176. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 257

akıl yürütmede tutarsızlığa düşme ihtimalleri azalıp düşünme 
biçimleri davranışları da uyumlu hâle gelmektedir.70 İşte bu ne-
denle değerler eğitimi için mantıksal düşünmenin öğrenilmesi 
gereklidir. Çünkü çocuklar, yaşamlarına yön veren değerleri ayık-
lamada mantıksal becerilerini kullanabilmelerini ve neyin önemli, 
neyin önemsiz olduğunu ayırt etmelerini sağlayacak ölçütleri ve 
böylece yaşamlarının temel düzeni içinde neyin yerli yerinde 
olduğunu, neyin ise bu düzene uymadığını daha iyi anlamakta-
dır.71 Nitekim P4C tartışmaları, zorbalık yapan çocuğu suçlamak 
için değil, kendi düşünceleriyle eylemleri arasındaki çelişkiyi 
görmesine yardım etmek için mantıksal çözümlemeyi devreye 
sokmaktadır. Böylece zorbalık, yalnızca dışsal bir kural ihlali de-
ğil, çocuğun kendi yaşam yönelimi ve değer sistemi içindeki bir 
tutarsızlık olarak belirginleşmektedir. İşte bu farkındalık, değerle-
rin içselleştirilmesi ve ahlaki yargının gelişimi açısından kritik-
tir.72 Öyleyse Sharp, Lipman ve Oscanyan’ın çizdiği çerçeveye 
dayalı olarak P4C, zorbalık problemini: 

• Çocuğun akıl sahibi bir özne olarak tanınması, 
• Sınıfın karşılıklı saygı ve iş birliğine dayalı bir topluluk ola-

rak örgütlenmesi, 
• Duygu ile düşüncenin bütünleştirilmesi, 
• Olgu–değer ilişkisinin açığa çıkarılması, 
• Değerlendirme sürecinin çocukla birlikte yürütülmesi, 
• Ahlaki hayal gücünün sistematik biçimde geliştirilmesi, 
• Uyaranla birlikte örnek durumlar aracılığıyla modeller su-

nulması, 
• Tutarlılık merkezli mantıksal sorgulamanın ahlaki yargıyla 

ilişkilendirilmesi üzerinden ele aldığını ileri sürmek müm-
kündür. 

 
Bu nedenle zorbalık P4C temelli eğitim eksikliğine bağlı değer 

kazanımının niteliğiyle doğrudan ilişkili bir ahlaki gelişim sorunu 
olarak karşımıza çıkmaktadır. Değerlerin, duygusal ve bilişsel 
süreçlerle birlikte, somut ilişkiler ve topluluk deneyimi içinde 
sorgulanıp içselleştirildiği ölçüde, zorbalığın ortaya çıkma olasılığı 
azalmakla birlikte ortaya çıktığında ise hem fail hem tanık hem de 

 
70 a.g.e., s. 180. 
71 a.g.e., s. 180-181. 
72 a.g.e., s. 178-179. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 258

mağdur açısından yeni düşünme ve eyleme biçimlerinin gelişti-
rilmesi mümkün hâle gelmektedir. 

P4C çocukları yalnızca doğru cevabı bulmaya değil, bir duru-
mun neden doğru ya da yanlış olduğuna dair gerekçeli düşünme-
ye teşvik ettiğinden zorbalık gibi karmaşık bir etik problemi, so-
yut kalıplaşmış kurallar üzerinden değil, öğrencilerin kendi ya-
şantılarıyla akıl yürütmeleri üzerinden ele almaktadır. Öğrenciler, 
P4C oturumlarında adalet, saygı, eşitlik ve sorumluluk gibi kav-
ramları tartışırken zorbalığın hangi değerleri ihlal ettiğini somut 
olarak fark etmesi, davranış değişiminin en güçlü ön koşuludur. 
Çünkü öğrencilerin bir davranışın neden yanlış olduğunu içsel 
gerekçelerle anlaması, bu davranıştan uzak durmaları açısından 
çok daha kalıcı hâle gelmektedir. Öte yandan bilişsel kazanımın 
yanı sıra Lipman özenli düşünme kavramıyla öğrencilerin empati 
geliştirmelerini, başkalarının duygularını anlamalarını ve onların 
yerine kendilerini koymalarını desteklemektedir.73 Bu açıdan 
özenli düşünmenin kazanımı da zorbalığın en önemli sebeplerin-
den biri olan duygusal kopukluk, gibi faktörleri azalmaktadır. Bu 
açıdan öğrenciler, bir zorbalık durumunda mağdurun ne hissetti-
ğini anlamaya başladığında hem fail olma ihtimalleri azalır hem 
de tanık oldukları durumlarda daha duyarlı davranmaları müm-
kün hale gelmektedir. 

P4C’nin sorgulama topluluğu yaklaşımı, öğrenciler arasındaki 
iletişim biçimlerini dönüştürerek söz kesmeden dinleme, karşısın-
dakine saygı gösterme, düşüncelerini güvenle ifade etme ve çoğul 
bakış açılarını kabul etme gibi beceriler, sınıf atmosferini güçlen-
dirmektedir. Böylece dışlayıcı, rekabetçi ve saldırgan ilişkilerin 
yerine kapsayıcı ve destekleyici bir sosyal yapı kurulmuş olup 
sağlıklı bir sınıf iklimi ise zorbalığın ortaya çıkma ihtimalini doğal 
olarak azaltmaktadır. Çünkü bu süreçte öğrenciler bireysel etik 
farkındalık ile toplumsal sorumluluk duygularını bir arada güç-
lendirmektedir. Örneğin bir haksızlık karşısında sessiz kalmanın 
zorbalığın bir parçası olmak anlamına gelebileceğini fark etmeleri, 
onların tanık oldukları durumlarda etik değerlere uygun seçimler 
yapmalarına yönlendirmektedir. Böylece P4C’nin zorbalığa karşı 
hem bireysel hem de kolektif etik bir inşa ettiği anlaşılmaktadır. 

Tüm bu özellikleriyle P4C, zorbalık problemine doğrudan mü-
dahale eden bir disiplin programı sunmamaktadır. Ancak zorbalı-

 
73 Lipman, Thinking in Education, s. 261-271. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 259

ğın altında yatan ahlaki, bilişsel ve ilişkisel mekanizmaları dönüş-
türdüğü için etkili bir çözüm modeli hâline gelmektedir. Zorbalık-
la mücadele için kurallar yeterli olmadığından düşünme biçimleri 
ve değer algıları değimiyle davranış da değişikliğinin sağlanması 
gerekmektedir. P4C, tam da bu değişikliği sağlayarak öğrencilerin 
hem kendilerine hem de başkalarına karşı daha duyarlı, adil ve 
sorumlu davranmalarını mümkün kılmaktadır. Öte yandan P4C, 
zorbalığı yalnızca baskılayan değildir. Aksine onu üreten dina-
mikleri başka bir ifadeyle zorbalığa neden olabilecek düşünce ve 
davranışları dönüştüren bir yaklaşımdır. Öğrencilerin ahlaki mu-
hakeme yeteneklerini, empati becerilerini ve ilişkisel farkındalık-
larını güçlendirmektedir. Sonuç olarak yapılan kuramsal ve uygu-
lama analizlerinden anlaşılacağı üzere P4C’yi zorbalığın önlenme-
si ve azaltılması için güçlü, kalıcı ve bütüncül bir pedagojik çözüm 
olarak değerlendirmek mümkündür. O halde P4C’nin bireydeki 
ahlaki gelişimi toplumsal etkiyle buluşturarak zorbalık problemi 
üzerindeki çözüm niteliğindeki etkisi, sosyal problemlerin çözü-
müne yönelik bir zemin hazırlamaktadır.  

 

4. P4C’nin Sosyal Problemler 
Karşısındaki Çözüm Potansiyeli 

Hak ihlallerinden ekonomik eşitsizliklere, ayrımcılıktan çevre-
sel tahribata, toplumsal krizlerden zorbalık biçimlerine kadar 
geniş bir yelpazede derinleşen sosyal sorunlar, çalışmanın birinci 
bölümünde ele alındığı üzere, tek başına yapısal politikaların ek-
sikliğinden kaynaklanmayıp bireylerin ve toplulukların değer, 
tutum ve düşünme becerileri yetersizliğinden de beslenmektedir. 
Sosyal problemlerin çoğu, yalnızca dışsal ve sistemsel sebeplerle 
açıklanamayacak ölçüde gündelik etkileşimlere, ahlaki karar sü-
reçlerine, toplumsal ilişkilerin niteliğine ve bireylerin sosyal dün-
yayı kavrayış biçimlerine bağlı olarak şekillenmektedir. Bu neden-
le bu sorunların en aza indirgenmesi veya çözümü kurumsal ve 
hukuksal düzenlemeler kadar, bireylerin sahip olduğu bilişsel, 
duyuşsal ve etik niteliklerin güçlendirilmesini de zorunlu kılmak-
tadır. Peki bu sorunları aşmak için gerekli olan nitelikler nelerdir? 

Toplumsal yapının sürdürülebilirliği, bireylerin değer yönelim-
lerinin niteliği ve etik duyarlılıklarının gelişmişliği ile doğrudan 
ilişkilidir. Bu açıdan etik duyarlılık, bireyin başkalarının ihtiyaçla-



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 260

rını, kırılganlıklarını ve haklarını fark etmesini sağlayarak sosyal 
problemlere yönelik bilinçli tepkiler üretmesine imkân sunmakta-
dır.74 Eleştirel düşünme ise bireyin sosyal olayları gerekçelendir-
me, neden-sonuç ilişkilerini analiz etme ve karşılaşılan sorunlara 
rasyonel çözüm yolları geliştirme kapasitesini artırmaktadır.75 
Günümüz toplumlarında bu iki boyutun birbirini tamamlayan bir 
bütünlük içinde ele alınmaması, sosyal problemlerin yüzeysel 
çözümlerle geçici olarak yönetilmesine yol açmakta; kalıcı iyileş-
me ise gerçekleşememektedir. 

Demokratik yurttaşlık ve sosyal sorumluluk bilinci, bireyin 
hem kendisinin hem de başkalarının iyi oluşuna yönelik sorumlu-
luk taşımasını gerektirdiğinden bu bilinç, aynı zamanda toplumsal 
yükümlülüklerini yerine getiren aktif yurttaşlar olmalarını sağla-
maktadır.76 Empati, sosyal ilişkilerin niteliğini doğrudan belirle-
yen temel bir yetkinlik olup bireyin başkalarının düşüncelerini 
anlayabilme kapasitesi hem ayrımcılık hem de zorbalık gibi so-
runların önlenmesinde kritik bir role sahiptir.77 Çünkü empati 
ahlaki gelişimin temel bileşeni olduğundan empati düzeyi gelişmiş 
bireyler daha duyarlı ve barışçıl olması bakımından saldırganlık 
veya şiddet gibi davranışların azalmasına katkı sağlamaktadır.78 

Öte yandan sosyal problemleri en aza indirebilmek için bir di-
ğer gereklilik ortak iyilik bilinci ve toplumsal dayanışmadır. Çev-
resel farkındalık ise çağdaş toplumlarda küresel düzeyde etkileri 
bulunan iklim krizi ve çevre sorunlarının yönetilmesinde merkezî 
bir konuma sahip olması bakımından bireylerin çevresel sorumlu-
luk duygusu geliştirmeleri, sürdürülebilir toplumsal yaşamın te-
mel koşullarından biridir.79 Bununla birlikte ahlaki muhakeme 
becerisi kazanımı, bireylerin karşılaştıkları etik ikilemleri tutarlı, 
rasyonel ve gerekçelendirilmiş biçimde değerlendirmelerine im-
kan tanımaktadır. Kohlberg’in ahlaki muhakeme düzeyinin geli-

 
74 Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach 

Respect and Responsibility, New York: Bantam Books, 1991. 
75 Lipman, Thinking in Education, s.205-242. 
76 Will Kymlicka, Wayne Norman, “Return of the Citizen: A Survey of Recent 

Work on Citizenship Theory,” Ethics, C. 104, S. 2, 1994, s. 352–381. 
77 Martin L. Hoffman, Empathy and Moral Development: Implications for 

Caring and Justice, Cambridge: Cambridge University Press, 2000, s.29-53. 
78 a.g.e, s. 92-128. 
79 David W. Orr, Ecological Literacy: Education and the Transition to a 

Postmodern World, Albany: State University of New York Press, 1992. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 261

şiminin davranışları doğrudan etkilediğini vurgulamaktadır.80 
Buna göre yüksek ahlaki muhakeme becerisine sahip bireyler etik 
değerleri günlük etkileşimlerinde davranışa dönüştürme eğilimin-
dedir.81 

Çatışma çözme becerileri ve diyalojik iletişim, modern toplum-
ların çeşitlilik içeren yapıları düşünüldüğünde giderek önem ka-
zanan diğer iki yetkinliktir. Deutsch için çatışmaların yapıcı bi-
çimde yönetilebilmesi, bireylerin karşıt çıkarları müzakere ede-
bilme, gerilimi şiddete başvurmadan çözebilme ve ortak yarar 
arayabilme kapasitesine bağlıdır.82 Çatışma çözme becerisi, birey-
lerin karşıt çıkarlar ve görüş ayrılıkları gibi yaşadığı duygusal 
gerilimler karşısında yapıcı stratejiler geliştirebilmesini sağlamak-
tadır. Diyalojik iletişim de Habermes’ın iletişimsel eylem kura-
mında görüldüğü üzere bireylerin gerekçelerini açıkça ifade ettiği, 
karşı tarafın görüşünü anlamaya çalıştığı ve ortak anlam üretme-
ye yöneldiği bir etkileşim biçimidir.83 Bu kapsamda söz konusu iki 
yeti dinlemeden yargılama, ön yargıların sorgulanmaması, kutup-
laştırıcı söylemlere göre hareket etme ve bunların beraberinde 
getirdiği zorbalık, ayrımcılık ve hak ihlalleri problemlerindeki 
döngüyü kırmaktadır. Çünkü çatışma çözme becerileri gerilimi 
yöneterek söz konusu problemleri önleyici bir niteliğe sahipken, 
diyalojik iletişim, karşılıklı anlayışa dayalı ortak çözüm üretimini 
güçlendirmektedir.   

Tüm bu bileşenler, sosyal problemleri yalnızca dışsal birer top-
lumsal olgu olarak değil, bireylerin düşünme biçimleri, etik yöne-
limleri ve ilişki kurma pratikleriyle iç içe geçmiş çok katmanlı 
süreçler olarak ele almak gerektiğini göstermektedir. Bu nedenle 
sosyal problemlerin çözümünde bireylerin etik duyarlılık, empati, 
eleştirel ve yaratıcı düşünme, demokratik tutum, çatışma çözme 
ve moral muhakeme becerileriyle donatılması, toplumsal dönü-
şümün vazgeçilmez bir şartı olduğu anlaşılmaktadır. Bu çerçeve, 
bu yetkinliklerin sistematik biçimde geliştirilmesini mümkün 

 
80 Kohlberg, The Philosophy of Moral Development: Moral Stages and the Idea 

of Justice, s. 170-176. 
81 a.g.e., s. 409-430. 
82 Morton Deutsch, The Resolution of Conflict: Constructive and Destructive 

Processes, New Haven: Yale University Press, 1973. 
83 Jürgen Habermas, The Theory of Communicative Action, Volume 1: Reason 

and the Rationalization of Society, çev. Thomas McCarthy, Boston: Beacon 
Press, 1984. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 262

kılan pedagojik yapıların gerekliliğini açıkça ortaya koyduğun-
dan, P4C yöntemiyle doğrudan ilişkilidir. 

Hak ihlalleri, ayrımcılık, zorbalık ve şiddet gibi sosyal prob-
lemlerin altında yatan en temel faktör bireylerin etik ilkeleri içsel-
leştirmemesi ve moral gerekçelendirme süreçlerinin yeterince 
gelişmemesiyle ilişkilidir. Lickona’nın ileri sürdüğü üzere, bireyle-
rin bilişsel -cognitive- ve duyuşsal -affective- düzeyde güçlü bir 
değer yönelimi geliştirmemeleri, adalet ve saygı gibi temel ilkeler-
le uyumlu davranışlar üretmelerini zorlaştırmaktadır.84 Çünkü 
değerlerin sadece kavramsal olarak bilinmesi, etik davranışın 
ortaya çıkması için yeterli olmayıp değerlerin davranışa dönüş-
mesi için bireyin etik bir farkındalık geliştirmesi, eylemlerinin 
sonuçlarını değerlendirebilmesi ve bunları moral bir perspektiften 
yorumlayabilmesi gerekmektedir. 

Etik duyarlılığın gelişmesi, bireyin kendi davranışlarının baş-
kaları üzerindeki etkilerini tanımasına, sosyal ilişkilerde zarar 
verici eğilimleri fark etmesine ve buna göre sorumlu kararlar 
almasına imkân tanıdığından etik duyarlılık, toplumsal yaşamın 
niteliğini belirleyen temel bir gereklilik olarak görülmektedir. Etik 
duyarlılığı gelişmiş bireyler, sosyal problemlere karşı daha dikkat-
li, kapsayıcı ve hak temelli tepkiler vermesi mümkün olması ba-
kımından bu durum hem mikro hem de makro ölçekte sosyal 
uyumun güçlenmesine katkı sunmaktadır. Bu nedenle bireylerin 
moral muhakeme becerilerinin güçlendirilmesi, sosyal problemle-
rin önlenmesinde kritik bir role sahiptir. Çünkü moral veya ahlaki 
muhakeme kapasitesi gelişmemiş bireyler, karşılaştıkları etik 
ikilemleri yüzeysel normlara, geleneksel otoritelere veya grup 
baskısına dayanarak çözme eğilimindedir. Bu durumda ayrımcılık 
gibi sorunların yeniden üretilmesi ve zorbalık gibi bireyler arası 
sorunların ise görünmez biçimde sürmesine zemin hazırlaması 
kaçınılmazdır. Buna karşılık, moral muhakemesi gelişmiş bireyle-
rin etik kararları daha tutarlı, gerekçelendirilmiş ve evrensel insan 
hakları ilkeleriyle uyumlu olması, sosyal problemlerin erken aşa-
mada fark edilmesini ve önleyici nitelikte tepkiler verilmesini 
destekleyici etkisi vardır. Bu bağlamda sosyal problemleri en aza 
indirmek, etik duyarlılık, değer farkındalığı ve moral muhakeme 
gibi niteliklerle bireyin içsel değer sistemiyle ele alınması gerekti-

 
84 Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach 

Respect and Responsibility, New York: Bantam Books, 1991. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 263

ğini göstermektedir. 
Eşitsizlik, ayrımcılık, hak ihlalleri veya toplumsal manipülas-

yon biçimleri, çoğu zaman sorgulama kültürünün zayıf olduğu, 
otoriteye eleştirel mesafe geliştiremeyen ya da doğru- yanlışı ayırt 
etmekte güçlük çeken veya her duyduğunu sorgulamadan kolayca 
inanan toplumsal yapılarda yaygınlaşmaktadır. Kamusal alanda 
görülen yanlış bilgi dolaşımları, popülist söylemler, önyargılar ve 
kutuplaştırıcı yaklaşımlar, eleştirel düşünme becerisi gelişmemiş 
bireylerin karar alma süreçlerini doğrudan etkileyerek çeşitli 
olaylarla birlikte sosyal problemlerin sürekliliğine zemin hazırla-
maktadır. Bu durum, bireylerin hem bilişsel eksikliklerinden hem 
de düşünsel özerklik ve rasyonel değerlendirme becerilerinin 
desteklenmemesinden kaynaklanmaktadır. 

Dewey açısından demokratik yaşamın sürdürebilirliği ancak 
bireylerin “yansıtıcı eylem” kapasitesine sahip olmalarına bağlı-
dır.85 Ona göre yansıtıcı eylem, bireyin bir durumla karşılaşıldı-
ğında alışkanlığa dayalı tepkiler vermek yerine, problemi tanım-
lanma, alternatif çözüm yollarını değerlendirme ve eylemlerin 
bilinçli gerekçelere dayandırma anlamına gelmektedir. Bu süreç, 
demokratik toplumların işleyişi için zorunlu bir nitelik olup eleşti-
rel düşünmenin temelini oluşturmaktadır.  

Eleştirel düşünme, bireyin karşılaştığı bunun sonucunda elde 
edilen bilgileri ve kanıtları değerlendirmesini ve önyargıların 
farkında olmasını sağlamaktadır. Ennis Critical Thinking adlı ese-
rinde eleştirel düşünmeyi “neye inanılacağı ve ne yapılacağına 
karar verirken mantıklı, yansıtıcı ve kanıta dayalı düşünme” ola-
rak tanımlamaktadır.86 Bu tanımdan anlaşılacağı üzere eleştirel 
düşünmenin bir değerlendirme süreci olmanın ötesinde bireyin 
etik, siyasal ve sosyal kararlarını doğrudan etkileyen bir akıl yü-
rütme biçimi olduğunu göstermektedir. Benzer şekilde Paul ve 
Elder’in ise eleştirel düşünmeyi, bireyin düşüncesini doğruluk, 
tutarlılık ve açıklık gibi evrensel standartlara göre düşünmeyi 
geliştirme amacıyla çözümleme ve değerlendirme sanatı olduğunu 
vurguladığı görülmektedir.87 Bu perspektiflerden hareketle eleşti-

 
85 Deewy, Democracy and Education, s. 163-166. 
86 Robert H. Ennis, Critical Thinking, Upper Saddle River, NJ: Prentice Hall, 

1996. 
87 Richard Paul, Linda Elder, The Miniature Guide to Critical Thinking: Con-

cepts and Tools, 8. b., Tomales, CA: The Foundation for Critical Thinking, 
2014. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 264

rel düşünme becerisi zayıf olduğunda, bireyler karmaşık toplum-
sal sorunlara yüzeysel açıklamalar getiren söylemlere kolaylıkla 
yönelmekte ve ayrımcı tutumları sorgulamadan benimseyebilme-
leri kolaylaşacağını ileri sürmek mümkündür. Irkçılık, cinsiyetçi-
lik, kültürel ayrımcılık veya dini hoşgörüsüzlük gibi yapısal so-
runların yeniden üretilmesinde, eleştirel sorgulamanın eksikliği 
belirleyici bir rol oynamaktadır. Bu bağlamda eleştirel düşünme, 
bireyin sosyal adaletsizlikleri fark etmesini, bunların nedenlerini 
sorgulamasını ve çözüm üretme konusunda sorumluluk almasını 
sağladığından eleştirel düşünme, sadece kişisel bir zihinsel süreç 
olarak değil, kamusal etik açısından da zorunlu bir nitelik olarak 
değerlendirilmelidir. Nitekim eleştirel düşünme becerisine sahip 
bireyler, ayrımcı söylemlere karşı direnç gösterebileceği gibi de-
mokratik katılım süreçlerinde de pasif değil, daha bilinçli roller 
üstlenerek toplumsal ilişkilerde daha adil tutumlar geliştirebilmesi 
mümkündür. 

Eşitsizlik, ayrımcılık, siyasal baskı, ifade özgürlüğü ihlalleri ve 
toplumsal kutuplaşma, demokratik yurttaşlık kültürünün zayıf 
olduğu toplumlarda daha yaygın biçimde ortaya çıkmakla birlikte 
bu toplumlarda bireylerin siyasal süreçlere katılımı yüzeysel kalıp 
kamusal sorunlara ilişkin değerlendirmeler çoğu zaman duygusal, 
dogmatik veya grup bağlılıklarına dayalı biçimde şekillenmekte-
dir. Bu durum, sosyal sorunların çözümünde ortak aklın ve eşit 
katılımın zayıflamasına neden olmaktadır. 

Gutmann’a göre demokratik yurttaşlık, oy verme davranışının 
ötesinde olup eleştirel değerlendirme, kamusal akıl yürütme, fark-
lılıklarla müzakere edebilme başka bir ifadeyle kendinden farklı 
düşünen veya inanan insanlarla çatışmadan anlaşabilme ve ortak 
yarara yönelik sorumluluk alma gibi birçok yetkinliği gerektir-
mektedir.88 Demokratik yurttaş yalnızca siyasi hakların sahip 
olduğu bir birey olarak bu hakların korunması ve genişletilmesi 
için aktif katkı sunan bir özne konumundadır. Bu anlamda de-
mokratik yurttaşlık, bireyin hem siyasal hem de sosyal alandaki 
davranışlarını belirleyen normatif bir çerçeve niteliği taşıdığından 
demokratik değerleri içselleştiren bireylerin, toplumsal krizlere 
karşı daha dirençli ve ayrımcılık biçimlerine karşı daha duyarlı 
olması mümkündür. Westheimer ve Kahne’nin yurttaşlık tipoloji-

 
88 Amy Gutmann, Democratic Education, Rev. ed., Princeton, NJ: Princeton 

University Press, 1999. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 265

si, demokratik toplumlarda aktif yurttaşın eleştiren, katılan, sor-
gulayan ve toplumsal sorumluluk üstlenen birey olduğunu ortaya 
koyarak bu tip yurttaşların sosyal adaletsizliklere karşı daha du-
yarlı olmakta ve toplumda eşitliği destekleyen politikaların oluş-
masına katkı sunduğunu vurgulamaktadır.89 Öyleyse toplumsal 
katılım düzeyi arttıkça bireylerin siyasal süreçlere ilişkin farkın-
dalığı da artarak hak ihlallerine, ayrımcı uygulamalara veya otori-
ter eğilimlere karşı daha güçlü bir toplumsal denetim oluşturdu-
ğunu söylemek mümkündür. Bu bağlamda Norris, demokratik 
katılımın düşük olduğu toplumlarda siyasal meşruiyet krizlerinin, 
yozlaşma eğilimlerinin ve kutuplaşmanın daha yüksek olduğunu 
buna karşılık aktif katılımın olduğu bağlamlarda yurttaşlar kamu-
sal meseleleri tartışma, çözüm üretme ve karar alma süreçlerine 
katkı sunduğundan demokratik yapının sürdürülebilirliğini güç-
lendirdiğini belirtmektedir.90 Öte yandan demokratik yurttaşlık 
özellikle siyasal, kültürel ve dini çeşitliliğin yüksek olduğu top-
lumlarda sosyal bütünlüğü destekleyen bir işleve sahiptir. Farklı-
lıklarla bir arada yaşama, ancak bireylerin çoğulculuğu anlamlan-
dırabilmesi, farklı perspektiflere saygı gösterebilmesi ve ortak 
yarara yönelik iş birliğine açık olmasıyla mümkün olduğundan 
demokratik yurttaşlık, etik sorumlulukların ve sosyal duyarlılıkla-
rın bütünleşmiş bir formu olarak değerlendirilmelidir. 

Hava, su ve toprak kirliliği, iklim değişikliği, biyoçeşitlilik 
kaybı gibi çevre sorunları yalnızca teknolojik, ekonomik veya 
politik yetersizliklerin sonucu değildir. Bu sorunlar aynı zamanda 
bireylerde ve toplum genelinde gelişmemiş bir çevresel etik bilin-
cinin ürünüdür. Çevreye ilişkin tutumların büyük ölçüde değer 
yönelimleri, etik duyarlılık, uzun vadeli düşünme ve insan-doğa 
ilişkisini anlama biçimleri tarafından belirlendiği görülmektedir. 
Bu nedenle çevresel krizlerin kökeni, yalnızca bilimsel ya da tek-
nik eksikliklerle değil, bireylerin ekolojik sorumluluk alma kapasi-
tesindeki sınırlılıkla da yakından ilişkilidir. Bu kapsamda Car-
son’ın Silent Spring ile yaptığı erken uyarılar, çevre tahribatının 
ekolojik bir problem olmanın altında değer yönelimleri, toplumsal 
tercihler ve politik önceliklerle ilişkili bir etik sorun bulunduğunu 

 
89 Joel Westheimer, Joseph Kahne, “What Kind of Citizen? The Politics of 

Educating for Democracy,” American Educational Research Journal, C. 41, 
S. 2, 2004, s. 237–269. 

90 Pippa Norris, Democratic Deficit: Critical Citizens Revisited, Cambridge: 
Cambridge University Press, 2011. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 266

belirginleştirmiştir.91 Nitekim bu eserle birlikte sürdürülebilirlik 
literatürü, çevresel problemlerin çözümünde bireysel farkındalık, 
kolektif sorumluluk için düşünme becerilerinin kritik rolünü vur-
gulamaya başladığı görülmektedir. Öyle ki sürdürülebilirlik yakla-
şımı, insan faaliyetlerinin doğa üzerindeki etkilerini değerlendi-
rirken yalnızca mevcut nesilleri değil, gelecekteki nesilleri de he–
saba katmayı gerektiren ahlaki bir bakış sunmaktadır.92 

Sürdürülebilirlik bilincine sahip bireyler, sorumluluk, insan 
hakları, toplumsal adalet ve kuşaklar arası eşitlik ilkeleriyle doğ-
rudan bağlantılı olarak doğal kaynakların korunmasını etik ve 
toplumsal bir yükümlülük olarak değerlendirmektedir. Dobson’a 
göre çevre etiği, bireylerin çevreye yönelik tutumlarının adalet, 
sorumluluk ve özen gibi etik ilkelerle bütünleşmesini gerektir-
mektedir.93 Bu perspektif, çevre sorunlarını davranışsal ve etik 
dönüşümlerle ele alınmasının gerekliliğini ortaya koymaktadır. 
Bu açıdan çevresel etik bilincinin gelişmemesi, çıkar ve tüketim 
odaklı davranışlara yönelmeye yol açarak doğal kaynakların aşırı 
kullanımına, atık üretiminin artmasına ve ekosistem dengesinin 
bozulmasına yol açmaktadır. Buna karşılık çevresel etik bilince 
sahip bireylerin, karbon ayak izi azaltma, geri dönüşüm, enerji 
tasarrufu, doğa koruma gibi davranışları daha yüksek oranda 
benimsediği çeşitli araştırmalar tarafından doğrulanmaktadır.94 Bu 
açıdan iklim değişikliği ve ekolojik krizler, kolektif bir çaba gerek-
tiren sorunlar olduğundan bu sorunların çözümünde toplumsal 
katılım ve ekolojik sorumluluk kültürünün geliştirilmesi zorunlu 
olup bireylerin ekosistemle uyumlu bir yaşam anlayışı geliştirme-
si hem sosyal bütünlük hem de gezegenin sürdürülebilirliği açı-
sından kritik bir gereklilik olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Hak ihlalleri, yoksulluk, bağımlılıklar, suç ve şiddet gibi top-
lumsal sorunların çözümü tek başına devlet politikalarına veya 
hukuksal düzenlemelere bırakılmaması gerekmektedir. Çünkü bu 
sorunların etkili bir biçimde azaltılabilmesi, bireylerin sosyal so-

 
91 Rachel Carson, Silent Spring, Boston: Houghton Mifflin, 1962. 
92 Jonas, Hans. The Imperative of Responsibility: In Search of an Ethics for the 

Technological Age. Chicago: University of Chicago Press, 1984. 
93 Andrew Dobson, Justice and the Environment: Conceptions of Environmen-

tal Sustainability and Dimensions of Social Justice, Oxford: Oxford Univer-
sity Press, 1998. 

94 Paul C. Stern, “Toward a Coherent Theory of Environmentally Significant 
Behavior,” Journal of Social Issues, C. 56, S. 3, 2000, s. 407–424. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 267

rumluluk üstlenmesi, duyarlılık geliştirmesi ve dayanışma temelli 
bir toplumsal kültürle mümkündür. Sosyal sorunlar, bireylerin 
tutumları, değer sistemleri, davranış örüntüleri ve sosyal ilişkiler-
deki pratikler üzerinden başka bir ifadeyle düşünce ve davranışla-
rın değişmemesiyle kendini tekrar etmeye devam etmesi kaçınıl-
mazdır. Tam da bu nedenle söz konusu sorunların çözümü için 
toplumsal dönüşüm amacıyla kamusal politika ile bireysel etik 
sorumluluğun birlikte işlemesini gerektirmektedir.  

Okulların karakteri erdem temelli yaklaşımlarla geliştirilmesi 
gerektiğini ileri süren Arthur açısından toplumsal değerlerin içsel-
leştirilmesinin bireylerin eylemlerini sadece kişisel çıkarlar üze-
rinden değil, toplumsal sonuçlar bağlamında değerlendirmelerine 
imkân sağlamaktadır.95 Bu bakış açısı, bireylerin kendi davranışla-
rının başkalarının yaşam koşulları üzerindeki etkilerini fark etme-
lerini ve ortak iyiliğe katkı sağlayacak biçimde hareket etmeleri-
nin gerekliliğini ortaya koymaktadır. Toplumsal değerlerin içsel-
leştirilmesi, bireylerin sosyal adaletsizliklere karşı daha duyarlı 
olmasını ve toplumsal sorunları kişisel sorumluluk alanlarıyla 
ilişkili bir gerçeklik olarak görmesini sağlamaktadır. 

Sosyal sorumluluk bilincine sahip bireyler, toplumsal sorunla-
ra kayıtsız kalmayıp gönüllülük, dayanışma, yardımseverlik ve 
toplumsal katılım gibi davranışlarla sosyal yapıyı güçlendirmek-
tedir. Bu bireyler, kendi çıkarlarını önceleyen davranış modelle-
rinden uzaklaşarak, toplumsal bütünlüğü ve ortak yararı gözeten 
bir etik tutuma yönelmektedir. Aristoteles’in bakışından baktığı-
mızda toplumda birlik ve uyumun sürdürülmesi veya toplumsal 
düzenin istikrarı, bireylerin ortak iyiye yönelik eylemleri sayesin-
de mümkün hale gelebilmektedir. Çünkü erdemli bir birey hem 
kendisi hem de yaşadığı toplum için iyi olanı gözeteceğinden 
Aristoteles’in erdem etiği perspektifinden bakıldığında sosyal 
sorumlulukla birlikte erdemli yaşamın koşuludur.96 

Modern toplumlardan sosyal sermayenin işleyişini analiz eden 
Putnam açısından dayanışma ve güvene dayalı ilişkilerin toplum-
sal yaşamın kalitesini belirleyen temel etkenlere karşılık gelmek-

 
95 James Arthur, Kristján Kristjánsson, Tom Harrison, Wouter Sanderse, 

David Wright, Teaching Character and Virtue in Schools, London: Routled-
ge, 2017. 

96 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, çev. Saffet Babür, 20.b., İstanbul: Bilgesu 
Yayıncılık, 2020. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 268

tedir.97 Bu bağlamda yüksek sosyal sermayeye sahip veya sosyal 
sorumluluk bilincinin yüksek olduğu toplumlarda bireylerin ortak 
sorunlara yönelik iş birliği yapma eğilimleri artmakta, toplumsal 
dayanıklılık güçlenmektedir. Ancak toplumsal duyarlılığın geliş-
memesi, yoksulluk, şiddet, bağımlılık ve sosyal dışlanma gibi so-
runların görünmemesine başka bir deyişle sıradanlaşıp yok sayıl-
masına yol açabileceğinden, bu durum sosyal adaletsizliklerin 
sürmesine zemin hazırlamaktadır. Nussbaum’un Upheavals of 
Thought çalışmasında vurguladığı üzere sosyal adaletin sürdürü-
lebilmesi, bireylerin başkalarının kırılganlıklarını, zayıf alanları 
tanımasına ve empatiye dayalı tavır geliştirmesine bağlıdır.98 Bu 
nedenle toplumsal duyarlılığı gelişmiş bireyler, sosyal risk grupla-
rını tanıma, hak ihlallerini fark etme, eşitsizliklere eleştirel yak-
laşma ve toplumsal sorunlara ilişkin çözüm üretme konusunda 
daha aktif bir tutum benimsemesi açısından söz konusu sorunlar 
karşısında kritik bir role sahiptir. Çünkü bu bireylerin duyarlılık 
seviyesi, toplumda adil ve sorumluluk temelli bir kültürün oluş-
masına katkı sağlamaktadır. Nitekim Sosyal sorumluluk ve top-
lumsal duyarlılık, modern toplumlarda ortak yaşamın sürdürüle-
bilirliği, toplumsal barışın korunması ve sosyal adaletin güçlendi-
rilmesi açısından temel bir gerekliliktir. Bu kavramlar, sadece 
bireylerin kendi yaşamlarını değil, içinde bulundukları toplumu 
da etik bir perspektiften değerlendirmelerini sağlayarak sosyal 
problemlerin çözümünde belirleyici bir rol oynamaktadır. Öte 
yandan ben-merkezci ve bireylerin kendi çıkarlarına odaklanarak 
hareket etmeleri başka bir deyişle sadece kendi çıkarını önceleyen 
eylemler de toplumsal sorunları derinleştiren temel etkenlerdir. 
Kant’ın “insanlığa asla sadece bir araç değil amaç olarak davran” 
ilkesi tam da bu noktada anlam kazanmaktadır.99 Kantçı anlamda 
toplumsal duyarlılık, başkalarının iyiliğini gözeten evrensel bir 
ahlaki yasaya bağlı kalmayı gerektirerek sosyal sorunları aşmak 
için bir zorunluluktur. 

Toplumsal krizler, kutuplaşma, kültürel gerilimler ve zorbalık 

 
97 Robert D. Putnam, Bowling Alone: The Collapse and Revival of American 

Community, New York: Simon & Schuster, 2000. 
98 Nussbaum, Martha C. Upheavals of Thought: The Intelligence of Emotions, 

Cambridge: Cambridge University Press, 2001. 
99 Immanuel Kant, Groundwork of the Metaphysics of Morals, ed. and trans. 

Mary Gregor, Cambridge: Cambridge University Press, 1998, Akademie 
4:429. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 269

türleri, çoğunlukla iletişimin tek yönlü, hiyerarşik veya dışlayıcı 
olduğu ortamlarda ortaya çıkmaktadır. Bu türden ortamlarda 
bireylerin kendilerini ifade etme özgürlüğünü sınırladığı gibi, 
karşılıklı anlamayı engelleyen ve sosyal bağları zayıflatan bir 
etkileşim modeli yaratması kaçınılmazdır.  Böylece bu durum, 
bireylerin farklılıklara kapalı ve karşıt görüşlere karşı savunmacı 
hale gelmesiyle toplumsal gerilimlerin artması ve çeşitli sorunla-
rın daha görünür olmasını beraberinde getirmektedir. Demokratik 
toplumların ancak karşılıklı ve eşit katılıma dayalı bir iletişim 
kültürüyle var olabileceğini ileri süren Habermas’a göre iletişim-
sel eylem, bireylerin birbirlerini yalnızca dinlemeleri değil, aynı 
zamanda gerekçeler üzerinden ikna etmeyi, ileri sürülen temel-
lendirmeleri değerlendirmeyi ve ortak bir anlayış geliştirmeyi 
amaçlayan bir etkileşim biçimidir.100 Bu yaklaşım, iletişimin etik, 
rasyonel ve toplumsal bir işleve sahip olduğunu ortaya koymak-
tadır. 

Diyalojik iletişim becerisine sahip bireyler, farklılıkları tehdit 
unsuru olarak değil, müzakere edilebilir ve öğrenme fırsatları su–
nan bir çeşitlilik alanı olarak gördüğünden karşıt görüşlerle karşı-
laştıklarında savunmacı tepki vermek yerine, gerekçeleri tartış-
mayı, ortak yönleri belirlemeyi ve karşılıklı anlayış geliştirmeyi 
önceleyen bir tutum benimsemektedir. Buber’in “Ben–Sen” ilişkisi 
yaklaşımına göre karşılıklı tanıma ve özneler arası saygıya dayalı 
bir iletişimin çatışma çözümünde temel belirleyicidir.101 Bu bağ-
lamda çatışma çözme becerileri, sadece anlaşmazlıkları sona er-
dirmek için değil, bireylerin sosyal ilişkilerini daha kapsayıcı, adil 
ve yapıcı biçimde sürdürebilmeleri için gerekli koşullardan biridir. 
Deutsch, etkili çatışma çözmenin karşılıklı güven, açık iletişim ve 
iş birliği temelli stratejilerle mümkün olduğunu ifade ederek bu 
becerilerin gelişmediği toplumlarda çatışmalar çoğu zaman reka-
bet, dışlama, güç kullanımı veya şiddet yoluyla çözülmeye çalışıl-
masıyla toplumsal uyumu zayıfladığını vurgulamaktadır.102 Diya-
lojik iletişim becerisinin zayıf olduğu toplumlarda bireyler arasın-
daki yanlış anlamalar artmakta, kalıp yargılar güçlenmekte ve 
sosyal bağlar zayıflamaktadır. Bu tür ortamlarda kültürel gerilim-

 
100 Habermas, The Theory of Communicative Action, s. 86-101. 
101 Martin Buber, I and Thou, çev. Ronald Gregor Smith, London & New 

York: Continuum, 2004. 
102 Morton Deutsch, The Resolution of Conflict: Constructive and Destructive 

Processes, New Haven: Yale University Press, 1973. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 270

ler, politik kutuplaşma ve ilişkisel zorbalık biçimleri hızla yayıla-
bilmekteyken diyalojik iletişimi ve çatışma çözme becerilerini 
güçlü bir biçimde benimseyen toplumlarda, gerilimler daha erken 
fark edilmekte ve şiddete başvurmadan çözülebilmesi mümkün 
hale gelmektedir. Çünkü bu beceriler, toplumsal barışın ve birlikte 
yaşam kültürünün sürdürülebilirliği açısından temel bir gerekli-
liktir. 

Savaşlar, terör olayları, suç, şiddet, bağımlılıklar ve intihar 
oranlarındaki artış gibi geniş ölçekli toplumsal krizler, bireylerin 
psikososyal dayanıklılık düzeylerinin düşük olduğu toplumlarda 
çeşitli sorunların ortaya çıkmasında etkili olmaktadır. Nitekim bu 
tür krizler fiziksel ve ekonomik kayıplarla sınırlı kalmayıp birey-
lerde stres, korku, güvensizlik, umutsuzluk ve davranışsal çözül-
me gibi etkiler yaratmaktadır. Bu nedenle bireylerin krizlerle başa 
çıkabilme kapasiteleri, toplumsal düzeyde dayanıklılığın ve iyi-
leşme hızının belirleyicileri arasında yer almaktadır. Masten, da-
yanıklılığı “bireyin olağanüstü stres, travma, tehdit veya belirsiz-
lik koşullarında dahi uyum gösterebilme kapasitesi” olarak tanım-
layarak psikososyal dayanıklılığın doğuştan gelen üstün bir özel-
lik olmanın aksine geliştirilebilir bir beceri olduğunu vurgulamak-
tadır.103 Bu açıdan dayanıklılığın sağladı duygusal düzenleme, 
problem çözme, sosyal destek arama, umut duygusunu sürdüre-
bilme ve değişen koşullara uyum sağlama gibi bir dizi bileşenlerin 
güçlenmesi, bireylerin toplumsal uyumu sürdürmelerini kolaylaş-
tıracağından sosyal sorunların önüne geçilmesinde etkilidir. 

Psikososyal dayanıklılığı zayıf toplumlarda ise krizler daha 
uzun süreli ve yıkıcı etkilere yol açtığından topluluklar stres al-
tında daha hızlı dağılmakta, agresyon ve şiddet eğilimleri artmak-
ta ve bireyler çözüm üretmek yerine pasifleşme veya umutsuzluk 
davranışlarına yönelmektedir. Bu nedenle psikososyal dayanıklı-
lık, modern toplumlar için yalnızca bireysel bir beceri değil, aynı 
zamanda sosyal uyumun, kamusal güvenliğin ve toplumsal istik-
rarın korunması için zorunlu bir kapasite olarak değerlendiril-
mektedir. Ayrıca kriz yönetimi becerileri güçlü olan bireyler, 
duygusal yoğunluk ve kaygı durumlarında işlevsel davranışlar 
geliştirebilmektedir. Bonanno’nun vurguladığı gibi kriz dönemle-
rinde bilişsel esneklik, mantıksal değerlendirme yapabilme ve 

 
103 Ann S. Masten, “Ordinary Magic: Resilience Processes in Development,” 

American Psychologist, C. 56, S. 3, 2001, s. 227–238. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 271

problem çözme becerileri güçlendikçe şiddet eğilimleri, öfke pat-
lamaları, riskli davranışlar gibi tepkilere başvurmadan daha den-
geli kararlar alarak problem çözme süreçlerine katkı sunabilmeleri 
olanaklı hale gelmektedir.104 

Buraya kadar ele alınan analizlerden anlaşılacağı üzere sosyal 
problemlerin çözümü, sorunların temelinde yer alan bilişsel, etik 
ve duygusal eksiklikler giderilmediği sürece kalıcı bir toplumsal 
dönüşümün gerçekleşmesi mümkün değildir. Sosyal problemlerin 
büyük bir bölümü, bireylerin dünyayı algılama, karar alma, başka-
larıyla ilişki kurma ve değerleri yorumlama biçimleriyle doğrudan 
ilişkili olduğundan bu tür sorunların temelinde olan değer eksikli-
ğine yönelik bireylerin niteliğini belirleyen içsel kapasitelerinin 
geliştirilmesine odaklanmayı gerektirmektedir. Bu kapsamda etik 
duyarlılık, eleştirel düşünme, empati, demokratik yurttaşlık, çev-
resel okuryazarlık, sosyal sorumluluk, diyaloğa dayalı iletişim gibi 
nitelikler hem bireysel hem de toplumsal düzeyde sosyal problem-
lerin önlenmesinde belirleyici bir role sahip olduğu anlaşılmakta-
dır. Öyle ki etik duyarlılığı gelişmiş bireyler hak ihlallerini fark 
edip adil davranma yönünde daha güçlü itici etkenler geliştirebi-
lirken, eleştirel düşünme, bireylerin yanlış bilgiye, manipülasyona 
veya ayrımcı söylemlere karşı dirençli olmasını sağlamaktadır. 
Öte yandan empati ve toplumsal duyarlılık, ilişkisel ve kültürel 
gerilimlerin azaltılmasında temel bir işlev üstlenirken demokratik 
yurttaşlık ve sosyal katılım, birlik ve beraberliğin veya toplumsal 
bütünlüğün pekiştirilmesini, çevresel okuryazarlık ise sürdürüle-
bilir bir yaşam biçiminin gerekliliklerini içselleştirmeye olanak 
sağlamaktadır. Diyaloğa dayalı iletişim ve çatışma çözme becerile-
ri, toplumsal kutuplaşmanın önlenmesinde ve kriz dönemlerinde 
hem bireysel hem de toplumsal düzeyde istikrarın korunmasını 
kolaylaştırmaktadır. 

İşte bu niteliklere sahip olunmadığı durumlarda bireyler hem 
kendi yaşamlarında hem de toplumsal bağlamda risklere daha 
açık hâle gelerek önyargılar, ayrımcı pratikler, şiddet davranışları, 
çevresel duyarsızlık, demokratik katılım eksikliği ve sosyal çö-
zülme gibi sorunlar çok daha kolay ortaya çıkmaktadır. Buna 
karşılık söz konusu yetkinliklerin kazanımıyla sosyal problemle-
rin erken fark edilmesi, önleyici mekanizmaların devreye girmesi 

 
104 George A. Bonanno, “Loss, Trauma, and Human Resilience: Have We 

Underestimated the Human Capacity to Thrive After Extremely Aversive 
Events?” American Psychologist, C. 59, S. 1, 2004, s. 20–28. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 272

ve toplumsal uyum desteklenebilmektedir. Bu nedenle eğitim 
sistemlerinin, bu niteliklerin gelişimini sistematik biçimde destek-
lemesi, sosyal problemlerin üstesinden gelebilmek, bütüncül bir 
toplumsal iyileşme için zorunludur. Çünkü bireylerde bilişsel, etik 
ve duygusal kapasitenin güçlendirilmesi, sürdürülebilir, kapsayıcı 
ve adil bir toplumsal düzenin kurulması için gerekli koşulları 
karşılamaktadır. 

Sosyal problemler, temelde bireylerin etik duyarlılık, eleştirel 
düşünme, empati, sosyal sorumluluk ve diyalojik iletişim gibi 
temel niteliklerinin zayıf olmasından kaynaklandığından sosyal 
problemleri sadece hukuki ya da politik müdahalelerle çözmeye 
çalışmak söz konusu problemleri aşmakta yeterli değildir. Bu 
açıdan toplumsal dönüşüm için bireyden başlayarak bireyin dü-
şünme biçimlerinin, değer yönelimlerinin ve iletişim pratiklerinin 
biçimlendirilmesi oldukça önemlidir. Tam da bu noktada P4C’nin 
sosyal problemlerin kök nedenlerini hedefleyen bütüncül bir dö-
nüştürücü model olarak öne çıktığı açıktır. 

Sosyal problemlerin önemli bir bölümü, bireylerin dünyayı an-
lama, değerlendirme ve etik açıdan değer biçimleriyle doğrudan 
ilişkilidir. Önyargıların sorgulanmadan kabul edilmesi, kalıp yar-
gıların düşünceyi yönlendirmesi, yüzeysel akıl yürütme süreçleri, 
otoriteye koşulsuz bağlılık, dogmatik kabuller ve moral muhake-
me eksikliği; ayrımcılıktan zorbalığa, hak ihlallerinden yanlış bilgi 
temelli tutumlara kadar birçok sosyal sorunun bilişsel temelini 
oluşturur. Bilişsel süreçleri gelişmemiş bireylerin, sosyal olayları 
çok boyutlu değerlendirmesi, farklı perspektifleri tanıması veya 
bir davranışın etik sonuçlarını öngörebilmesi güçleşmektedir. Bu 
nedenle sosyal problemlerin çözümünde bilişsel dönüşüm tamam-
layıcı bir unsurdur. Nitekim P4C yaklaşımı tam da bu ihtiyaçtan 
doğarak bireyleri kendi düşünme süreçlerini izleyebilen, varsa-
yımlarını fark edebilen, akıl yürütmelerini test edebilen, gerekçe 
talep edebilen ve düşüncelerinin etik boyutlarını değerlendirebi-
len aktif özne olmalarını sağlamaktadır. Bu bağlamda P4C tıpkı 
zorbalık problemine olan etkisi gibi öteki sosyal problemleri de 
aşmayı veya azaltmayı mümkün kılan sistematik bir pedagojik 
çerçeve sunmaktadır. Tartışma temelli oturumlarda bireyler yal-
nızca “ne düşündüklerini” değil, “neden böyle düşündüklerini”, 
“hangi gerekçelere dayandıklarını” ve “düşüncelerinin etik sonuç-
larının ne olduğunu” analiz etmesi bakımından bu süreçte dü-
şünme, içerikten bağımsız bir beceri olmaktan çıkıp bilişsel, etik 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 273

ve sosyal süreçleri bütünleştiren bir yapı hâline gelmektedir. Bu 
da sosyal problemlerin ortaya çıkmasına neden olan etkenleri 
doğrudan engelleyici bir işlev sunmaktadır. Çünkü P4C’nin kaza-
nım sağladığı 4C düşünme modeli, bireylerin önyargıları sorgu-
lamalarını, kalıp yargıları çözümlemelerini, otorite söylemlerini 
eleştirmelerini ve bilgi kaynaklarını güvenilirlik açısından değer-
lendirmelerini ve etik duyarlılığı sağlamaktadır. 4C’nin karşılığı 
olan eleştirel, yaratıcı, işbirlikçi özenli düşünme becerileri geliş-
tikçe, ayrımcılığın temelini oluşturan kategorik genellemeler çö-
züldüğü için zayıflamaktadır. Buna paralel olarak bireylerin hak 
ihlalleri karşısında adalet ve sorumluluk konusundaki farkındalık-
larının artması mümkün hale gelmektedir. 

Öte yandan yanlış bilgiye dayalı tutumlar, bilgi kaynağının 
sorgulanmasıyla etkisini yitirerek kalıp yargılar, grup genelleme-
leri yerine bireysel değerlendirmelerin güçlenmesiyle geçerliliği-
nin yitirmesi kaçınılmazdır. Bu gelişmeler, bireyin davranışlarını 
bilinçli biçimde gerekçelendirmesine, tutarlılığını denetlemesine 
ve aynı zamanda etik sorumluluk çerçevesinde konumlandırması-
na olanak tanımaktadır. P4C’nin oluşturduğu düşünme ortamla-
rında birey, davranışının hem kendi iç mantığı hem de toplumsal 
sonuçları açısından değerlendirme yapmayı öğrenmektedir. 
P4C’nin bilişsel süreçlere getirdiği bu dönüşüm, bilişsel farkında-
lık arttığında bireyler, bir eylemin yalnızca sonuçlarını değil, o 
eylemi yönlendiren değerleri, niyetleri ve gerekçeleri de analiz 
edeceğinden etik gelişimi de doğrudan destekleyici niteliktedir. 
Bu da etik sorumluluk bilincinin davranışa yansımasını kolaylaştı-
rarak birey, sosyal ilişkilerde güç kullanımını, ayrımcılığı, dışlayı-
cı söylemleri yalnızca “yanlış” olarak değil, hangi ilke ve gerekçe-
ler açısından sorunlu olduğunu açıklayabilecek bir yetkinliğe 
ulaşmaktadır. Zorbalık, şiddet, dışlama, eşitsizlik ve ayrımcılık 
gibi sorunların önemli bir kısmı, bireylerin başkalarının bakış 
açısını değerlendirme kapasitesinin zayıf olmasından da kaynak-
landığından başkalarının düşüncelerini görmezden gelme, farklı 
perspektifleri kendi deneyim alanına dâhil edememe ve ilişkisel 
durumları tek taraflı yorumlama eğilimi, sosyal ilişkilerde çatış-
mayı artıran temel bilişsel ve duygusal faktörlerdir. Bu nedenle bu 
sorunların çözümü için bireylerin perspektif alma becerisinin ve 
empatik duyarlılığının geliştirilmesi gereklidir. 

Sorgulama veya soruşturma topluluğu modeli, bireylerin hem 
kendi fikirlerini savunmalarını hem de farklı görüşleri bilişsel bir 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 274

mercekten değerlendirmelerini, başkalarının gerekçelerine açıklık 
geliştirmelerini ve anlamayı önceleyen demokratik değerlere da-
yalı bir iletişim biçimi kurmalarını sağlamaktadır. Lipman bu 
beceriyi “özenli düşünme” başlığı altında tanımlayarak ilişkisel 
sorunların çözümünde kritik bir bileşen olduğunu vurgulamakta-
dır.105 Çünkü özenli düşünme, çalışmanın ikinci bölümünde detay-
lı olarak ortaya koyulduğu üzere bilişsel değerlendirmenin ötesin-
de başkalarına karşı, dikkatli, titiz, saygılı, hoşgörülü, duyarlılığı 
da içermektedir. 

Bu yaklaşım, Noddings’in savunduğu gibi etik davranışın te-
meli, başkalarının ihtiyaçlarını ve kırılganlıklarını görebilmeye, 
ilişki içindeki duygusal bağı fark edebilme kapasitesine dayan-
maktadır.106 Bu açıdan P4C’nin tartışma ortamları, öğrencilerin 
rasyonel gerekçeler ile başkalarının duygu durumlarını, beklenti-
lerini ve düşüncelerinin arka planını anlamaya yönelik bir dikkat 
geliştirmeye imkan tanımaktadır. İşte bu durum, bilişsel olan ile 
duyuşsal olan arasında doğrudan bir bağ kurarak empati ve du-
yarlılığı güçlendirmektedir. Böylece P4C oturumlarında farklı 
görüşlere sahip öğrencilerin birbirlerini dinlemesi, gerekçelerini 
sorgulaması ve karşılıklı anlayış üretmesi, ilişkisel gerilimlerin 
azalmasına ve sosyal bağların güçlenmesine doğrudan etki etmek-
tedir. 

O halde P4C, sosyal problemlerin bilişsel ve etik temellerini 
bütüncül biçimde ele alarak bireylerin düşünme süreçlerinde de-
rin bir dönüşüm yaratarak sosyal problemlerin yeniden üretilme-
sini engelleyen tutarlı, gerekçeli ve değer temelli bir düşünme 
kültürünün oluşmasını sağladığından bireyin hem kendisiyle hem 
de toplumla ilişkilerinde daha sorumlu, daha bilinçli ve daha adil 
bir tavır benimsemesi olanaklıdır. Bireylerin düşünme, anlama ve 
değerlendirme biçimlerini ilişkisel bir çerçevede yeniden yapılan-
dırarak zorbalık, ayrımcılık ve ilişkisel çatışmalar gibi sosyal prob-
lemlerin hem önlenmesinde hem de dönüştürülmesinde güçlü bir 
pedagojik araçtır. 

Eşitsizlik, önyargı, ayrımcılık ve hak ihlalleri gibi problemler 
büyük ölçüde bu sorgulanmamış kabullerden güç aldığından bu 
noktada P4C’nin temel katkılarından biri, öğrencilerin bu tür 
kabulleri fark etmelerine ve düşüncelerini daha dikkatli biçimde 

 
105 Lipman, Thinking in Education, s. 261-271. 
106 Noddings, Caring: A Relational Approach to Ethics and Moral Education, s. 

14-27. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 275

değerlendirmelerine yardımcı olmasıdır. Çünkü P4C oturumların-
da öğrenciler, bir iddianın altında yatan varsayımları açığa çıkar-
mayı, sunulan gerekçeleri tartmayı, bilgi kaynaklarını doğruluk 
açısından kontrol etmeyi ve kalıplaşmış yargıları yeniden düşün-
meyi öğrenerek onların hem kendi düşüncelerine hem de çevrele-
rinden gelen bilgiye karşı daha eleştirel bir yaklaşım geliştirmele-
rini sağlamaktadır. Nitekim eleştirel düşünmenin güçlenmesi, 
bireylerin sosyal sorunlara yaklaşım biçimini de değiştirerek öğ-
renciler, karşılaştıkları sorunları, kaçınılmaz bir düzenin sonucu 
olarak görmek yerine, insan tarafından ortaya çıktığının bilinciyle 
değiştirilebilir yapılar olarak değerlendirmeye başlamaktadır. Bu 
bakış açısı, sosyal problemlerin çözümsüz olmadığını, aksine eleş-
tirel ve yaratıcı düşünmeyle yeniden şekillendirilebileceğini özet-
ler niteliktedir. 

P4C yaratıcı düşünmeyi de teşvik ederek öğrenciler, bir prob-
lemi değerlendirirken farklı seçenekleri tartmayı, alternatif çö-
zümler geliştirmeyi ve alışılmış kalıpların dışına çıkmayı dene-
yimlemektedir. Böylece P4C, sosyal problemlerin yeniden üretil-
mesini engelleyen bir zihinsel esneklik ve sorgulayıcı tutum oluş-
turup bireyler kendilerine sunulan bilgiyi olduğu gibi almak yeri-
ne hem doğruluğunu hem de etik açıdan sonuçlarını değerlendi-
ren bir düşünme pratiği geliştirmektedir. 

Demokratik toplumların sağlıklı işleyebilmesi, tartışma ve ka-
rar alma süreçlerine karşılıklı saygıya dayalı bir iletişim kültürü 
geliştirmeleriyle mümkündür. P4C oturumlarında öğrenciler, 
düşüncelerini gerekçelendirmeyi, başkalarının sunduğu nedenleri 
dikkate almayı ve bir tartışmanın içinde karşılıklı anlayış üretme 
alışkanlığı kazanmaktadır. Bu ortam, gerekçelendirme, karşılıklı 
tanıma, uzlaşmaya açık olma, çoğulculuğa saygı ve diyalojik tar-
tışma gibi demokratik iletişimin temel unsurlarını doğal bir bi-
çimde görünür kılmaktadır. Böylece öğrencilerin yalnızca kendi 
görüşlerini ifade etmelerine değil, aynı zamanda farklı perspektif-
leri değerlendirme, ortak noktaları belirleme ve karar süreçlerinde 
daha bilinçli olma becerileri kazandırmaya katkı sağlamaktadır. 
P4C’nin bu yönü, demokratik değerlerin soyut ilkeler olarak akta-
rılmasının ötesine geçerek öğrencilerin bu değerleri bizzat dene-
yimleyerek anlamalarını sağlamaktadır. P4C’nin merkezinde bu-
lunan sorgulama modeli, katılımcı bir iletişim ortamı kurmaktadır. 
Bu da öğrencilerin tartışma kültürüne aktif biçimde dahil olması-
na imkân tanıyarak, zamanla öğrencilerin kamusal hayatta daha 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 276

adil, daha kapsayıcı ve daha sorumlu bir iletişim biçimi geliştirme-
lerine temel oluşturmaktadır. 

Siyasal kutuplaşma, kültürel gerilimler ve toplumsal ayrışma-
ların önemli bir bölümü, iletişim kanallarının kapandığı veya 
farklı görüşlerin karşılıklı olarak dinlenmediği ortamlarda ortaya 
çıktığından bu açıdan bakıldığında, P4C’nin sunduğu diyaloğa 
dayalı iletişimle, bu tür sorunların azaltılmasında etkili olması da 
mümkündür. Çünkü öğrenciler, tartışmalarda birbirlerini duyma-
yı, anlamayı ve değerlendirmeyi öğrendikçe, toplumda sıklıkla 
yaşanan iletişimsel kopuklukların neden olduğu sorunlara karşı 
daha dayanıklı ve daha bilinçli bir tutum geliştirdiğinden P4C, 
demokratik yurttaşlığın gerektirdiği iletişim becerilerinin gelişti-
rilmesini ve bu becerilerin sürekliliğini destekleyen temel bir öğ-
renme ortamıdır. 

Sosyal sorumluluk, bireyin eylemlerinin başkaları üzerindeki 
etkilerini değerlendirebilme bilinciyle hareket etmesiyle ilişkili 
olup toplumsal sorunların etkili biçimde çözülebilmesi de bireyle-
rin kendilerine ve içinde bulundukları topluma karşı sorumluluk 
hissi geliştirmelerini gerektirmektedir. Bu niteliklerin gelişmesi 
ise çoğu zaman iş birliğine dayalı, karşılıklı etkileşimi güçlendiren 
ve ortak düşünmeyi teşvik eden öğrenme ortamında gerçekleş-
mektedir. Bu noktada P4C’nin temelini oluşturan sorgulama top-
luluğu modeli, öğrencilerin düşünme süreçlerini işbirlikçi düşün-
meyle ortak bir amaç doğrultusunda yapılandırmalarına olanak 
tanımaktadır. Bu modelde tartışmalar, öğrenciler birbirlerinin 
fikirlerini ciddiyetle dinlediği, gerekçeleri değerlendirdiği, ortak 
bir anlam üretme sürecine katkı sağladığı, bir sınıf ortamında 
gerçekleştiğinden görüşlerin sıralandığı bir ortamdan ibaret değil-
dir. Nitekim Splitter ve Sharp’ın belirttiği gibi sorgulama toplulu-
ğu, öğrencilerin entelektüel özerklik kadar sosyal duyarlılık da 
geliştirdiği bir etkileşim alanı oluşturmaktadır.107 Tam da bu ne-
denle sosyal problemlerin çözümü için gerekli olan sorumluluk 
becerisiyle doğrudan ilişkilidir. Sorgulama topluluğunda öğrenci-
ler, başkalarının katkılarını değerli görmeyi, ortak iyilik üzerine 
düşünmeyi, sorumluluk almayı, topluluk içinde dayanışma kur-
mayı öğrenmektedir.108 

 
107 Laurance J. Splitter, Ann M. Sharp, Teaching for Better Thinking: The 

Classroom Community of Inquiry, Melbourne: Australian Council for Edu-
cational Research, 1995. 

108 Matthew Lipman, Ann Margaret Sharp, Growing Up with Philosophy, 1.b., 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 277

Gregory, P4C oturumlarının öğrencilerde sosyal farkındalığı 
ve topluluğa ait olma duygusunu güçlendirdiğini, bunun da öğ-
rencilerin etik ve sosyal sorumluluk davranışlarına yansıdığını 
belirtmektedir.109 Benzer şekilde Sasseville, sorgulama topluluğu-
nun öğrencilerin bilişsel becerileriyle, karşılıklı özen, saygı ve iş 
birliği temelinde bir topluluk kültürü geliştirmelerini destekledi-
ğine dikkat çekmektedir.110 Bu özellikler, P4C’nin sosyal sorumlu-
luk ve toplumsal bilinç açısından etkili bir yöntem olduğunun 
nedenini açıklamaktadır. Çünkü bu yaklaşım, öğrencilerin dü-
şünme süreçlerini kolektif bir çerçevede kurmalarını ve toplumsal 
sorunların çözümünde bireysel katkıların önemini fark etmelerini 
sağladığından öğrenciler, sosyal problemlerin çözümünün yalnız-
ca kurumların görevi olmadığını kendilerinin de dönüşüm yarata-
bileceğini deneyim yoluyla öğrenmektedir. Böylece P4C, bireysel 
düzeyde değişim sağlamanın ötesine geçerek toplumsal düzeyde 
etik bir kültürün oluşmasına katkı sunan bir öğrenme ortamı ya-
ratmaktadır. 

Önyargılar, tek yönlü değerlendirme alışkanlıkları, dogmatik 
kabuller, güç ilişkilerini doğal sayma eğilimi veya farklılıklara 
kapalı olma gibi düşünsel örüntüler, bireyin sosyal dünyayı an-
lamlandırma biçimini belirleyerek bu örüntüler zaman içinde 
pekişmesi; ayrımcılık, zorbalık, dışlama ya da hak ihlalleri gibi 
sosyal problemlerin yeniden üretilmesine zemin oluşturduğu açık-
tır. Bu bakımından sosyal problemlerin kaynağı bireyin düşünme 
süreçlerinde aranması elzemdir. P4C’nin sunduğu yöntem, birey-
lerin yerleşik düşünce kalıplarını fark etmelerini, bu kalıpları 
gerekçeleriyle birlikte değerlendirmelerini ve gerektiğinde alter-
natif düşünme yolları geliştirmelerini mümkün kıldığından Lip-
man’ın vurguladığı gibi P4C’nin hedefi “öğrencilere düşünmeyi 
öğretmek” değil, “doğru düşünmeyi mümkün kılacak zihinsel 
alışkanlıkların” gelişimine ortam hazırlamaktır.111 Çünkü bu yak-
laşım, düşünmeyi zaman içinde şekillenen ve davranışa yön veren 
bir alışkanlık sistemi olarak ele almaktadır. 

 
Philadelphia: Temple University Press, 1978. 

109 Maughn Rollins Gregory, “Normative Dialogue Types in Philosophy for 
Children,” Journal of Philosophy of Education, C. 41, S. 3, 2007, s. 321–340. 

110 Michel Sasseville, “Self-Esteem, Logical Skills and Philosophy for Child-
ren,” Thinking: The Journal of Philosophy for Children, C. 11, S. 2, 1994, s. 
42–49. 

111 Lipman, Thinking in Education, s. 9-37. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 278

Bu zihinsel alışkanlıkların P4C literatüründeki karşılığı dört 
temel düşünme olan eleştirel düşünme, yaratıcı düşünme, özenli 
düşünme ve işbirlikçi düşünme altında altında gerçekleşmektedir. 
Splitter ve Sharp bu dört bileşenin bireyin sosyal ilişkilerini de-
rinden etkilediğini belirtmektedir.112 Bu açıdan söz konusu dü-
şünmelerin bir arada deneyimlenmesi, sosyal problemlere karşı 
koruyucu bir zemin hazırlamaktadır. Çünkü birey, bu deneyimle-
rin tekrarıyla yalnızca davranışlarının sonuçlarını değil, bu davra-
nışların arkasındaki düşünsel süreçleri de fark etmeye başlamak-
tadır. Bu noktadan anlaşılacağı üzere P4C’nin güçlü yanı, bu dö-
nüşümü soyut bir hedef olarak değil, öğrencilerin her oturumda 
doğrudan deneyimledikleri bir süreç olarak sunması yönüyle sos-
yal problemlerin yeniden üretilmesini tetikleyen düşünsel alışkan-
lıkları kırmaya yönelik etkili bir yaklaşım olduğu ortadadır. 

P4C’nin sosyal ve bilişsel alanlardaki etkisi yalnızca kuramsal 
bir varsayım olmadığını uluslararası literatürde yapılan ampirik 
çalışmalardan görüldüğü üzere P4C sosyal problemlerin temelini 
oluşturan bilişsel, duyuşsal ve ilişkisel alanlarda anlamlı değişim-
ler yaratmaktadır.113 Bu araştırmalar, P4C uygulamalarının empa-
tiyi artırdığını, ilişkisel duyarlılığı güçlendirdiğini ve öğrencilerin 
başkalarının bakış açılarını daha sağlıklı değerlendirebildiğini 
ortaya koymaktadır. Çeşitli çalışmalar ayrıca P4C uygulamaları-
nın öğrencilerin işbirliği becerilerini geliştirdiğini, sosyal ilişkileri 
güçlendirdiğini ve demokratik katılım yönelimlerini artırdığını da 
göstermektedir.114 Bu sonuçların ortak noktası, P4C’nin sosyal 
problemlerin temelinde yer alan nedenleriyle doğrudan ilişkili 
alanlarda somut ve ölçülebilir etkiler yarattığını göstermesidir. 
Öyleyse sosyal problemler dışsal birer olay veya sadece davranış-

 
112 Splitter ve Sharp, Teaching for Better Thinking, 1995. 
113 K. J. Topping ve S. Trickey, “Collaborative Philosophical Enquiry and Its 

Effects on Primary Pupils,” British Journal of Educational Psychology 77, no. 
2 (2007): 271–288; S. Trickey ve K. J. Topping, “Collaborative Philosophy 
for Children and Its Effect on Socio-Emotional Indicators at 11–12 Years,” 
Educational Psychology 26, no. 5 (2006): 533–548. 

114 Joanna Haynes, Children as Philosophers: Learning through Enquiry and 
Dialogue in the Primary Classroom, London: Routledge, 2002; A. Arda 
Tuncdemir, M. Burroughs ve B. Moore, “Philosophical Ethics in Early 
Childhood: A Pilot Study,” Early Childhood Education Journal 50, no. 4 
(2022): 655–668; M. Dixon ve C. Eames, “Philosophy for Children and De-
mocratic Classroom Participation: A Review of Empirical Findings,” Jour-
nal of Philosophy of Education 55, no. 4/5 (2021): 779–799. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 279

sal sonuçlar olarak değerlendirildiğinde, çözüm arayışları da kaçı-
nılmaz olarak yüzeysel kalmaktadır. Oysa buraya kadar yapılan 
analizlerden anlaşılacağı üzere zorbalık, ayrımcılık, hak ihlalleri, 
çevresel duyarsızlık, kutuplaşma, şiddet, hak ihlalleri ve gibi so-
runlar, bireylerin dünyayı anlama, düşüncelerini temellendirme, 
başkalarıyla ilişki kurma ve etik kararlar alma biçimlerinin bir 
sonucudur. Bu nedenle bu sorunları yalnızca semptom düzeyinde 
ele alan politikalar, kısa vadeli iyileştirmeler sağlasa da uzun va-
deli davranış dönüşümünü desteklemediğinden kalıcı çözüm, 
sorunların bilişsel ve duyuşsal olarak etik temellerine müdahale 
edebilen pedagojik yaklaşımlar gerektirmektedir. 

Yapılan analizlerden de görüleceği üzere P4C’nin en temel 
katkısı, sosyal problemlerin doğrudan ana kaynağına ulaşabilme-
sidir. Yöntem, bireyin düşünme süreçlerini, değer yönelimlerini, 
empatik kapasitesini ve iletişim alışkanlıklarını sistematik biçimde 
dönüştürmekle birlikte bu dönüşüm, sosyal problemlerin yeniden 
tekrarlanmasını veya artmasını engelleyen derin bir zihinsel yeni-
den yapılanma anlamına gelmektedir. P4C’nin Sokratik, fenome-
nolojik ve kartezyen şüphecilik yöntemiyle sorgulama temelli 
olmasıyla öğrenciler düşüncelerini gerekçelendirmeyi, başkalarını 
dinlemeyi, farklı bakış açılarını değerlendirmeyi, haksızlıkları 
tanımayı ve ortak çözümler üretmeyi öğrenmektedir. Böylece 
sosyal problemleri ortadan kaldıran davranışlar, bireylerin dü-
şünme biçimlerinde şekillenmeye başladığı açıktır. 

P4C’nin neden bir çözüm modeli olarak değerlendirilebileceği; 
düşünme süreçlerini geliştirmesi, etik duyarlılığı artırması, empa-
tiyi güçlendirmesi, demokratik ve diyalojik iletişimi öğretmesi, 
sosyal sorumluluk bilincini geliştirmesi, kolektif bir etik kültürü 
inşa etmesiyle özetlemek mümkündür. Öyle ki P4C mantıksal 
düşünme yetisini geliştirdiğinden yanlış bilgiye dayalı tutumların, 
önyargıların ve dogmatik kabullerin zayıflamasına yol açan bece-
riler olan; bireyin varsayımları fark etmesini, gerekçeleri değer-
lendirmesini, kanıt talep etmesini ve düşüncesinin tutarlılığını test 
etmesini desteklemektedir. Bireyin davranışlarının başkaları üze-
rindeki etkilerini görmesini, adalet, merhamet, duyarlılık ve so-
rumluluk gibi etik değerlerin içselleştirmesini sağlamaktadır. Bu 
açıdan etik duyarlılık güçlendikçe hak ihlalleri ve haksızlıklar 
daha erken fark edilir hale gelerek bireylerin buna karşı daha 
bilinçli bir tutum geliştirmeleri de mümkün olmaktadır. Sorgula-
ma topluluğu modeli ve özenli düşünmeyle bireylerin başkalarının 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 280

bakış açılarına saygılı ve özveriyle yaklaşarak değerlendirme ka-
pasitesini artırdığından özellikle zorbalık, ayrımcılık, eşitsizlik gibi 
sorunların önlenmesinde belirleyici bir role sahiptir. Sınıfta her-
kes söz hakkına sahip olarak düşüncelerin karşılıklı olarak tartışa-
rak, birbirini dinleyerek ve anlamaya çalışarak ortak akıl yürüte-
rek anlam üretmeye yöneltildiğinden demokratik kültürün teme-
lini oluşturmaktadır. Bu nedenle P4C sosyal problemlerden olan 
hak ihlalleri sorunlarından çevre sorunlarına, eşitsizlikten ayrım-
cılığa kadar hatta suç, şiddet, bağımlılıklar, savaş ve terör gibi 
toplumsal krizler karşısında bireylerin birlikte düşünme, birlikte 
karar alma ve birlikte çözüm üretme deneyimi yoluyla etik bir 
topluluk bilinci geliştirmelerini sağlamaktadır. Çünkü bu sorunla-
rın en temelinde değer eksikliği bulunduğundan bu kolektif boyut, 
sosyal problemlerin toplumsal düzeyde çözülmesini mümkün 
kılmaktadır. 

P4C’nin neden bir çözüm modeli olarak değerlendirilebileceği; 
düşünme süreçlerini geliştirmesi, etik duyarlılığı artırması, empa-
tiyi güçlendirmesi, demokratik ve diyalojik iletişimi öğretmesi, 
sosyal sorumluluk bilincini geliştirmesi, kolektif bir etik kültürü 
inşa etmesiyle özetlemek mümkündür. Öyle ki P4C mantıksal 
düşünme yetisini geliştirdiğinden yanlış bilgiye dayalı tutumların, 
önyargıların ve dogmatik kabullerin zayıflamasına yol açan bece-
riler olan; bireyin varsayımları fark etmesini, gerekçeleri değer-
lendirmesini, kanıt talep etmesini ve düşüncesinin tutarlılığını test 
etmesini desteklemektedir. Bireyin davranışlarının başkaları üze-
rindeki etkilerini görmesini, adalet, merhamet, duyarlılık ve so-
rumluluk gibi etik değerlerin içselleştirmesini sağlamaktadır. Bu 
açıdan etik duyarlılık güçlendikçe hak ihlalleri ve haksızlıklar 
daha erken fark edilir hale gelerek bireylerin buna karşı daha 
bilinçli bir tutum geliştirmeleri de mümkün olmaktadır. Sorgula-
ma topluluğu modeli ve özenli düşünmeyle bireylerin başkalarının 
bakış açılarına saygılı ve özveriyle yaklaşarak değerlendirme ka-
pasitesini artırdığından özellikle zorbalık, ayrımcılık, eşitsizlik gibi 
sorunların önlenmesinde belirleyici bir role sahiptir. Sınıfta her-
kes söz hakkına sahip olarak düşüncelerin karşılıklı olarak tartışa-
rak, birbirini dinleyerek ve anlamaya çalışarak ortak akıl yürüte-
rek anlam üretmeye yöneltildiğinden demokratik kültürün teme-
lini oluşturmaktadır. Bu nedenle P4C sosyal problemlerden olan 
hak ihlalleri sorunlarından çevre sorunlarına, eşitsizlikten ayrım-
cılığa kadar hatta suç, şiddet, bağımlılıklar, savaş ve terör gibi 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 281

toplumsal krizler karşısında bireylerin birlikte düşünme, birlikte 
karar alma ve birlikte çözüm üretme deneyimi yoluyla etik bir 
topluluk bilinci geliştirmelerini sağlamaktadır. Çünkü bu sorunla-
rın en temelinde değer eksikliği bulunduğundan bu kolektif boyut, 
sosyal problemlerin toplumsal düzeyde çözülmesini mümkün 
kılmaktadır. Bu özellikler bir araya geldiğinde P4C’nin sosyal 
problemlere yalnızca semptomlar üzerinden yaklaşmadığı bu 
sorunları besleyen düşünsel, duygusal ve ilişkisel yapıların dönü-
şümüne odaklanması bağlamında bireylerin hem kendileriyle hem 
de toplumla kurdukları ilişkiyi yeniden şekillendirerek, sosyal 
problemlerin doğduğu zemini dönüştürme potansiyeline sahip 
olduğu açıkça görülmektedir. Bu yönüyle P4C’yi hem bireysel 
hem de toplumsal düzeyde kalıcı bir iyileşme sağlayabilecek bü-
tüncül ve güçlü bir pedagojik model olarak değerlendirilmesi 
mümkündür. Bu noktaya kadar elde edilen kuramsal ve ampirik 
analizler, P4C’nin yalnızca zorbalık probleminde değil, genel ola-
rak çağdaş toplumlarda gözlenen adaletsizlik, empati eksikliği, 
dışlanma, şiddet, hoşgörüsüzlük ve iletişim bozukluğu gibi sosyal 
problemlerde önleyici, dönüştürücü ve onarıcı bir işleve sahip 
olduğunu göstermektedir. Modern toplumlarda gözlenen sosyal 
problemler, tek başına davranışsal sapmalar dan ibaret olmayıp 
“düşünme biçimlerindeki krizlerin” ürünüdür. Bu bağlamda 
Dewey için toplumsal problemlerin kökeninde eleştirel düşünme 
yetersizliği ve ahlaki alışkanlık eksikliği bulunmaktadır. Bu ne-
denle eğitim, toplumsal dönüşümün aracı ve ön koşuludur. P4C, 
tam da bu noktada, eğitimi bireylerin pasif alıcı olmaktan çıkarıp 
kendi düşünce süreçlerini sorguladıkları ve böylece Lipman’ın 
eserlerinde sıklıkla vurguladığı “doğru düşünmeyi” bir felsefi 
pratik haline getirmektedir. Lipman açısından eğitimdeki kriz, 
çocukların “nasıl düşüneceklerini” öğrenemediği olduğudur. P4C, 
bu krizi çözmek için geliştirilen en sistematik pedagojik araç nite-
liğinde olup çocukları düşünmenin kendisini deneyimlemelerini 
sağlamaktadır. Başka bir ifadeyle bilgiye sahip olmanın ötesinde, 
bilgiyi pasifçe alınıp depolanan bir içerik olmaktan çıkararak eleş-
tirel ve etik temelli bir düşünme sürecinin ürünü olarak kavratıp 
ahlaki ve toplumsal bağlamda nasıl kullanacaklarını öğretmekte-
dir. Bu yönüyle P4C, sosyal problemlere yüzeysel değil, epistemo-
lojik bir müdahale gerçekleştirdiğini söylemek yanlış olmayacak-
tır. Çünkü sosyal sorunlar, temelde yanlış düşünme kalıplarının, 
etik değer eksikliğinin ürünüdür. Bu eksiklik karşısında P4C’nin 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 282

temel hedefi, bu kalıpları çözerek düşünmeyi etik bir etkinlik 
haline getirmektir. Araştırma bulguları, P4C’nin sosyal problem-
lerin çözümünde hem bilişsel farkındalık oluşturduğunu hem de 
bireyde derin bir ahlaki yönelimlerini belirgin biçimde değiştire-
bildiğini göstermektedir. Nitekim uygulama sürecinde öğrencile-
rin zorbalık gibi toplumsal bir problemi kuralsızlıktan adalet ihlali 
olarak kavramaya başlaması, Lipman’ın “düşünme etiği” kavrayı-
şının pratikteki yansımasına karşılık gelmektedir. Bu araştırmada 
öğrencilerin zorbalığa karşı içsel bir direnç geliştirmesi, kurallar-
dan ziyade ilkelere dayalı hareket etmeye başladıklarını göster-
mektedir. Duyuşsal düzeyde ise, P4C empati, özen ve toplumsal 
bağlılık duygularını derinleştirdiğini bu araştırmadaki bulgular 
kapsamında deney grubu öğrencilerinin bu duyuşsal boyutun 
davranışsal düzeye geçtiğini somutlaştırmaktadır. Lovat ve Too-
mey’nin açısından ahlaki gelişim öğretim sürecinin etik doğasıyla 
mümkündür. P4C tam da bu nedenle, öğrenmeyi ahlaki bir etkin-
lik haline getirerek sosyal problemlere kalıcı bir çözüm üretmesi 
mümkündür. Sosyal problemlerin çözümünde bireysel farkındalık 
yeterli olmayıp bu farkındalığın topluluk düzeyinde paylaşılması 
gerektiğinden bu araştırmada öğrencilerin grup tartışmalarında 
karşıt fikirleri dinleme, gerekçelendirme ve ortak çözümler üret-
me eğiliminde artış göstermesi, P4C’nin toplumsal problemlerin 
çözümünde diyalog temelli bir etik bilinç oluşturduğunu kanıtla-
maktadır. Vansieleghem, P4C’nin “düşünmeyi kamusal bir pratik 
haline getirerek bireyleri topluluk içinde yeniden konumlandırdı-
ğını” ifade etmektedir. Bu yönüyle P4C, bireyi zamanda “düşünen 
yurttaş” haline getirmektedir. Aynı zamanda söz konusu problem-
ler için etkili ve kökten çözüm için cezalandırıcı yaklaşımlardan 
çok onarıcı etik yaklaşımlarla mümkündür. Bu araştırmada öğren-
cilerin “özür dileme”, “zararı telafi etme” ve “ilişkileri onarma” 
yönelimleri, P4C’nin cezalandırıcı değil, onarıcı adalet ilkelerine 
dayalı bir öğrenme ortamı yarattığını göstermektedir. Bu bulgu, 
Rigby’nin zorbalık üzerine yaptığı çalışmayla da örtüşmektedir. 
Rigby, okul ikliminde okulda yeni kurallar koymak ya da davra-
nışları dışarıdan kontrol etmeye çalışmak gibi davranışsal düzen-
lemelerden çok, öğrencilerin birbirine nasıl baktığını, hangi değer-
leri paylaştığını ve birlikte nasıl yaşadıklarını belirleyen kolektif 
etik iklimin değişmesinin kalıcı çözüm sağlayabileceğini belirt-
mektedir. Bu nedenle okul ortamı etik değerle güçlendiğinde zor-
balık davranışlarının azalması kaçınılmazdır. P4C’nin sunduğu 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 283

yöntem, bireysel farkındalığın topluluk normuna dönüşmesi, baş-
ka bir deyişle öğrencilerin etik duyarlılıkları güçlenmesiyle oku-
lun genel iklimini şekillendiren değer anlayışına dönüşmesi, bu 
iklim değişimininim başlatıcısıdır. Öte yandan Noddings’in care 
ethics yaklaşımına göre, etik davranışın özü başkasının iyiliğine 
yönelmektir. P4C’nin özenli düşünme boyutu, bu iyilik merkezli 
yaklaşımı sistematik hale getirmesi açısından bireyi kendisi için 
olduğu gibi başkası için sorumluluk alabilen bir özneye dönüştü-
rerek bu dönüşümle sosyal problemlerin etik olarak yeniden an-
lamlandırılması sonucunu doğmaktadır. Elde edilen bulgular, 
P4C’nin sosyal problemlere karşı önleyici bir mekanizma olarak 
da işlediğini göstermektedir. Öğrencilerin uygulama sonrasında 
etik ilkeleri içselleştirmesi, davranış değişimlerinin izleme süre-
cinde de devam etmesi, P4C’nin kısa süreli bir müdahale değil, 
ahlaki açıdan geliştiren bir pedagojik yapı olduğunu göstermekte-
dir. Nucci’ye göre ahlaki gelişim, bireyin dışsal kurallara uyu-
mundan, içsel ahlaki ilkeler doğrultusunda özerk kararlar vere-
bilmesine geçişle mümkündür. P4C, bu özneleşme sürecini çocuk-
luk çağından itibaren başlatarak sosyal problemlerin kaynağında-
ki değer yoksunluğuna müdahale eder. Böylece toplumsal dönü-
şüm, davranışsal düzenlemeyle değil, ahlaki içselleştirme yoluyla 
gerçekleşmektedir. Bununla birlikte Vansieleghem, P4C’nin “top-
lumda düşünmenin rüzgârını estirdiğini” vurgularken bu pedago-
jinin düşünmeyi durağanlıktan çıkararak hareket halindeki bir 
rüzgar gibi toplumsal yaşamın içine taşıması bakımından düşün-
me kültürünü dönüştürdüğüne dikkat çekmektedir. Bu araştırma-
da da gözlenen sınıf içi atmosferdeki güven, saygı ve sorumluluk 
temelli değişim, P4C’nin düşünme biçimini davranış biçimine 
dönüştürdüğünün göstergesidir. Sonuç olarak tüm bu bulgular ve 
kuramsal temeller ışığında, Çocuklar için Felsefe veya P4C yakla-
şımının sosyal problemlere yalnızca “pedagojik bir alternatif” 
değil, felsefi bir çözüm modeli sunduğu söylemek mümkündür. 
Özetle P4C, toplumsal problemlerin altında yatan bilişsel temelleri 
de belirginleştirerek bireyleri düşünme süreçlerini sorgulamaya 
yönlendirmektedir. Bu süreçte ahlaki değerler, doğrudan aktarılan 
veya dışarıdan verilen hazır bilgiler olarak değil, bireyin kendi 
akıl yürütmesiyle benimsediği bir içsel bir yönelim hâline gelmek-
tedir. Öte yandan P4C’nin diyalog temelli yapısı, öğrencilerin 
birbirini dinlemeyi, görüşlerini gerekçelendirmeyi ve farklı dü-
şüncelere saygı duymayı öğrenmelerini sağlayarak demokratik bir 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 284

topluluk anlayışı oluşturmaktadır. Bunun yanı sıra P4C, hataları 
cezalandırma yoluyla değil, ilişkileri onarma ve anlamayı güçlen-
dirme yoluyla ele almayı öğreterek onarıcı adalet kültürünü des-
teklediği açıktır. İşte tüm bu süreçler, bireyin tutum ve davranışla-
rında kalıcı etik değişimler oluşturarak onun bilinçli bir etik özne 
hâline gelmesine katkı sağlamaktadır. 

Bu özellikler bir araya geldiğinde P4C’nin sosyal problemleri 
arttıran düşünsel, duygusal ve ilişkisel yapıların dönüşümüne 
odaklanması bağlamında bireylerin hem kendileriyle hem de top-
lumla kurdukları ilişkiyi yeniden şekillendirerek, sosyal problem-
lerin doğduğu zemini dönüştürme potansiyeline sahip olduğu 
açıkça görülmektedir. Bu yönüyle P4C’yi hem bireysel hem de 
toplumsal düzeyde kalıcı bir iyileşme sağlayabilecek bütüncül ve 
güçlü bir pedagojik model olarak değerlendirilmesi mümkündür. 

Bu noktaya kadar elde edilen kuramsal ve ampirik analizler, 
P4C’nin yalnızca zorbalık probleminde değil, genel olarak çağdaş 
toplumlarda gözlenen adaletsizlik, empati eksikliği, dışlanma, 
şiddet, hoşgörüsüzlük ve iletişim bozukluğu gibi sosyal problem-
lerde önleyici, dönüştürücü ve onarıcı bir işleve sahip olduğunu 
göstermektedir. Modern toplumlarda gözlenen sosyal problemler, 
tek başına davranışsal sapmalar dan ibaret olmayıp “düşünme 
biçimlerindeki krizlerin” ürünüdür. Bu bağlamda Dewey için top-
lumsal problemlerin kökeninde eleştirel düşünme yetersizliği ve 
ahlaki alışkanlık eksikliği bulunmaktadır.115 Bu nedenle eğitim, 
toplumsal dönüşümün aracı ve ön koşuludur. P4C, tam da bu 
noktada, eğitimi bireylerin pasif alıcı olmaktan çıkarıp kendi dü-
şünce süreçlerini sorguladıkları ve böylece Lipman’ın eserlerinde 
sıklıkla vurguladığı “doğru düşünmeyi” bir felsefi pratik haline 
getirmektedir. Lipman açısından eğitimdeki kriz, çocukların “nasıl 
düşüneceklerini” öğrenemediği olduğudur. P4C, bu krizi çözmek 
için geliştirilen en sistematik pedagojik araç niteliğinde olup ço-
cukları düşünmenin kendisini deneyimlemelerini sağlamaktadır. 
Başka bir ifadeyle bilgiye sahip olmanın ötesinde, bilgiyi pasifçe 
alınıp depolanan bir içerik olmaktan çıkararak eleştirel ve etik 
temelli bir düşünme sürecinin ürünü olarak kavratıp ahlaki ve 
toplumsal bağlamda nasıl kullanacaklarını öğretmektedir. Bu 
yönüyle P4C, sosyal problemlere yüzeysel değil, epistemolojik bir 

 
115 Dewey, Democracy and Education: An Introduction to the Philosophy of 

Education, 1916. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 285

müdahale gerçekleştirdiğini söylemek yanlış olmayacaktır. Çünkü 
sosyal sorunlar, temelde yanlış düşünme kalıplarının, etik değer 
eksikliğinin ürünüdür. Bu eksiklik karşısında P4C’nin temel hede-
fi, bu kalıpları çözerek düşünmeyi etik bir etkinlik haline getir-
mektir. 

Araştırma bulguları, P4C’nin sosyal problemlerin çözümünde 
hem bilişsel farkındalık oluşturduğunu hem de bireyde derin bir 
ahlaki yönelimlerini belirgin biçimde değiştirebildiğini göster-
mektedir. Nitekim uygulama sürecinde öğrencilerin zorbalık gibi 
toplumsal bir problemi kuralsızlıktan adalet ihlali olarak kavra-
maya başlaması, Lipman’ın “düşünme etiği” kavrayışının pratik-
teki yansımasına karşılık gelmektedir.116 Bu araştırmada öğrenci-
lerin zorbalığa karşı içsel bir direnç geliştirmesi, kurallardan ziya-
de ilkelere dayalı hareket etmeye başladıklarını göstermektedir. 
Duyuşsal düzeyde ise, P4C empati, özen ve toplumsal bağlılık 
duygularını derinleştirdiğini bu araştırmadaki bulgular kapsamın-
da deney grubu öğrencilerinin bu duyuşsal boyutun davranışsal 
düzeye geçtiğini somutlaştırmaktadır. Lovat ve Toomey’nin açı-
sından ahlaki gelişim öğretim sürecinin etik doğasıyla mümkün-
dür.117 P4C tam da bu nedenle, öğrenmeyi ahlaki bir etkinlik hali-
ne getirerek sosyal problemlere kalıcı bir çözüm üretmesi müm-
kündür. 

Sosyal problemlerin çözümünde bireysel farkındalık yeterli 
olmayıp bu farkındalığın topluluk düzeyinde paylaşılması gerek-
tiğinden bu araştırmada öğrencilerin grup tartışmalarında karşıt 
fikirleri dinleme, gerekçelendirme ve ortak çözümler üretme eği-
liminde artış göstermesi, P4C’nin toplumsal problemlerin çözü-
münde diyalog temelli bir etik bilinç oluşturduğunu kanıtlamak-
tadır. Vansieleghem, P4C’nin “düşünmeyi kamusal bir pratik hali-
ne getirerek bireyleri topluluk içinde yeniden konumlandırdığını” 
ifade etmektedir.118 Bu yönüyle P4C, bireyi zamanda “düşünen 
yurttaş” haline getirmektedir. Aynı zamanda söz konusu problem-
ler için etkili ve kökten çözüm için cezalandırıcı yaklaşımlardan 
çok onarıcı etik yaklaşımlarla mümkündür.119 Bu araştırmada 

 
116 Lipman, Thinking in Education, s. 261-269. 
117 Terence Lovat, Ron Toomey, Values Education and Quality Teaching: The 

Double Helix Effect, Dordrecht: Springer, 2009. 
118 Nancy Vansieleghem, “Philosophy for Children as the Wind of Thinking,” 

Journal of Philosophy of Education, C. 39, S. 1, 2005, s. 19–35. 
119 Maughn Rollins Gregory, Megan Jane Laverty (eds.), The Routledge Inter-



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 286

öğrencilerin “özür dileme”, “zararı telafi etme” ve “ilişkileri onar-
ma” yönelimleri, P4C’nin cezalandırıcı değil, onarıcı adalet ilkele-
rine dayalı bir öğrenme ortamı yarattığını göstermektedir. Bu 
bulgu, Rigby’nin zorbalık üzerine yaptığı çalışmayla da örtüşmek-
tedir. Rigby, okul ikliminde okulda yeni kurallar koymak ya da 
davranışları dışarıdan kontrol etmeye çalışmak gibi davranışsal 
düzenlemelerden çok, öğrencilerin birbirine nasıl baktığını, hangi 
değerleri paylaştığını ve birlikte nasıl yaşadıklarını belirleyen 
kolektif etik iklimin değişmesinin kalıcı çözüm sağlayabileceğini 
belirtmektedir.120 Bu nedenle okul ortamı etik değerle güçlendi-
ğinde zorbalık davranışlarının azalması kaçınılmazdır. P4C’nin 
sunduğu yöntem, bireysel farkındalığın topluluk normuna dö-
nüşmesi, başka bir deyişle öğrencilerin etik duyarlılıkları güçlen-
mesiyle okulun genel iklimini şekillendiren değer anlayışına dö-
nüşmesi, bu iklim değişimininim başlatıcısıdır. Öte yandan Nod-
dings’in care ethics yaklaşımına göre, etik davranışın özü başkası-
nın iyiliğine yönelmektir.121 P4C’nin özenli düşünme boyutu, bu 
iyilik merkezli yaklaşımı sistematik hale getirmesi açısından bire-
yi kendisi için olduğu gibi başkası için sorumluluk alabilen bir 
özneye dönüştürerek bu dönüşümle sosyal problemlerin etik ola-
rak yeniden anlamlandırılması sonucunu doğmaktadır. 

Elde edilen bulgular, P4C’nin sosyal problemlere karşı önleyici 
bir mekanizma olarak da işlediğini göstermektedir. Öğrencilerin 
uygulama sonrasında etik ilkeleri içselleştirmesi, davranış deği-
şimlerinin izleme sürecinde de devam etmesi, P4C’nin kısa süreli 
bir müdahale değil, ahlaki açıdan geliştiren bir pedagojik yapı 
olduğunu göstermektedir. Nucci’ye göre ahlaki gelişim, bireyin 
dışsal kurallara uyumundan, içsel ahlaki ilkeler doğrultusunda 
özerk kararlar verebilmesine geçişle mümkündür.122 P4C, bu özne-
leşme sürecini çocukluk çağından itibaren başlatarak sosyal prob-
lemlerin kaynağındaki değer yoksunluğuna müdahale eder. Böy-
lece toplumsal dönüşüm, davranışsal düzenlemeyle değil, ahlaki 
içselleştirme yoluyla gerçekleşmektedir. Bununla birlikte Vansie-
leghem, P4C’nin “toplumda düşünmenin rüzgârını estirdiğini” 

 
national Handbook of Philosophy for Children, New York: Routledge, 2018. 

120 Ken Rigby, Bullying in Schools: Addressing Desires, Beliefs, and Attitudes, 
Cambridge: Cambridge University Press, 2017. 

121 Nel Noddings, Caring: A Relational Approach to Ethics and Moral Educa-
tion, 2. Baskı, Berkeley, CA: University of California Press, 2013. 

122 Larry P. Nucci, Education in the Moral Domain, s. 78-96. 



SOSYAL PROBLEMLER KARŞISINDA P4C’NİN ROLÜ 287

vurgularken bu pedagojinin düşünmeyi durağanlıktan çıkararak 
hareket halindeki bir rüzgar gibi toplumsal yaşamın içine taşıması 
bakımından düşünme kültürünü dönüştürdüğüne dikkat çekmek-
tedir.123 Bu araştırmada da gözlenen sınıf içi atmosferdeki güven, 
saygı ve sorumluluk temelli değişim, P4C’nin düşünme biçimini 
davranış biçimine dönüştürdüğünün göstergesidir. 

Sonuç olarak tüm bu bulgular ve kuramsal temeller ışığında, 
Çocuklar için Felsefe veya P4C yaklaşımının sosyal problemlere 
yalnızca “pedagojik bir alternatif” değil, felsefi bir çözüm modeli 
sunduğu söylemek mümkündür. Özetle P4C, toplumsal problem-
lerin altında yatan bilişsel temelleri de belirginleştirerek bireyleri 
düşünme süreçlerini sorgulamaya yönlendirmektedir. Bu süreçte 
ahlaki değerler, doğrudan aktarılan veya dışarıdan verilen hazır 
bilgiler olarak değil, bireyin kendi akıl yürütmesiyle benimsediği 
bir içsel bir yönelim hâline gelmektedir. Öte yandan P4C’nin diya-
log temelli yapısı, öğrencilerin birbirini dinlemeyi, görüşlerini 
gerekçelendirmeyi ve farklı düşüncelere saygı duymayı öğrenme-
lerini sağlayarak demokratik bir topluluk anlayışı oluşturmakta-
dır. Bunun yanı sıra P4C, hataları cezalandırma yoluyla değil, 
ilişkileri onarma ve anlamayı güçlendirme yoluyla ele almayı 
öğreterek onarıcı adalet kültürünü desteklediği açıktır. İşte tüm 
bu süreçler, bireyin tutum ve davranışlarında kalıcı etik değişim-
ler oluşturarak onun bilinçli bir etik özne hâline gelmesine katkı 
sağlamaktadır. 
 
 

 
123 Nancy Vansieleghem, “Philosophy for Children as the Wind of Thinking,” 

s. 19-35. 



 

yw 

Sonuç ve Öneriler 
 
 
 
 
 
Eğitim, sadece bilgi aktarımının gerçekleştiği teknik bir işleyiş 

değil, bireyin dünyayı anlama, kendisini konumlandırma ve baş-
kalarıyla ilişki kurma biçimini şekillendiren bir sürece karşılık 
gelmektedir. Bu bağlamda bütüncül bir gelişim alanı olan eğitim, 
bireyin hem bilişsel hem de duyuşsal yetkinliğe ulaşmasını hedef-
lemektedir. Antik dönemden günümüze uzanan kuramsal birikim, 
bu bütüncül yapıyı destekleyerek eğitimin bilişsel gelişimin öte-
sinde etik ve toplumsal boyutu kapsadığını, karakter, değer, er-
dem ve sosyal sorumluluk gibi niteliklerin gelişimi sağlayan bir 
alan olarak ele alındığını göstermektedir. Çalışmanın giriş bölü-
münde ortaya koyulduğu üzere Platon, eğitimi, ruhun gelişimi ve 
hakikate yöneliş olarak ele alırken; Aristoteles, eğitimi karakter 
ve erdem inşasıyla ilişkilendirmektedir. Locke, eğitimin deneyime 
dayalı olduğuna dikkat çekerken, Rousseau eğitimin içsel potansi-
yelleri özgürleştirmesi gerektiğini; Kant ise eğitimi, bireyin ahlaki 
özerkliğe ulaşmasını sağlayan normatif bir süreç olduğunu vurgu-
lamaktadır.  Çağdaş düşünürler arasından Dewey, eğitimi demok-
ratik deneyim, Freire özgürleşme ve eleştirel bilinç sağlayan süreç, 
Noddings ilişkisel bakımın temeli, Biesta ise özneleşmenin imkânı 
olarak yorumlamaktadır. Bu tarihsel çizgi, eğitimin bireyin “kim 
olduğuna” dair dönüşümsel bir rol üstlendiğine işaret ettiği açık-
tır. Öte yandan bu kuramsal çerçeve, geleneksel ve çağdaş eğitim 
modellerinin mevcut sosyal problemler karşısındaki sınırlarını da 
belirginleştirmektedir. 

Öğretmen merkezli, bilgiyi doğrudan aktaran ve disiplin odaklı 
geleneksel model, öğrenciyi çoğunlukla pasif alıcı konumuna 
yerleştirdiğinden düşünme becerilerinin gelişimini arka planda 
bırakırken buna karşın öğrenci merkezli çağdaş yaklaşımlar, katı-



SONUÇ VE ÖNERİLER 289

lım, proje ve etkinlikleri öncelemesine rağmen, yöntemsel olarak 
güçlü bir etik-epistemik zeminle desteklenmediğinde, bilişsel de-
rinliği ve değerlerin içselleştirilmesine yönelik etkili bir yapı oluş-
turmamaktadır. Her iki modelin de sosyal problemlerin arkasında 
yer alan kalıp yargıları, araçsal aklı ve ilişki kurma biçimlerini 
dönüştürmede sınırlı kalması, özellikle okul ortamlarında ve okul 
sonraki toplumsal yaşamda öne çıkan eşitsizlik, ayrımcılık ve 
zorbalık gibi problemleri tetikleyen düşünme ve etkileşim biçimle-
rinin değişimini zorlaştırmaktadır. 

Sosyal problemler, bireysel sorunlardan ziyade toplumun yapı-
sıyla şekillenen, geniş kitleleri etkileyen ve toplumsal yaşamın 
niteliğini zedeleyen sorunlardır. Hak ihlalleri, eşitsizlik, ayrımcı-
lık, çevre sorunları ve toplumsal krizler bu sorunların başlıca ör-
nekleri olup her biri insan yaşamını olumsuz yönde etkilemekte-
dir. Bu problemler tarihsel koşulların, güç asimetrilerinin ve kalıp-
laşmış değer yargılarının ürettiği, zamanla yaygınlaşan ve kolektif 
müdahale gerektiren toplumsal olgulara karşılık gelmektedir. 

Sosyal problemlerin yaygınlaşması, toplumların refahını 
azaltmakla birlikte, dayanışma kültürünü de zayıflatmaktadır. 
Örneğin eşitsizlik ve ayrımcılığın arttığı toplumlarda güven duy-
gusunun azalmasının sonucu olarak suç ve şiddet oranlarının 
yükselmesine zemin hazırladığı ampirik çalışmalarda da gösteril-
mektedir.1 Benzer şekilde çevre sorunlarının neden olduğu göçler, 
ayrımcılık biçimlerini tetikleyerek çocuk hakları ihlallerinin fazla 
olduğu toplumlarda gençler arasında şiddet davranışlarının arttır-
dığı görülmektedir.2 Bu örneklerden anlaşılacağı üzere sosyal 
problemler birbirini etkileyen döngüsel bir niteliğe sahiptir. 

Kalıp yargılar, sorgulama eksikliği, empati yoksunluğu ve etik 
değer eksikliği sosyal problemlerin ortaya çıkmasına ve artmasına 
neden olduğundan toplumsal sorunların çözümü bilişsel ve etik 
kapasitenin güçlendirilmesini zorunlu kılmaktadır. Bu noktada 
zorbalık, diğer sosyal problemlerin kesişim alanı başka bir deyişle 
ortak çıkış zemini ve eğitim ortamlarında en görünür hali olma-
sıyla merkezi bir önem taşımaktadır. Çünkü zorbalık, güç denge-
sizlikleri, önyargı, dışlama, hak ihlalleri ve şiddet kültürünün okul 
düzeyinde yeniden üretildiği bir olgu olması bakımından, eşitsiz-

 
1  Samuel Wilkinson – Kate Pickett, The Spirit Level: Why More Equal Socie-

ties Almost Always Do Better, London: Allen Lane, 2010, s.1128-145. 
2  UNICEF, The State of the World’s Children 2023: For Every Child, Vaccina-

tion, New York: UNICEF Publications, 2023. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 290

likten ayrımcılığa, toplumsal cinsiyet temelli sorunlardan çevre 
sorunlarına kadar pek çok sosyal problemin mikro yansıması 
niteliğindedir. Örneğin sosyoekonomik eşitsizliklerin yoğun oldu-
ğu okullarda zorbalık davranışlarının daha yüksek görülmesi3 
veya etnik veya dilsel çeşitliliğin çatışma ortamına dönüştüğü 
okullarda dışlayıcı ilişki biçimlerinin yaygınlaşması4 akran zorba-
lığının diğer sosyal problemlerin sürekliliğini sağlayan yeniden 
üretim zemini veya taşıyıcı mekanizma olduğunu ortaya koymak-
tadır. Bu nedenle zorbalığın incelenmesi okul içi sıradan bir dav-
ranış bozukluğu veya disiplin sorununun ötesinde toplumsal 
problemlerin temelinde bulunan veya onlara zemin hazırlayan 
bilişsel ve etik dinamikleri görünür kılmak açısından gereklidir. 
Bu bağlamda çalışmamızda sosyal problemlerin çoğunun düşün-
me ve değer yönelimlerindeki eksikliklerden beslendiği dikkate 
alındığında, zorbalık bu eksikliğin somut bir göstergesi olmanın 
yanında çözüm süreçleri için kritik bir müdahale alanı olarak 
merkeze alınmıştır. 

Zorbalık, fiziksel, sözel, ilişkisel ve siber türleriyle herhangi bir 
bireyi hedef alan, kasıtlı, tekrar eden, zarar verici davranışlardır. 
Zorbalık bireysel bir davranış bozukluğu olmasının yanı sıra top-
lumsal yapıyı sarsan çok yönlü bir sosyal problemdir. Çalışma 
boyunca ortaya konulan analizler, zorbalığın kökeninde çoğun-
lukla empati eksikliği, etik değerlerde yetersizlik, ilişkisel duyarlı-
ğın zayıflığı ve düşünme becerilerindeki sınırlılıklar bulunduğunu 
açıkça ortaya koymuştur.  Zorbalıkla mücadelede yaygın olarak 
kullanılan disiplin uygulamaları, cezai yaptırımlar ve kısa süreli 
farkındalık çalışmaları, davranışın kökenine inmeyen, çoğunlukla 
dışsal kontrol, düzen ve disiplini sağlamaya yönelik geçici müda-
haleler olarak karşımıza çıkmıştır. Nitekim araştırmalar, zorbalı-
ğın çoğu durumda etik değerlerin içselleştirilmemesinin bir sonu-
cu olarak ortaya çıktığını gösterdiğinden uzun vadeli ve kalıcı bir 
dönüşüm için bireyde adalet, saygı, sorumluluk, hoşgörü ve empa-

 
3  Shazia Shujja, Muhammad A. Atta, Javaid Shujjat, “Prevalence of Bullying 

and Victimization among Sixth Graders with Reference to Socioeconomic 
Status,” Pakistan Journal of Medical Sciences, C. 30, S. 6, 2014, s. 1356–1360. 

4  Monks, Claire P., Ortega‐Ruiz, Rosario, & Rodríguez‐Hidalgo, Antonio J., 
Peer Violence in British and Claire P. Monks, Rosario Ortega‐Ruiz, Antonio J. 
Rodríguez‐Hidalgo, “Peer Violence in British and Spanish Schools: A Cross-
National Study,” International Journal of Psychology, C. 43, S. 6, 2008, s. 
492–500. 



SONUÇ VE ÖNERİLER 291

ti gibi temel değerlerin gelişimine dayalı davranış değişikliği ge-
rektiği anlaşılmaktadır. Bu bağlamda zorbalıkla mücadelede etkili 
olabilecek yöntemin bireyin düşünme biçimini ve etik yönelimle-
rini dönüştürmeye odaklanması gerekmektedir.  

İşte bu noktada karşımıza P4C yani Çocuklar için Felsefe yak-
laşımı çıkmaktadır. Çünkü P4C, felsefi sorgulamayı merkeze ala-
rak öğrencilerin düşünme biçimlerini, gerekçelendirme yetilerini 
ve başkalarıyla ilişki kurma biçimlerini dönüştürmeyi amaçlayan 
bir pedagojidir. Yöntemin temelini, tartışma ve diyaloğa dayanan 
bir “sorgulama topluluğu” modeli oluşturarak çocukların eleştirel, 
yaratıcı, özenli ve işbirlikçi düşünme -4C- becerilerini geliştirmek 
hedeflenmektedir. Bu çerçevede P4C, bilgi aktarımından çok, dü-
şünme süreçlerinin niteliğini güçlendiren bir yöntem olarak em-
pati, saygı, adalet ve sorumluluk gibi etik değerleri tartışma yo-
luyla içselleştirmeye imkân tanıyan bir öğrenme ortamı sunmak-
tadır.  P4C’nin bu yönü, sosyal problemlerin kökeninde yer alan 
düşünme zayıflığı ve etik değer eksikliğini hedef alması bakımın-
dan kritik bir role sahip olup, kalıp yargıların çözülmesi, önyargı-
ların sorgulanması, başkasının perspektifini anlamaya yönelik 
çaba ve güç ilişkilerinin adil biçimde değerlendirilmesi, P4C otu-
rumlarının doğal çıktılarındandır. Bu nedenle yöntem, zorbalık 
gibi ilişkisel ve değer temelli problemlerin dönüştürülmesinde 
pedagojik bir imkan niteliğindedir.  

Bir öğrenci kendi davranışının sonuçlarını öngörebildiğinde, 
araç–amaç ilişkisini değerlendirebildiğinde ve etik kararlarını 
gerekçelendirebildiğinde, zorbalık davranışını sürdürmesi daha az 
mümkün hale gelmektedir. Çünkü P4C, okulun iç iklimini tartış-
ma, iş birliği, ortaklaşma ve gerekçelendirme üzerinden yeniden 
düzenlediğinden zorbalığın kökünü oluşturan güç ilişkilerini za-
yıflatmaktadır. Sonuç olarak P4C’nin, zorbalığın hem bilişsel hem 
duyuşsal hem de kurumsal boyutlarını dönüştüren güçlü bir eğit-
sel çerçeve sunduğu açıktır. Değerlerin dikte edilmesi yerine sor-
gulanması, karakterin içselleştirilmiş alışkanlıklar üzerinden güç-
lendirilmesi, düşünme becerilerinin etik problemlere uygulanması 
ve sınıfın bir sorgulama topluluğuna dönüştürülmesi zorbalığı 
yalnızca azaltmakla kalmayıp onu pedagojik bir dönüşümün doğal 
bir sonucu olarak etkisizleştirmeyi kolaylaştırmaktadır. Bu bağ-
lamda yapılan analizler P4C’nin zorbalık karşısında davranışçı 
yöntemlerin ötesine geçen, öğrencinin düşünme biçimini, ilişki 
kurma tarzlarını ve etik duyarlılığını dönüştüren, eyleme dönük, 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 292

kalıcı bir çözüm olduğu anlaşılmaktadır. 
Bütün bu veriler birlikte değerlendirildiğinde P4C’nin zorbalık 

problemine karşı değerleri yaşatarak öğreten, ahlaki muhakemeyi 
geliştiren, empatiyi güçlendiren, sosyal ilişkileri iyileştiren ve 
kapsayıcı bir sınıf ortamı oluşturan bütüncül bir çözüm sunduğu 
anlaşılmaktadır. Bu açıdan P4C, zorbalığın ortaya çıkmasına ne-
den olan bilişsel, duygusal ve ilişkisel mekanizmaları yapısal ola-
rak dönüştürdüğü için etkili ve sürdürülebilir bir çözüm modeli-
dir. Zorbalık her kademede görülmekle birlikte özellikle Lise dö-
neminde ergenliğin getirdiği kimlik arayışı, grup baskılarının 
artması, sosyal statü ilişkilerinin belirginleşmesi, kabul edilme 
ihtiyacı, duygusal düzenleme kapasitesindeki dalgalanmalar gibi 
çeşitli etkenlerin artmasıyla zorbalığın daha fazla görülmesi nede-
niyle kritik bir müdahale alanıdır. Bu müdahale ihtiyacı doğrultu-
sunda lise öğrencileriyle yaptığımız uygulama, zorbalığa ilişkin 
tutum ve eğilimlerinde anlamlı bir iyileşme sağladığı bu kritik 
gelişim döneminde P4C’nin etkili bir araç olduğunu ortaya koy-
maktadır. 

Bu noktada P4C’nin zorbalık problemine etkisini ve böylelikle 
sosyal problemler karşısındaki çözüm potansiyelini anlamak ama-
cıyla gerçekleştirdiğimiz karma yöntem temelli yarı deneysel 
uygulamanın nicel ve nitel verilerinden elde edilen bulgular, yön-
temin hem davranışsal hem de bilişsel-etik düzeyde ne ölçüde 
değişim sağladığını ortaya koymuştur. P4C’nin zorbalık ve diğer 
sosyal problemlere etkisini anlamak amacıyla yürüttüğümüz kar-
ma yöntem temelli yarı deneysel uygulamanın nicel ve nitel veri-
leri, müdahalenin hem güçlü hem de kalıcı bir etki yarattığını 
kanıtlamaktadır. Öyle ki nicel bulgular, deney ve kontrol grupla-
rının başlangıçta zorbalığa maruziyet ve algı düzeyleri bakımın-
dan benzer olduğunu, P4C temelli 16 oturumluk sürecin ardından 
ise deney grubunda zorbalık göstergelerinde anlamlı ve yüksek 
düzeyde bir azalma gerçekleştiğini ortaya koymuştur. Öte yandan 
bu düşüşün uygulama sonrasındaki altıncı haftada yapılan izleme 
testinde de korunması, P4C’nin kısa süreli bir farkındalık artışın-
dan ziyade, zorbalık davranışı ve zorbalığa yönelik algılarını kalıcı 
biçimde dönüştüren bir müdahale olduğunu yansıtmaktadır. 
Kontrol grubunda aynı dönemde anlamlı bir iyileşme görülmeme-
si, hatta bazı göstergelerde artış yaşanması, gözlenen değişimin 
doğal bir süreçten değil, doğrudan yaptığımız P4C yöntemine 
dayalı uygulamadan kaynaklandığını desteklemektedir. 



SONUÇ VE ÖNERİLER 293

Refleksif tematik analizle incelen nitel bulgular ise öğrencilerin 
açık uçlu sorulara verdiği yanıtlardan ve oturum boyunca yapılan 
gözlemlerden elde edilen bulgular, söz konusu nicel verilerden 
elde edilen analizlerin arka planını açığa çıkarmaktadır. Örneğin 
öğrencilerin zorbalığı “şaka” ya da “karşılık verme” söylemleriyle 
meşrulaştıran dilden, “zarar”, “adaletsizlik”, “hak ihlali” gibi etik 
kavramlara dayalı bir değerlendirme diline geçerek zorbalık ey-
lemlerine yönelik algı düşünce ve davranışlarının değiştiği görül-
mekle birlikte  çalışmanın ikinci bölümünde derinlemesine ele 
aldığımız 4C düşünme modelini içeren eleştirel, yaratıcı, özenli ve 
işbirlikçi düşünme becerilerinin tartışmalarda gerekçe sunma, 
alternatif barışçıl çözüm yolları üretme, mağdurun incinebilirliği-
ni fark etme ve ortak sorumluluk duygusunu paylaşma biçiminde 
somutlaştığı gösterilmiştir. Zorbalığa tanık olan öğrencilerin pasif 
izleyicilikten, zorbayı uyaran, mağdurun yanında duran ve gerekli 
durumlarda yetişkinlere veya okul idaresine başvuran “savunucu 
tanık” konumuna geçmeleri, sınıf düzeyinde onarıcı adalet ve 
dayanışma kültürünün oluştuğunu da ortaya koyarken sınıf ikli-
minde güven, aidiyet ve değer odaklı normların görünür hale 
gelmesi, izleme testinde korunan nicel etkinin arkasındaki temel 
açıklayıcılardan biri olarak öne çıkmıştır. Bu bulgular karma yön-
temin sağladığı bütüncül bakışla değerlendirildiğinde, P4C’nin 
davranışlara yön veren düşünme biçimlerini, etik değer kazanım-
larını ve sosyal ilişkilerini dönüştürdüğünü göstermektedir. Öte 
yandan öğrenciler, zorbalığın neden yanlış olduğunu soyut bir 
kural düzeyinde değil, adalet, saygı, eşitlik, sorumluluk ve empati 
gibi değerlerin kazanımı, duyarlı davranmaya ve sorunları onar-
maya yönelik eylemlere yansımıştır. Böylece değer temelli P4C 
yöntemi, zorbalığı bastıran bir disiplin aracı değil, zorbalığın orta-
ya çıkmasına zemin hazırlayan bilişsel ve etik eksiklikleri hedef 
alan, etkili, kalıcı ve bütüncül bir çözüm modeli olarak kendini 
göstermiştir. 

Araştırma boyunca ortaya koyulan analizler zorbalığın bilişsel 
ve duyuşsal düşünme eksikliğine bağlı olarak temel etik değerle-
rin yeterince gelişmediği durumlarda ortaya çıkan bir sosyal prob-
lem olduğunu açığa çıkarmıştır. Nitekim yapılan literatür taraması 
zorbalığın en fazla adalet duygusunun zayıf, iletişim normlarının 
kırılgan, empatik farkındalığın düşük olduğu ortamlarda ortaya 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 294

çıktığını göstermiştir.5 Öyleyse bu bulgular, sosyal problemlerin 
temelinde yer alan kategorik genellemeler, ön yargılar, eleştirel-
likten yoksun dogmatik tavır gibi düşünme biçimleri ile zorbalığı 
tetikleyen düşük empati seviyesi, çarpık adalet algısı gibi zihinsel 
süreçlerin aynı noktada kesiştiğine işaret etmektedir. 

Sosyal problemlere ilişkin yapılan analizler de bu çıkarımı des-
tekler niteliktedir. Ayrımcılık, toplumsal cinsiyet temelli eşitsizlik-
ler, hak ihlalleri, şiddet ve kutuplaşma gibi olgular çoğu zaman 
bilişsel önyargılar, kategorik genelleştirmeler, duygusal körlük, 
gerekçelendirilmemiş değer yargıları ve etik muhakeme eksiklik-
leri üzerinden yeniden üretilmektedir. Bu açıdan bakıldığında, 
sosyal problemlerin tümü bireysel değer yönelimleri ve düşünme 
süreçlerindeki yetersizliklerle doğrudan ilişkilidir. Örneğin ulusla-
rarası raporlar, zorbalığın yaygın olduğu toplumlarda özellikle 
göçmen kimliklere yönelik akran zorbalığının bir getirisi olarak 
ayırımcılık ve eşitsizliğin,  toplumsal önyargılarla paralel hareket 
ettiğini göstermektedir.6 Aynı şekilde, ekonomik eşitsizliklerin 
yüksek olduğu toplumlarda okullarda şiddet ve dışlama davranış-
larının daha sık görüldüğü belirtilmektedir.7 Bu örnekler, sosyal 
problemlerin birbirini nasıl beslediğini ve zorbalığın neden “kesi-
şim kümesi” niteliğinde merkezi bir olgu olduğunu daha da belir-
ginleştirmektedir. 

Bunun yanı sıra, okuldaki zorbalık vakaları hem mağdurları 
hem tanık olan öğrencileri ayrıca sınıf iklimini ve okulun güven 
kültürünü etkileyerek toplumsal düzeyde zarar üreten bir zincire 
neden olmaktadır. Üstelik ulusal ve uluslararası basında sıkça yer 
alan vakalar, zorbalığın yarattığı tahribatın boyutunu açıkça gös-
termektedir. Örneğin Avustralya’da bir çocuğun uzun süre maruz 
kaldığı siber zorbalığın ardından yaşamına son vermesi,8 dijital 

 
5 Dan Olweus, Bullying at School: What We Know and What We Can Do, 

Oxford: Blackwell, 1993; Ken Rigby, New Perspectives on Bullying, London: 
Jessica Kingsley Publishers, 2002; Peter K. Smith, Understanding School 
Bullying: Its Nature and Prevention Strategies, London: SAGE, 2016. 

6  UNESCO, Behind the Numbers: Ending School Violence and Bullying, Paris: 
UNESCO Publishing, 2019; UNICEF Türkiye, Köklerinden Koparılan Çocuk-
lar: Mülteci ve Göçmen Çocukların Maruz Kaldığı ve Giderek Artan Riskler, 
Ankara: UNICEF Türkiye, 2016. 

7  F. John Elgar, Wendy Craig, William Boyce, Anthony Morgan, Rachel 
Vella-Zarb, “Socioeconomic Inequality and School Bullying: A Multilevel 
Study,” American Journal of Public Health, C. 99, S. 5, 2009, s. 907–914. 

8  BBC News Türkçe, “Avustralya’nın tanınan çocuk yüzü, internet zorbalı-



SONUÇ VE ÖNERİLER 295

ortamda görünmezleşen şiddetin gençlerin psikolojik dayanıklılı-
ğını nasıl zorladığının en somut bir örneğiyken benzer şekilde 
Londra’da bir lisede bir kız öğrencinin erkek öğrenciler tarafından 
uğradığı çeşitli zorbalık türleriyle ve sosyal medya üzerinden 
sistematik biçimde hedef alınması sonucunda intihar etmesi,9 
zorbalığın intihara kadar giden çeşitli sonuçlar doğurabildiğini 
göstermektedir. Ülkemizde ise zorbalığı bağlı intihar vakalarının 
yanı sıra, bir lise öğrencisinin arkadaşı tarafından fiziksel zorbalı-
ğa uğraması sonucu beyin kanaması geçirmesi10 yine başka bir bir 
lisede fiziksel ve sözel zorbalık karşısında bir öğrencinin kendine 
zarar vererek intihara teşebbüs etmesi olayı11, gibi vaka örnekleri 
bu sorunun yalnızca bireysel değil, toplumsal bir tehdit olduğu-
nun kanıtlayarak zorbalığın yarattığı etkilerin ciddiyetini ortaya 
koymaktadır. Bu vakaların ortak noktası, zorbalığın sonuçlarını 
yaşamı tehdit eden bir risk alanı olarak görmemiz gerektiğini 
ortaya koymasıdır. Çatışma, aşağılanma, dışlanma ve sürekli teh-
dit altında olma hissi, çocukluk ve ergenlik döneminde kişinin 
benlik algısını, güven duygusunu ve geleceğe ilişkin beklentilerini 
olumsuz yönde etkilemesi kaçınılmazdır.  

Bu nedenle gerek literatür gerek kamusal kayıtlar gerekse okul 
temelli gözlemler zorbalığın sosyal problemlerin en görünür ve en 
doğrudan müdahale edilebilir bir formu olduğunu göstermektedir. 
Bu nedenle zorbalığı çözmek, yalnızca tekil bir davranışı değil; 
zorbalığın beraberinde getirdiği ayrımcılık, hak ihlalleri, istismar, 
intihar ve toplumsal kutuplaşma gibi geniş bir problem yelpazesi-
ni de aynı anda hedef almak anlamına gelmektedir. Öyleyse sos-
yal problemlerin temelinde yer alan hem akıl yürütme, gerekçe-
lendirme, kavramlaştırma gibi bilişsel eksiklikler hem de empati, 
özen, adalet duygusu gibi duyuşsal eksiklikler giderilmedikçe 

 
ğından intihar etti,” BBC, 11 Ocak 2018, https://www.bbc.com/turkce/ha–
berler-dunya-42638941 

9  The Guardian, “’I’m victim of failing system’, Mia Janin’s father says after 
inquest into girl’s death,” The Guardian, 26 Ocak 2024, https://www.the–
guardian.com/society/2024/jan/26/im-victim-of-failing-system-mia-janins-
father-says-after-inquest-into-girls-death  

10 Anadolu Ajansı, “Kanser hastasıyken doğurduğu oğlu, okulda darbedilmesi 
sonucu yaşam mücadelesi veriyor”, AA Haber, 30 Eylül 2025. 

11 Milliyet, “Lisede vahşet: Atar damarlarını kestiler — ‘Bunu yapanlar okul 
arkadaşlarım’,” Milliyet, 2022. https://www.milliyet.com.tr/gundem/lisede-
vahset-atar-damarlarini-kestiler-bunu-yapanlar-okul-arkadaslarim-
7491087  



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 296

zorbalıkla birlikte diğer sosyal problemlerin kökten ve etkili bir 
biçimde azaltılması mümkün değildir. 

Sosyal problemler, insanların nasıl düşündüğü, duygularını na-
sıl düzenlediği, hangi değerlere yaslandığı ve birbirleriyle nasıl 
ilişki kurduğunun sonucundan meydana geldiği ortadadır. Gerek 
kuramsal çerçeve gerek gerçekleştirdiğimiz P4C uygulamasının 
bulguları, P4C’nin düşünme biçimlerini, duygusal farkındalığı ve 
davranış örüntülerini aynı anda dönüştüren bütüncül bir model 
sunduğunu açıkça göstermiştir. Her şeyden önce P4C, bireye sor-
gulama kültürü yerleştirdiği için sosyal problemlerin temelini 
dönüştürmektedir. Nitekim toplum ya da insan doğası hakkında 
değişmez kabuller üretildiğinde sorgulama durup, edilgenlik art-
maktadır.12 P4C, öğrenciyi erken yaşlardan itibaren bu kabulleri 
sorgulamaya yönlendirmektedir. Böylece çocuk dünya düzenini 
değişmez bir yapı yerine değiştirilebilir bir alan olarak görmeyi 
öğrenmektedir. Bununla birlikte P4C, değerleri soyut kurallar 
olmaktan çıkarıp gerekçelendirilen, içselleştirilmiş ilkeler haline 
getirmektedir.  P4C oturumlarında çocuk, adalet, eşitlik veya say-
gı gibi kavramları somut durumlarla ilişkilendirerek bir davranı-
şın etik niteliğini analiz edip gerekçeler üreterek alternatifleri 
değerlendirmesi, değerlerin davranışı yönlendiren birer ilkeye 
dönüşmesini sağlamaktadır.13 Öte yandan P4C, duygusal farkında-
lığı ve empatiyi güçlendirerek zorbalığın veya sosyal problemlerin 
temelini oluşturan duygusal farkındalık eksikliğini giderip çocu-
ğun hem kendi duygularını hem başkalarının duygularını fark 
etmesine ve bu farkındalığı düşünsel değerlendirmeyle ilişkilen-
dirmesine imkân tanımaktadır.  Böylece çocuk davranışının baş-
kaları üzerindeki etkisinin bilincine sahip olmasıyla sosyal prob-
lemleri azaltan önleyici bir rol üstlenmektedir. P4C, özgürlük–
sorumluluk dengesini kurarak toplumsal özne olma kapasitesinin 
gelişimini desteklediğinden çocuk, eylemlerinin sonuçlarını hesa-
ba katan, bilinçli bir sorumluluk anlayışı geliştirmeye yardımcı 
olmaktadır. Ayrıca P4C’nin sınıfı küçük bir toplum olarak yeni-
den örgütlemesi ve diyalog, gerekçelendirme ve katılım temelli bir 
topluluk yapısı, ayrımcılık karşısında söz almak, zorbalığa karşı 
dayanışmak, çatışmalarda müzakere etmek, kurallara bilinçli 
uyum göstermek ve karar alma süreçlerine aktif katılmak gibi 

 
12 Lipman, Sharp, Oscanyan, Philosophy in the Classroom, s. 158. 
13 a.g.e., s. 160-161. 



SONUÇ VE ÖNERİLER 297

çocuklara sosyal problemlerin somut çözümlerini deneyimleme 
fırsatı vermektedir.14 Bu nedenle P4C, sosyal problemleri yalnızca 
“konu eden” değil, onların karşıtı olan davranışları doğrudan ya-
şatan bir pedagojik sumaktadır. P4C, yaratıcı düşünmeyle birlikte 
hayal gücünü geliştirerek çocuklara sorunlar karşısında alternatif 
çözüm üretme kapasitesi kazandırmasıyla, çocuk 4C düşünme 
sayesinde problemleri analiz etmekle kalmayıp farklı çözüm yolla-
rı düşünmekle birlikte bu çözümlerin etik sonuçlarını tartarak, 
yaratıcı çözüm üretme becerisiyle, pasif uyum yerine aktif yurt-
taşlık davranışını sergilemektedir. Özetle P4C, sosyal problemlerin 
kökenine ve sonuçlarına da etki ederek hem düşünceyi hem duy-
guyu hem de davranışı dönüştürmeyi sağlamaktadır. Bu doğrul-
tuda hem kuramsal hem ampirik veriler, P4C’nin sosyal problem-
lere yönelik güçlü ve uygulanabilir bir çözüm sunduğunu açıkça 
doğrulamaktadır. 

Bu çalışmada ulaşılan bulgular, zorbalığın yalnızca okul sınır-
ları içinde kalan bir davranış bozukluğu olmadığını; toplumsal 
düzeyde karşımıza çıkan pek çok sosyal problemin kesişim nokta-
sında yer aldığını  Hak ihlallerinden eşitsizliklere, ayrımcılıktan 
şiddet kültürüne kadar pek çok toplumsal sorun, temelde benzer 
düşünsel ve etik zeminlerden beslenmektedir: eleştirel muhakeme 
eksikliği, empati yetersizliği, değerlerin içselleştirilememesi ve 
güç ilişkilerinin adaletsiz biçimde yeniden üretilmesi. Bu nedenle 
zorbalık, yalnızca “bir grup öğrencinin davranışı” olarak değil, 
toplumun daha geniş ölçekli etik ve ilişkisel sorunlarını görünür 
kılan bir gösterge olarak ele alınmalıdır.  

Çalışmamızın zorbalığı incelediğimiz birinci bölümünde zorba-
lığın sadece mağduru etkilemediği, zorbanın kendisini ve tanık 
olan bireyler açısında da gerek psikolojik gerek sosyal olarak 
depresyon, anksiyete, sosyal geri çekilme gibi çeşitli olumsuzluk-
lara neden olduğu ortaya koyulmuştur. Bu nedenle zorbalık, sos-
yal problemlerin “sonuç” kısmında değil, çoğu zaman “kaynak” 
düzeyinde yer alan yapısal bir problem olarak değerlendirilmeli-
dir. Çünkü yapılan analizler zorbalığa müdahale edilmediğinde ve 
zorba, mağdur ve tanık rollerindeki çocukların zamanında destek-
lenmediğinde yaşamın ilerleyen dönemlerinde farklı türde davra-
nışsal risklerle karşılaşabileceğini ortaya koymaktadır. Nitekim 
güç kullanımını sorun çözme yöntemi olarak benimseyen çocuk-

 
14 a.g.e., s. 159. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 298

ların ileriki yaşamlarında şiddet eğilimleri, saldırganlık, iş orta-
mında baskıcı tutumlar ve yakın ilişkilerde çatışma üretici davra-
nışlar sergileme ihtimalinin arttığı görülmekle birlikte mağdur 
çocuklar ise düşük özsaygı, sosyal kaygı, ilişkilerde güvensizlik, 
okul ve iş yaşamında geri çekilme gibi sonuçlarla karşılaşabilmek-
tedir. Tanık olan çocukların ise müdahalenin olmadığını gördük-
lerinde zorbalığı olağan bir etkileşim biçimi olarak algılama, hak-
sızlık durumlarında pasif kalma ve ileride hem zorba hem mağdur 
rolleriyle ilişkili davranışlara yönelme eğilimi geliştirdikleri anla-
şılmaktadır. Bu bulgular, zorbalığın bireysel bir davranış bozuklu-
ğu olmanın ötesinde, uzun vadeli sosyal ve etik sonuçları olan bir 
problem olduğunu göstermektedir. Nitekim sosyal sorunlardan 
olan kadına yönelik şiddet, çocuk istismarı, çevreye zarar verici 
her türlü davranışlar ve hayvana yönelik şiddet gibi olguları, okul 
yıllarında öğrenilen güç kullanımının bir sonucu olup değersizleş-
tirme ve empati yoksunluğunun yetişkinlikteki karşılıkları olarak 
değerlendirmek mümkündür. Bu nedenle zorbalık, yalnızca okul 
bağlamına özgü bir davranış biçimi olmayıp, erken yaşlarda mü-
dahale edilmediğinde, bireyin ileriki yaşamında daha geniş ölçekli 
zarar verici tutum ve eylemler olarak yeniden ortaya çıkma po-
tansiyeline sahiptir. 

Öyleyse zorbalık, okulda başlayan ve okul sonraki yaşamda 
devam eden bir problem olup zorbalıkla mücadele etmek dolaylı 
olarak öteki sosyal problemlerle de mücadele etmeyi de kapsa-
maktadır. Nitekim bulgular, hak ihlallerinden ayrımcılığa, çevre 
krizlerinden toplumsal şiddete kadar geniş bir çerçevede karşımı-
za çıkan sosyal sorunların her birinin özünde bireylerin düşünme 
biçimlerinden, değerlere ilişkin tutumlarından ve ilişkisel pratikle-
rinden beslendiğini ortaya koymuştur. Bu bağlamda söz konusu 
sorunların temelinde etik bilinç eksikliği, etik bilinç eksikliğinin 
de temelinde düşünme becerilerinin yetersizliği yer aldığından 
düşünme becerilerini geliştiren, değerleri yaşatarak içselleştirmeyi 
sağlayan P4C'nin söz konusu eksiklik ve yetersizliği gidermede 
etkili bir yaklaşım olduğu ortaya koyulmuştur.  

Bugünün dünyasında sosyal medyada hızla yayılan nefret söy-
lemi, dijital zorbalığın artışı, toplumsal kutuplaşma, çevre krizine 
yönelik duyarsızlık, okul ortamlarında görülen şiddet eğilimleri ve 
büyüyen empati açığı da eğitimin salt bilişsel çıktılarının yeterli 
olmadığını göstermektedir. Bu ortamda bireylere yalnızca bilgi 
aktarmak değil, nasıl düşüneceklerini, nasıl ilişki kuracaklarını ve 



SONUÇ VE ÖNERİLER 299

hangi etik ilkelerle ortak yaşamı sürdüreceklerini öğretmek, sos-
yal problemlerin çözümü bağlamında kritiktir. Çalışmanın bulgu-
ları, P4C’nin bu yapısal zemine doğrudan nüfuz edebildiğini gös-
termektedir. P4C oturumlarında ortaya çıkan empati, dinleme, 
gerekçelendirme ve iş birliği davranışlarındaki artış hem zorbalı-
ğın hem de daha sosyal problemlerin dayandığı bilişsel ve etik 
mekanizmaların dönüştürülebileceğini göstermektedir.  

Bireyin kendisiyle, başkalarıyla ve toplumsal kurumlarla kur-
duğu ilişkiyi belirleyen değerler dönüştüğünde ayrımcılık, önyar-
gı, güç kötüye kullanımı, dışlama ve şiddet gibi davranışların da 
kökten zayıflaması nedeniyle bu dönüşümün yalnızca teorik değil, 
yaşamsal bir karşılığı vardır. Çünkü bireyin kendisiyle, başkala-
rıyla ve toplumsal kurumlarla kurduğu ilişkiyi belirleyen değerler 
dönüştüğünde; ayrımcılık, önyargı, güç kötüye kullanımı, dışlama 
ve şiddet gibi davranışların da azalması beraberinde gelmesi 
mümkündür. Zorbalıkla mücadelede kalıcı bir sonuç elde edile-
bilmesi için ceza, uyarı ya da davranış kontrolüne dayalı yüzeysel 
yöntemler yeterli olmadığı görülüp karşımızda duran problem, 
etik değer eksikliğine dayalı çok boyutlu bir sosyal problem olma-
sı nedeniyle çözüm de düşünme biçimlerini, duygusal farkındalığı 
yönelik bütüncül bir eğitim yaklaşımını gerektirmektedir. Bu 
noktada P4C’nin sunduğu olanaklar, zorbalığa olan algı, tutum ve 
davranışları etkilemesi açısından, günümüz toplumlarında hızla 
derinleşen ayrışmalar, kutuplaşma, hak ihlalleri, toplumsal güven-
sizlik gibi sorunların çözümüne dair de önemli bir perspektif 
sunmaktadır. Çünkü bu noktaya kadar ortaya koyulan analizler-
den anlaşılacağı üzere P4C, bireyleri sadece “bilgi sahibi” kılmayı 
değil, bilgiler üzerine doğru düşünebilme alışkanlığı kazandırarak 
düşüncesini gerekçelendirebilen, başkalarına karşı duyarlı, gerek-
çeli kararlar verebilen ve ortak yaşamı etik ilkeler temelinde sür-
dürebilen öznelere dönüştürmeyi hedeflemektedir. 

P4C, öğrencilere doğrudan normatif bir ahlak öğretisi sunma-
yıp ahlaki davranış kalıbı dayatmamaktadır. Yürütülen oturumlar, 
doğası gereği ahlaki değerlere sahip olmayı ve bu değerleri içsel-
leştirmeyi kendiliğinden mümkün kılmaktadır. Bunun en temel 
nedeni, P4C’nin değerleri soyut kurallar olarak aktarmak yerine, 
onları deneyim alanında yaşatarak, tartışma süreçlerinde görünür 
kılarak ve akıl yürütmenin bir parçası hâline getirerek öğretmesi-
dir. P4C’ de klasik değerler eğitimindeki gibi söz gelimi empatinin 
veya duyarlılığın tekil değişmez tanımlarını öğrenciye doğrudan 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 300

aktarıldığı şeklinde tek yönlü bilgi aktarımı yapmanın aksine 
değerler; gerekçelendirme, karşılaştırma, eleştirel düşünme ve 
ortaklaşa anlam kurma süreçleriyle bilişsel yetilerin deneyimlen-
mesiyle edinilmektedir. Bu yönüyle P4C, öğrencilerin ahlaki kav-
ramları sadece tanım olarak bilmesini değil, tartışmalar sırasında 
bu kavramları kullanarak değerlendirme yapabilmesini, çelişkileri 
fark edebilmesini ve eylemlerine yönelik daha bilinçli ölçütler 
geliştirebilmesini sağlamaktadır. Öte yandan P4C’nin sunduğu 
öğrenme ortamı, bu değerleri bu değerler kavramsal olarak ele 
alınsın veya alınmasın değerlerin deneyim yoluyla edinilmesini 
mümkün kılan bir yapıya sahiptir. Çünkü bu yapı, toplulukta veya 
sınıf ortamında dinleme, saygı, karşılıklı anlayış gibi etik ilkeleri 
temele alması öğrencilerin değerleri ilişkisel pratikler içinde ya-
şamalarına imkan vermektedir. Bu nedenle P4C yapısal niteliği ve 
işleyişi sayesinde değerlerin içselleştirilmesini doğal bir öğrenme 
çıktısı haline getirmektedir. Böylece değerler, dışarıdan dayatılmış 
normlar olmaktan çıkarak bireyin düşünme pratiklerinde ve iliş-
kisel tutumlarında köklenen, içselleştirilmiş birer etik yönelim 
hâline gelmektedir.  

Bu dönüşümün sürdürülebilir olabilmesi için okullarda kurum-
sal işleyişi ve sınıf içi pedagojik uygulamaları kapsayan bütüncül 
düzenlemelere ihtiyaç vardır. Çünkü zorbalık, yalnızca problem 
ortaya çıktığında müdahale etmeyi değil, çıkış noktasına ve süre-
cine odaklanarak öğrencilerin bilişsel, duygusal ve etik gelişimle-
rini sürekli olarak destekleyen bir okul kültürünün inşasını gerek-
tirmektedir. 21.yüzyılın hızla değişen toplumsal, teknolojik ve 
kültürel dinamikleri dikkate alındığında, okulların düşünme bece-
rilerini, etik duyarlılıkları ve ilişkisel yetkinlikleri geliştiren tür-
den bir dönüşme uğraması bir zorunluluk hâline gelmiştir. Ancak 
bu dönüşüm, tek yönlü bilgi aktarımına dayanan geleneksel eği-
tim modelleriyle sağlanamamaktadır. P4C, öğrencilerin eleştirel, 
yaratıcı, işbirlikçi ve özenli düşünme becerilerini bir arada geliş-
tirmesiyle 21. yüzyıl becerileriyle örtüşen yenilikçi bir pedagojik 
yaklaşım sunmaktadır. Dijital çağda bilgiye erişim olanaklarının 
artmasıyla yanlış bilgi, dijital zorbalık, kutuplaşma ve hız kültü-
rünün artması kaçınılmazıdır. Bu noktada P4C, öğrencilerin dü-
şünme becerilerini güçlendiren ve etik bilinç kazanımını entegre 
ederek ahlaki gelişimde sağlayan bir “düşünme temeli” sağlamak-
tadır. Bu nedenle P4C’nin eğitimin dışında kalan bir etkinlik ola-
rak değil, eğitim sisteminin temeline yerleştirilmiş, okul öncesin-



SONUÇ VE ÖNERİLER 301

den başlayarak tüm öğretim kademelerine yayılan ve okul kültü-
rünü dönüştüren temel bir yaklaşım olarak benimsenmesi gerek-
mektedir. Bu entegrasyonla çağdaş yurttaşlık niteliklerini destek-
leyen öğrenme ortamlarının inşasına katkı sağlamak mümkündür. 

Bu bağlamda P4C’nin okul yaşamına sistematik biçimde enteg-
re edilmesi düzenli olarak yürütülen P4C oturumlarının, öğrenci-
lerin gerekçeli düşünme, empati kurma, perspektif alma ve diyalo-
jik katılım becerilerini belirgin biçimde güçlendirmesi açısından 
önem taşımaktadır. Öte yandan uluslararası düzeyde yapılan ça-
lışmalar P4C’nin yalnızca etik ve ilişkisel alanlarda değil, okuma, 
matematik ve muhakeme gibi akademik alanlarda da olumlu etki-
ler yarattığını da ortaya koymaktadır.15 Ulusal düzeyde Türkiye’de 
yürütülen araştırmalar ise P4C temelli etkinliklerin fen bilimleri 
tutumlarını ve problem çözme becerilerini geliştirdiğini göster-
mektedir.16 Bu bulgular, P4C’yi belirli birkaç dersle sınırlı bir et-
kinlik olarak değil, farklı disiplinlerdeki öğrenme süreçlerini des-
tekleyen, eğitimin temeline yerleştirilmesi gereken bir öğretim 
yaklaşımı olarak ele alınması gerektiğini ortaya koymaktadır. Bu 
doğrultuda P4C’nin, tüm derslerde sorgulama topluluğu (CoI) te–
melli bir öğrenme iklimi oluşturacak biçimde programın geneline 
yayılması, okulda yürütülen eğitsel faaliyetlerin ortak düşünme ve 
etik tartışma zemini üzerinde buluşmasını mümkün kılacaktır. 
Öğretmenlerin bu süreçteki belirleyici rolleri göz önüne alındı-
ğında, öğretmenler için P4C pedagojisine yönelik eğitim program-
larının düzenlenmesi gerekmektedir. Nitekim mevcut literatür 
bulguları sürecin etkinliğinde öğretmen/kolaylaştırıcı niteliğinin 
önemini ortaya koymuştur.  

Bununla birlikte okul ikliminin kapsayıcı biçimde yapılandı-
rılması da zorbalığın önlenmesinde belirleyici bir işlev görmekte-
dir. Kuralların tutarlı uygulanması, öğrencilerin karar alma süreç-
lerine katılması ve görüşlerinin duyulması, demokratik kültürün 
güçlenmesi okullarda aidiyet, sorumluluk ve güven duygusunu 
artmasını desteklemektedir. Böylelikle öğrencilerin yalnızca zor-
balığın mağduru veya tanığı olmaktan çıkarak, problemlerin çö-

 
15 Stephen Gorard, Nadia Siddiqui ve Becky Francis See, Philosophy for Child-

ren: Evaluation Report, Education Endowment Foundation, 2015. 
https://dera.ioe.ac.uk/id/eprint/32011  

16 Gülnur Bayköse ve Mustafa Özdemir, “Felsefe Temelli Sınıf Tartışmaları-
nın Fen Bilimleri Tutum ve Problem Çözme Becerilerine Etkisi,” İlköğretim 
Online 22,1, (2023). 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 302

zümünde aktif rol üstlenen sorumluluk sahibi ve duyarlı bireylere 
dönüşmesi olanaklıdır. 

Aileler açısından ise çocukların duygusal, sosyal ve ahlaki ge-
lişimini destekleyen nitelikli iletişim ortamlarının oluşturulması 
önem taşımaktadır. Bu bağlamda ebeveynlerin çocuklarla kurdu-
ğu diyalog günlük deneyimlerini, akran ilişkilerini açık biçimde 
ifade edebilecekleri güvenli iletişim alanı kurması, zorbalık davra-
nışlarının erken fark edilerek uygun müdahaleler yapılmasını 
kolaylaştırmaktadır. Bu bağlamda ailelerin, P4C temelli değer 
eğitimi, iletişim becerileri gibi ebeveyn-çocuk iş birliğini güçlendi-
ren seminerler, atölyeler, bilgilendirme toplantılarının gerçekleş-
mesi bilişsel, duyuşsal, sosyal ve ahlaki gelişimi desteklediğinden 
bütüncül bir müdahale aracı niteliği taşımaktadır. 

Sonuç olarak bu çalışma, P4C’nin bilişsel ve duyuşsal gelişimi 
mümkün kılan, bu yönüyle sosyal problemlerin ortaya çıktığı 
düşünsel ve etik zemine müdahale edebilen etkili bir eğitim mode-
li olduğunu göstermiştir. Bu durumda P4C’nin zorbalık problemi-
ne etkisinden hareketle bireylerin düşünme biçimlerini, etik du-
yarlılıklarını ve ilişkisel pratiklerini dönüştürerek hem bireysel 
hem toplumsal düzeyde bir değişim yaratma olanağına sahip ol-
duğu açıktır. Günümüzde derinleşen sosyal problemler ekseninde 
böyle bir kültürün yaygınlaşması, bireylerin hem kendilerine hem 
başkalarına hem de içinde yaşadıkları topluma karşı daha sorum-
lu, adil ve duyarlı bir etik tavır geliştirmeleri açısından önem ta-
şımaktadır. Bu doğrultuda P4C’nin bireyin dünyayı düşünme 
biçimini ve böylece davranışlarını dönüştürerek, toplumsal yaşa-
mın ahlaki dokusunu onarması nedeniyle araştırmanın başında 
yöneltilen “Sosyal problemler karşısında P4C bir çözüm olabilir 
mi?” sorusu hem kuramsal hem de ampirik analizler temelinde 
yanıtını bulmuştur: P4C, sosyal problemlerin kaynağında yer alan 
düşünme biçimlerini, değer yönelimlerini ve ilişkisel pratikleri 
dönüştürme potansiyeli bakımından bu problemlerin önlenmesine 
ve azaltılmasına yönelik güçlü bir çözüm potansiyeline sahiptir. 
 
 



 

yw 

Kaynaklar 
 
 
 
 
 

ACEMOĞLU Daron, James A. ROBINSON, Why Nations Fail: The 
Origins of Power, Prosperity, and Poverty, New York: Crown Busi-
ness, 2012. 

AKARSU Bedia, Felsefe Sözlüğü, 17.b., İstanbul: İnkılap Kitabevi, 2019. 
AKYÜZ, Ayşe ve KOÇ, Zeynep, “Empati Yönelimli Siber Zorbalık 

Psiko-Eğitim Programının Lise 9. Ve 10. Sınıf Öğrencilerinin Siber 
Zorbalık ve Empati Düzeylerine Etkisi,” Gazi Üniversitesi Gazi 
Eğitim Fakültesi Dergisi, 40(1), 2020, s. 75–111. 

ANADOLU AJANSI. “Kanser hastasıyken doğurduğu oğlu, okulda 
darbedilmesi sonucu yaşam mücadelesi veriyor.” AA Haber, 30 
Eylül 2025. 

ARİSTOTELES, Politika, çev. Mete Tunçay, 13. B., İstanbul: Remzi 
Kitabevi, 2014. 

ARTHUR James, Kristján KRISTJÁNSSON, Tom HARRISON, Wouter 
SANDERSE ve David WRIGHT, Teaching Character and Virtue in 
Schools, London: Routledge, 2017. 

ASCIONE Frank R., “Children Who Are Cruel to Animals: A Review 
of Research and Implications for Developmental Psychopatho-
logy,” Anthrozoös, C. 5, S. 4 (1992), ss. 222–239. 

ASCIONE Frank R., “Children Who Are Cruel to Animals: A Review 
of Research and Implications for Developmental Psychopatho-
logy,” Anthrozoös, C. 6, S. 4 (1993), ss. 226–247. 

ATRIA Maria, Christian SPIEL, “Viennese Social Competence (visc) 
Training for Students: Program and Evaluation,” Swiss Journal of 
Psychology, C. 66, S. 3 (2007), ss. 169–177. 

AYKAÇ, Necdet, Öğretim İlke ve Yöntemleri, 4. B., Ankara: Pegem 
Akademi, 2018. 

BANDURA Albert, Social Learning Theory, Englewood Cliffs, NJ: 
Prentice Hall, 1977. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 304

BAUMAN Zygmunt, Community: Seeking Safety in an Insecure World, 
Cambridge: Polity Press, 2001. 

BAUMER Eric, Richard WRIGHT, “Crime Seasonality and Serious 
Scholarship: A Comment on Farrell and Pease,” The British Jour-
nal of Criminology, C. 36, S. 4 (1996), ss. 579–581. 

BAUMRIND Diana, “Child Care Practices Anteceding Three Patterns 
of Preschool Behavior,” Genetic Psychology Monographs, C. 75 
(1967), ss. 43–88. 

BAYKÖSE Gülnur ve Mustafa ÖZDEMİR. “Felsefe Temelli Sınıf Tar-
tışmalarının Fen Bilimleri Tutum ve Problem Çözme Becerilerine 
Etkisi.” İlköğretim Online 22, no. 1 (2023).  

BBC News Türkçe. “Avustralya’nın tanınan çocuk yüzü, internet 
zorbalığından intihar etti.” BBC, 11 Ocak 2018.  
https://www.bbc.com/turkce/haberler-dunya-42638941 

BELSEY Bill, Cyberbullying: An Emerging Threat to the "Always On" 
Generation, 2004, https://billbelsey.com/?P=1827 

BENDADE Leon, Thomas E. JACKSON (Ed.), Transforming Education, 
New York: Routledge, 2021. 

BIESTA, Gert J.J., İyi Eğitim Nedir?, çev. Umut Kızıl ve Tolga Kızıl, 
Ankara: Pegem Akademi Yayıncılık, 2016. 

BIESTA, Gert J.J., Ölçme Çağında İyi Eğitim: Etik, Politika, Demokrasi, 
çev. Ferda Keskin, Ankara: Pegem Akademi Yayıncılık, 2016. 

BİRLEŞMİŞ MİLLETLER (BM), Çocuk Hakları Sözleşmesi, Birleşmiş 
Milletler Genel Kurulu, 1989, https://www.unicef.org/turkey/–
cocuk-haklari-sozlesmesi. 

BONANNO George A. “Loss, Trauma, and Human Resilience: Have 
We Underestimated the Human Capacity to Thrive After Extre-
mely Aversive Events?” American Psychologist, C. 59, S. 1 (2004), 
ss. 20–28. 

BOYACI Nihal Petek, KARADAĞ Filiz ve GÜLENÇ Kurtul, “Çocuklar 
İçin Felsefe / Çocuklarla Felsefe: Felsefi Metotlar, Uygulamalar ve 
Amaçlar”, Kaygı: Bursa Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi 
Felsefe Dergisi, Sayı 31, 2018, ss. 145-173. https://doi.org/–
10.20981/kaygi.474657 

BRAUN Virginia ve Victoria CLARKE “Reflecting on Reflexive The-
matic Analysis,” Qualitative Research in Sport, Exercise and Health, 
C. 11, S. 4 (2019), ss. 589–597. 

BUBER Martin, I and Thou, çev. Ronald Gregor Smith, London & New 
York: Continuum, 2004. 

CAM Philip, Philosophy Park: A Beginner’s Guide to Great Thinkers 
and Big Ideas, Melbourne: ACER Press, 2015. 

CAM Philip, 20 Thinking Tools: Collaborative Inquiry for the Class-



KAYNAKLAR 305

room, Victoria: ACER Press, 2006. 
CAMPBELL Donald T. ve Julian C. STANLEY, Experimental and Qua-

si-Experimental Designs for Research, Boston: Houghton Mifflin, 
1963. 

CARSON Rachel, Silent Spring, Boston: Houghton Mifflin, 1962. 
CEVİZCİ Ahmet, Felsefe Sözlüğü, 5. B., İstanbul: Say Yayınları, 2015. 
CHATFIELD Tom, Critical Thinking, 2. B., London: SAGE Publicati-

ons, 2021. 
COSTELLO Claudia, Philosophy in Children’s Literature, Lanham: 

Rowman & Littlefield, 2012. 
CRAIG Wendy M., Debra J. PEPLER, “Observations of Bullying and 

Victimization in the School Yard,” Canadian Journal of School 
Psychology, C. 13, S. 2 (1997), ss. 41–59. 

CRESWELL John W., Research Design: Qualitative, Quantitative, and 
Mixed Methods Approaches, Thousand Oaks: Sage Publications. 

CRICK Nicki R., Jennifer K. GROTPETER, “Relational Aggression, 
Gender, and Social-Psychological Adjustment,” Child Develop-
ment, C. 66, S. 3 (1995), ss. 710–722. 

ÇEVİK, Deniz ve AKMAN, Betül, “Okul Öncesi Dönemde Akran 
Zorbalığına Karşı Empati Temelli Psikoeğitim Programının Etki-
si,” Hacettepe Üniversitesi Eğitim Fakültesi Dergisi, 36(2), 2021, s. 
345–362. 

ÇOBAN Melih, “Sosyal/Toplumsal Sorunlar,” 2.b., Ankara: Tübitak 
Bilim Yayınları, Sosyal Bilimler Ansiklopedisi, 2022. 

DEKLER Kass, School Bullying: Predictive Factors, Coping Strategies 
and Effects on Mental Health, 2013. 

DELARA Ellen Walser, Bullying Scars: The Impact on Adult Life and 
Relationships, Oxford: Oxford University Press, 2016. 

Demello Margo, Animals and Society: An Introduction to Human-
Animal Studies, New York: Columbia University Press, 2012. 

DEUTSCH Morton, The Resolution of Conflict: Constructive and Dest-
ructive Processes, New Haven: Yale University Press, 1973. 

DEWEY John, Experience and Education, Kappa Delta Pi, 1938. 
DEWEY John, Okul ve Toplum, ed. Mevlüt Aydoğmuş, Konya: Palet 

Yayınları, 2023. 
DEWEY John, The Middle Works, 1899–1924, Volume 14: 1922, Car-

bondale: Southern Illinois University Press, 2008. 
DEWEY, John, Demokrasi ve Eğitim, çev. Bahadır Akın, 3. B., Ankara: 

Pegem Akademi Yayıncılık, 2020. 
DOBSON Andrew, Justice and the Environment: Conceptions of Envi-

ronmental Sustainability and Dimensions of Social Justice, Oxford: 
Oxford University Press, 1998. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 306

DURKHEIM Émile, Education and Sociology, çev. Sherwood D. Fox, 
New York: Free Press, 1922. 

DURKHEIM Emile, İntihar: Sosyolojik Bir Araştırma, çev. Özer Ozan-
kaya, İstanbul: Cem Yayınevi, 2002. 

ELDER Linda ve Richard PAUL, The Miniature Guide to Critical Thin-
king: Concepts and Tools, 8. B., Tomales, CA: Foundation for Criti-
cal Thinking, 2014. 

ELGAR F. John, Wendy CRAIG, William BOYCE, Anthony MORGAN 
ve Rachel VELLA-ZARB. “Socioeconomic Inequality and School 
Bullying: A Multilevel Study.” American Journal of Public Health 
99, no. 5 (2009): 907–914. 

ENNIS Robert H., Critical Thinking, Upper Saddle River, NJ: Prentice 
Hall, 1996. 

ERTÜRK, Selahattin, Eğitimde Program Geliştirme, Ankara: Edge 
Akademi Yayınları, 2016. 

ESPELAGE Dorothy L., Jun Sung HONG, Mihyun A. RAO, Robert 
THORNBERG, “Understanding School Bullying: A Social-
Ecological Perspective,” American Psychologist, C. 73, S. 3 (2018), 
ss. 240–255. 

ESPELAGE Dorothy L., Susan M. SWEARER, Bullying in American 
Schools: A Social-Ecological Perspective on Prevention and Interven-
tion, New York: Routledge, 2004. 

EUROPEAN PARLIAMENTARY RESEARCH SERVICE, Cyberbullying 
among Young People: Laws and Policies in Selected Member States, 
Brussels: European Parliament, 2024. 

FARRINGTON David P., Maria M. TTOFI, “Bullying as a Predictor of 
Offending, Violence and Later Life Outcomes,” Criminal Behavi-
our and Mental Health, C. 21, S. 2 (2011), ss. 90–98. 

FARRINGTON David P., Maria M. TTOFI, “School-Based Programs to 
Reduce Bullying and Victimization: A Systematic Review,” Camp-
bell Systematic Reviews, C. 5, S. 1 (2009), ss. 1–179. 

FISHER Robert, Teaching Children to Think, 2. B., Oxford: Oxford 
University Press, 2005. 

FISHER Robert, Teaching Thinking: Philosophical Enquiry in the Class-
room, 4. B., London: Bloomsbury, 2013. 

FREIRE Paulo, Pedagogy of the Oppressed, New York: Continuum, 
1970. 

FREIRE, Paulo, Ezilenlerin Pedagojisi, çev. Dilek Hattatoğlu – Erol 
Özbek, 25. B., İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2017. 

FREY, Karin S., HIRSCHSTEIN, Miriam K., SNELL, Jennie L., VAN 
SCHOIACK EDSTROM, Leihua, MACKENZIE, Elizabeth P. Ve 
BRODERICK, Carole J., “Reducing Playground Bullying and Sup-



KAYNAKLAR 307

porting Beliefs: An Experimental Trial of the Steps to Respect 
Program,” Developmental Psychology, 41(3), 2005, s. 479–490. 

GAFFNEY, Hannah, TTOFI, Maria M. Ve FARRINGTON, David P., 
“Effectiveness of School-Based Programs to Reduce Bullying Per-
petration and Victimization: An Updated Systematic Review and 
Meta-Analysis,” Campbell Systematic Reviews, 17, 2021, s. 1–52. 

GARANDEAU Claire F., Erkki POSKIPARTA, Christina SALMIVAL-
LI, “Tackling Acute Cases of School Bullying in the kiva Antibull-
ying Program: A Comparison of Two Approaches,” Journal of 
Abnormal Child Psychology, C. 42, S. 6 (2014), ss. 981–991. 

GARANDEAU Claire F., Inge A. LEE, Christina SALMIVALLI, “The 
Effectiveness of the kiva Antibullying Program in the Nether-
lands: A Cluster-Randomized Controlled Trial,” Journal of Applied 
Developmental Psychology, C. 35, S. 5 (2014), ss. 427–437. 

GARANDEAU, Claire F., TURUNEN, Tiina, SAARENTO-ZAPRUDIN, 
Silja ve SALMIVALLI, Christina, “Effects of the kiva Anti-
Bullying Program on Defending Behavior: Investigating Indivi-
dual-Level Mechanisms of Change,” Journal of School Psychology, 
97, 2023, s. 45–60. 

GARDNER Melissa J., Helen J. THOMAS, Holly E. ERSKINE, “The 
Association Between Five Forms of Child Maltreatment and Dep-
ressive and Anxiety Disorders: A Systematic Review and Meta-
analysis,” Child Abuse & Neglect, C. 96 (2019). 

GEORGE Darren ve Paul MALLERY, SPSS for Windows Step by Step: 
A Simple Guide and Reference, Boston: Pearson, 2010. 

GIANNAKAKI Maria S. “Using Mixed-Methods to Examine Teachers’ 
Attitudes to Educational Change,” Educational Research and Eva-
luation, C. 11, S. 4 (2005), ss. 323–348. 

GLASER Danya, “Emotional Abuse and Neglect (Psychological Malt-
reatment): A Conceptual Framework,” Child Abuse & Neglect, C. 
26 (2002), ss. 697–714. 

GORARD Stephen, Nadia SIDDIQUI ve Becky Francis SEE, Philo-
sophy for Children: Evaluation Report. Education Endowment Fo-
undation, 2015. 

GREGORY Maughn Rollins “Normative Dialogue Types in Philo-
sophy for Children,” Journal of Philosophy of Education, C. 41, S. 3 
(2007), ss. 321–340. 

GREGORY Maughn Rollins ve Megan Jane LAVERTY (Eds.), The 
Routledge International Handbook of Philosophy for Children, New 
York: Routledge, 2018. 

GREGORY Maughn, “Philosophy for Children and Its Critics: A 
Mendham Dialogue,” Journal of Philosophy of Education, C. 41, S. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 308

4 (2007), ss. 667–681. 
GREGORY Maughn, Megan Jane LAVERTY, In Community with Ot-

hers: Lessons from the Legacy of Matthew Lipman, New York: Ro-
utledge, 2018. 

GUTMANN Amy, Democratic Education, Rev. Ed., Princeton, NJ: 
Princeton University Press, 1999. 

HABERMAS Jürgen, The Theory of Communicative Action, Cilt 1, çev. 
Thomas mccarthy, Boston: Beacon Press, 1984. 

HABERMAS Jürgen, The Inclusion of the Other: Studies in Political 
Theory, Cambridge: MIT Press, 1998. 

HALSTEAD J. Mark ve Monica J. TAYLOR (Eds.), Values in Education 
and Education in Values, London: Falmer Press, 1996. 

HARI Johann, Lost Connections, Great Britain: Bloomsbury Publis-
hing, 2019. 

HAWKER Debra S. J., Michael J. BOULTON, “Twenty Years’ Rese-
arch on Peer Victimization and Psychosocial Maladjustment: A 
Meta-Analytic Review of Cross-Sectional Studies,” Journal of 
Child Psychology and Psychiatry, C. 41, S. 4 (2000), ss. 441–455. 

HAYNES Joanna, Children as Philosophers: Learning through Enquiry 
and Dialogue in the Primary Classroom, 2. B., London: Routledge, 
2008. 

HEFFERNAN Aimee, “The Impact of Bullying on Social Inequalities,” 
Journal of Social Issues, C. 72, S. 2 (2016), ss. 123–145. 

HOFFMAN Martin L. Empathy and Moral Development: Implications 
for Caring and Justice, Cambridge: Cambridge University Press, 
2000. 

HOFSTEDE Geert, Culture’s Consequences: International Differences in 
Work-Related Values, Beverly Hills, CA: Sage, 1984. 

HORNER Jenny, Catherine WESTACOTT, Thinking Through Philo-
sophy: An Introduction, Cambridge: Cambridge University Press, 
2007. 

HUNTINGTON Samuel P., The Clash of Civilizations and the Rema-
king of World Order, New York: Simon & Schuster, 1996. 

HUSSERL Edmund, The Crisis of European Sciences and Transcenden-
tal Phenomenology, çev. David Carr, Evanston: Northwestern Uni-
versity Press, 1970. 

JACKSON Thomas E., “The Art and Craft of ‘Gently Socratic’ 
Inquiry,” Thinking: The Journal of Philosophy for Children, C. 15, S. 
4 (2001), ss. 459–472. 

JOHNSON Burke ve Anthony J. ONWUEGBUZIE “Mixed Methods 
Research: A Research Paradigm Whose Time Has Come,” Educa-
tional Researcher, C. 33, S. 7 (2004), ss. 14–26. 



KAYNAKLAR 309

JONAS Hans, The Imperative of Responsibility: In Search of an Ethics 
for the Technological Age, Chicago: University of Chicago Press, 
1984. 

KAIN, Christina, KOSCHMIEDER, Corinna, MATICHEK-JAUK, Mar-
lies ve BERGNER, Sabine, “Mapping the Landscape: A Scoping 
Review of 21st Century Skills Literature in Secondary Education,” 
Teaching and Teacher Education, 151, 2024, 104739. 

KALAYCI Şeref (Ed.), SPSS Uygulamalı Çok Değişkenli İstatistik Tek-
nikleri, Ankara: Asil Yayın Dağıtım, 2006. 

KANT Immanuel, Groundwork of the Metaphysics of Morals, ed. ve 
çev. Mary Gregor, Cambridge: Cambridge University Press, 1998. 

KANT, Immanuel, Eğitim Üzerine, çev. Ahmet Aydoğan, 4. B., İstan-
bul: Say Yayınları, 2020. 

KARADOĞAN Umut C., “Çocuk ve Çocukluk Kavramının Tarihsel 
Süreçte Değerlendirilmesi,” Çocuk ve Medeniyet, C. 4, S. 7 (2019), 
ss. 195–226. 

KARTAL, Hülya ve BİLGİN, Asude, “İlköğretim Öğrencilerine Yöne-
lik Bir Zorbalık Karşıtı Program Uygulaması: Okulu Zorbalıktan 
Arındırma Programı,” Eğitimde Kuram ve Uygulama, 3(2), 2007, s. 
207–227. 

KENNEDY David, “The Philosopher as Teacher: The Role of a Facili-
tator in Philosophical Inquiry,” Metaphilosophy, C. 35, S. 5 (2004), 
ss. 744–765. 

KENNEDY David, Changing Practices in Education, New York: Conti-
nuum, 2006. 

KIRICI Şerife ve Halis EKŞİ “Çocuk-Ergen Zorbalık Ölçeği-9 Kısa 
Form: Türkçe Geçerlik ve Güvenirlik Çalışması,” 9. Uluslararası 
GAP Zirvesi Bildirileri içinde, Ankara: İKSAD Yayınları, 2022, ss. 
406–416. 

KOHLBERG Lawrence, The Philosophy of Moral Development: Moral 
Stages and the Idea of Justice, New York: Harper & Row, 1981. 

KOHLBERG Lawrence, Essays on Moral Development, Vol. I: The Phi-
losophy of Moral Development, San Francisco: Harper & Row, 
1981. 

KUÇUARDİ İoanna, İnsan Hakları Kavramları ve Sorunları, 5.b., An-
kara: Türkiye Felsefe Kurumu Yayınları, 2022. 

KUTOK, Emily R., SCHROEDER, Megan M., PATE, Natalie L., 
STUART, Elizabeth A. Ve SCHARF, Melissa A., “A Cyberbullying 
Media-Based Prevention Intervention for Adolescents,” JMIR 
Mental Health, 8(9), 2021. 

KYMLICKA Will ve Wayne NORMAN, “Return of the Citizen: A 
Survey of Recent Work on Citizenship Theory,” Ethics, C. 104, S. 2 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 310

(1994), ss. 352–381. 
KYMLICKA Will, Multicultural Citizenship, Oxford: Oxford Univer-

sity Press, 1995. 
LICKONA Thomas, Educating for Character: How Our Schools Can 

Teach Respect and Responsibility, New York: Bantam Books, 1991. 
LIPMAN Matthew, Ann Margaret SHARP, Frederick S. OSCANYAN, 

Philosophy in the Classroom, Philadelphia: Temple University 
Press, 1980. 

LIPMAN Matthew, Ann Margaret SHARP, Growing up with Philo-
sophy, Philadelphia: Temple University Press, 1975. 

LIPMAN Matthew, Harry Stottlemeier’s Discovery, New York: Institu-
te for the Advancement of Philosophy for Children, 1974. 

LIPMAN Matthew, Philosophy Goes to School, Philadelphia: Temple 
University Press, 1988. 

LIPMAN, Matthew, Thinking in Education, 2nd ed., Cambridge: 
Cambridge University Press, 2003. 

LOCKE, John, Eğitim Üzerine Bazı Düşünceler, çev. Vehbi Hacıkadi-
roğlu, 7. B., İstanbul: Remzi Kitabevi, 1999. 

LONE Jana Mohr ve Michael D. BURROUGHS, Philosophy in Educa-
tion: Questioning and Dialogue in Schools, Lanham: Rowman & 
Littlefield, 2016. 

LOVAT Terence ve Ron TOOMEY, Values Education and Quality 
Teaching: The Double Helix Effect, Dordrecht: Springer, 2009. 

MASTEN Ann S. “Ordinary Magic: Resilience Processes in Develop-
ment,” American Psychologist, C. 56, S. 3 (2001), ss. 227–238. 

MATTHEWS Gareth B., The Philosophy of Childhood, Cambridge, 
MA: Harvard University Press, 1994. 

Mccall Catherine, Transforming Thinking: Philosophical Inquiry in the 
Primary and Secondary Classroom, London: Routledge, 2009. 

Mcwıllıams Kelly, Barbara GOODMAN, Juliana RASKAUSKAS, Kim-
berly CORDON, Bullying in Schools: Problem-Oriented Guides for 
Police Series, Washington, D.C.: U.S. Department of Justice, Office 
of Community Oriented Policing Services, 2014. 

MILLETT Stephen ve Alan TAPPER “Benefits of Collaborative Philo-
sophical Inquiry in Schools,” Educational Philosophy and Theory, 
C. 44, S. 5 (2012), ss. 546–567. 

MİLLİYET. “Lisede vahşet: Atar damarlarını kestiler — ‘Bunu yapan-
lar okul arkadaşlarım’.” Milliyet, 2022. 

MONKS Claire P., Rosario ORTEGA-RUIZ ve Antonio J. 
RODRÍGUEZ-HIDALGO. “Peer Violence in British and Spanish 
Schools: A Cross-National Study.” International Journal of Psycho-
logy 43, no. 6 (2008): 492–500. 



KAYNAKLAR 311

MURRIS Karin, “Can Children Do Philosophy?,” Journal of Philosophy 
of Education, C. 34, S. 2 (2000), ss. 261–279. 

NISHINA Adrienne, Jaana JUVONEN, “Daily Reports of Witnessing 
and Experiencing Peer Harassment in Middle School,” Child Deve-
lopment, C. 76, S. 2 (2005), ss. 435–450. 

NODDINGS, Nel, Caring: A Relational Approach to Ethics and Moral 
Education, 2nd ed., Berkeley: University of California Press, 2013. 

NODDINGS, Nel, Eğitimde Bakım Etiği, çev. Melahat Kızıl, Ankara: 
Nobel Akademik Yayıncılık, 2013. 

NORRIS Pippa, Democratic Deficit: Critical Citizens Revisited, Camb-
ridge: Cambridge University Press, 2011. 

NUCCI Larry P., Education in the Moral Domain, Cambridge: Camb-
ridge University Press, 2001. 

NUCCI Larry, Education in the Moral Domain, Cambridge: Cambridge 
University Press, 2001. 

NUSSBAUM Martha, Women and Human Development: The Capabili-
ties Approach, Cambridge: Cambridge University Press, 2000. 

OBILOR Emmanuel Ikechi ve Emmanuel Chukwuemeka AMADI, 
“Test for Significance of Pearson’s Correlation Coefficient (r),” In-
ternational Journal of Innovative Mathematics, Statistics & Energy 
Policies, C. 6, S. 1 (2018), ss. 11–23. 

OECD, The Territorial Impact of COVID-19: Managing the Crisis Across 
Levels of Government, Paris: OECD Publishing, 2020. 

OLWEUS Dan, Bullying at School: What We Know and What We Can 
Do, Oxford: Blackwell Publishing, 1993. 

ORR David W., Ecological Literacy, Albany: State University of New 
York Press, 1992. 

OZDAMAR Kurtuluş, Paket Programlar ile İstatistiksel Veri Analizi, 4. 
B., Eskişehir: Kaan Kitabevi, 2004. 

ÖZDEMİR, Murat, “Eğitim Yönetimi Bilim Dalında Akademik Eleştiri 
Kültürü: Fırsatlar ve Tehditler,” Okul Yönetimi Dergisi, 4(2), 2024, 
s. 114–118. 

ÖZDEMİR, Serkan, Eğitimde Değer Temelli Yaklaşımlar ve Etik Duyar-
lık, Ankara: Pegem Akademi Yayıncılık, 2024. 

PIAGET Jean The Moral Judgment of the Child, New York: Free Press, 
1932. 

PLATON, Devlet, çev. Sabahattin Eyüboğlu – M. Ali Cimcoz, 48. B., 
İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2022. 

PUTNAM Robert D. Bowling, Alone: The Collapse and Revival of 
American Community, New York: Simon & Schuster, 2000. 

REED Ronald F., Ann Margaret SHARP (Ed.), Studies in Philosophy for 
Children: Harry Stottlemeier’s Discovery, Philadelphia: Temple 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 312

University Press, 1992. 
REZNITSKAYA Alina, Ian A. G. WILKINSON, The Most Reasonable 

Answer: Helping Students Build Better Arguments Together, Camb-
ridge: Cambridge University Press, 2015. 

RIGBY Ken, Bullying in Schools: Addressing Desires, Beliefs, and Atti-
tudes, Cambridge: Cambridge University Press, 2017. 

RIGBY Ken, “Addressing Bullying in Schools: Theoretical Perspecti-
ves and Their Implications,” School Psychology International, C. 25, 
S. 3 (2004), ss. 287–300. 

RIGBY Ken, “Consequences of Bullying in Schools,” The Canadian 
Journal of Psychiatry, C. 48, S. 9 (2003), ss. 583–590. 

RIGBY Ken, New Perspectives on Bullying, London: Jessica Kingsley 
Publishers, 2002. 

RIVERS Ian, Nathalie NORET, “Potential Suicide Ideation and Its 
Association With Observing Bullying at School,” Journal of Ado-
lescent Health, C. 53, S. 1 (2013), ss. 32–36. 

ROBSON Sue, Developing Thinking and Understanding in Young 
Children, 3. B., London: Routledge, 2016. 

ROKEACH Milton, The Nature of Human Values, New York: Free 
Press, 1973. 

ROLAND Erling, “Bullying, Depressive Symptoms and Suicidal Tho-
ughts,” Educational Research, C. 44 (2002), ss. 55–67. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques, Emile ya da Eğitim Üzerine, çev. Yaşar 
Avunç, 12. B., İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 2021. 

SALMIVALLI Christina, “Bullying and the Peer Group: A Review,” 
Aggression and Violent Behavior, C. 6, S. 1 (2001), ss. 99–120. 

SALMIVALLI Christina, “Bullying and the Peer Group: A Review,” 
Aggression and Violent Behavior, C. 15, S. 2 (2010), ss. 112–120. 

SALMIVALLI Christina, “Participant Role Approach to School Bull-
ying: Implications for Interventions,” Journal of Adolescence, C. 
22, S. 4 (1999), ss. 453–459. 

SALMIVALLI Christina, Antti KÄRNÄ, Erkki POSKIPARTA, “Deve-
loping and Evaluating the kiva Antibullying Program,” New Direc-
tions for Child and Adolescent Development, C. 2013, S. 133 (2013), 
ss. 27–44. 

SALMIVALLI Christina, Kirsti LAGERSPETZ, Kaj BJÖRKQVIST, 
Karin ÖSTERMAN, Ari KAUKIAINEN, “Bullying as a Group Pro-
cess: Participant Roles and Their Relations to Social Status Within 
the Group,” Aggressive Behavior, C. 22, S. 1 (1996), ss. 1–15. 

SASSEVILLE Michel, “Self-Esteem, Logical Skills and Philosophy for 
Children,” Thinking: The Journal of Philosophy for Children, C. 11, 
S. 2 (1994), ss. 42–49. 



KAYNAKLAR 313

SCHWARTZ Shalom H. “Universals in the Content and Structure of 
Values,” Advances in Experimental Social Psychology, C. 25 (1992), 
ss. 1–65. 

SEZGİN, Samet ve KARAMAN, Ömer, “Akran Zorbalığını Önlemeye 
Yönelik Psikoeğitim Programının Zorbalık Düzeyi ve Problem 
Çözme Becerisi Üzerindeki Etkisi,” Ondokuz Mayıs Üniversitesi 
Eğitim Fakültesi Dergisi, 43(2), 2024, s. 907–950. 

SHARP Ann Margaret, “Philosophy for Children and the Develop-
ment of Ethical Values,” içinde Matthew Lipman (Ed.), Thinking 
Children and Education, Dubuque, IA: Kendall/Hunt Publishing, 
1991, ss. 339–347. 

SHARP Ann Margaret, “The Community of Inquiry: Education for 
Democracy,” Inquiry: Critical Thinking across the Disciplines, C. 
18, S. 1 (1999), ss. 4–15. 

SHARP Ann Marga ret, Teaching Children Philosophical Thinking, 
Montclair: Institute for the Advancement of Philosophy for Child-
ren, 1995. 

SHUJJA Shazia, Muhammad A. ATTA ve Javaid SHUJJAT. “Prevalen-
ce of Bullying and Victimization among Sixth Graders with Refe-
rence to Socioeconomic Status.” Pakistan Journal of Medical Scien-
ces 30, no. 6 (2014): 1356–1360. 

SLONJE Robert, Peter K. SMITH, “Cyberbullying: Another Main Type 
of Bullying?” Scandinavian Journal of Psychology, C. 49, S. 2 
(2008), ss. 147–154. 

SMITH Peter K., Understanding School Bullying: Its Nature and Pre-
vention Strategies. London: SAGE, 2016. 

SMITH Peter K. Vd., “Definitions of Bullying: A Comparison of 
Terms Used, and Age and Gender Differences, in a Fourteen-
Country International Comparison,” Child Development, C. 73, S. 4 
(2002), ss. 1119–1133. 

SMITH Peter K., Jess MAHDAVI, Manuel CARVALHO, Sonja 
FISHER, Shanette RUSSELL, Neil TIPPETT, “Cyberbullying: Its 
Nature and Impact in Secondary School Pupils,” Journal of Child 
Psychology and Psychiatry, C. 49, S. 4 (2008), ss. 376–385. 

SMITH Peter K., Paula BRAIN, “Bullying in Schools: Lessons from 
Two Decades of Research,” Aggressive Behavior, C. 26, S. 1 (2000), 
ss. 1–9. 

SMITH Peter K., Sonia SHARP, School Bullying: Insights and Perspec-
tives, London: Routledge, 1994. 

SÖNMEZ, Veysel, Eğitim Felsefesi, 7. B., Ankara: Anı Yayıncılık, 2017. 
SPLITTER, Laurance ve SHARP, Ann Margaret, Teaching for Better 

Thinking: The Classroom Community of Inquiry, Melbourne: ACER 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 314

Press, 1995. 
STANLEY R. O., G. D. BURROWS, Varieties and Functions of Human 

Emotion, Padstow: John Wiley & Sons, 2001. 
STERN Paul C. “Toward a Coherent Theory of Environmentally Sig-

nificant Behavior,” Journal of Social Issues, C. 56, S. 3 (2000), ss. 
407–424. 

SURESH Murugan (T. M. Suresh), Social Problems and Social Legisla-
tion, Social Work Department, PSGCAS, 2013. 

ŞENGÜL, Tuba, “Geleneksel ve Çağdaş Eğitim Anlayışında İlgi ve 
Disiplin,” Millî Eğitim Dergisi, S. 166, 2005, s. 2. 

T.C. MİLLÎ EĞİTİM BAKANLIĞI, Talim ve Terbiye Kurulu Başkanlığı 
(TTKB), 21. Yüzyıl Becerileri ve Değerlere Yönelik Araştırma Rapo-
ru, Ankara: MEB, 2023. 

T.C. MİLLÎ EĞİTİM BAKANLIĞI, TIMSS 2023 Türkiye Raporu, Anka-
ra: MEB, 2024. 

THAMES April D., “Experienced Discrimination and Racial Differen-
ces in Leukocyte Gene Expression,” Psychoneuroendocrinology Jo-
urnal, 2019, ss. 277–283. 

THE GUARDIAN. “‘I’m victim of failing system’, Mia Janin’s father 
says after inquest into girl’s death.” The Guardian, 26 Ocak 2024. 

TIBALDEO Franzini, Critical Thinking and Values Education: A Philo-
sophical Approach, London: Routledge, 2023. 

TIBALDEO Franzini, Matthew Lipman and Ann Margaret Sharp: 
Children Philosophizing in the Classroom, Roma: Aracne Editrice, 
2018. 

TOPPING K. J. Ve S. TRICKEY “Collaborative Philosophical Enquiry 
and Its Effects on Primary Pupils,” British Journal of Educational 
Psychology, C. 77, S. 2 (2007), ss. 271–288. 

TOPPING Keith J., Steve TRICKEY, “Collaborative Philosophical 
Inquiry for School Children: Cognitive Gains at 2-Year Follow-
Up,” British Journal of Educational Psychology, C. 77, S. 4 (2007), 
ss. 787–796. 

TRICKEY, Steve ve TOPPING, Keith J., “Philosophy for Children: A 
Systematic Review,” Research Papers in Education, 19(3), 2004, s. 
365–380. 

TTOFI Maria M., David P. FARRINGTON, “Effectiveness of School-
Based Programs to Reduce Bullying: A Systematic Review,” Jour-
nal of Experimental Criminology, C. 7, S. 1 (2011), ss. 1–16. 

TWENGE Jean M., W. Keith CAMPBELL, “Narcissism and Self-
Esteem,” Journal of Personality and Social Psychology, C. 84, S. 1 
(2003), ss. 12. 

UNESCO, Global Citizenship Education: Preparing Learners for the 



KAYNAKLAR 315

Challenges of the 21st Century, UNESCO Publishing, 2015. 
UNESCO, Behind the Numbers: Ending School Violence and Bullying, 

Paris: UNESCO Publishing, 2019. 
UNESCO, Education 2030: Incheon Declaration and Framework for 

Action for the Implementation of Sustainable Development Goal 4, 
Paris: UNESCO Publishing, 2015. 

UNESCO, Global Education Monitoring Report 2020: Inclusion and 
Education – All Means All, Paris: UNESCO Publishing, 2020, 
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000373721 

UNICEF TÜRKİYE, Köklerinden Koparılan Çocuklar: Mülteci ve Göç-
men Çocukların Maruz Kaldığı ve Giderek Artan Riskler, Ankara: 
UNICEF Türkiye, 2016. 

UNICEF, Hidden in Plain Sight: A Statistical Analysis of Violence Aga-
inst Children, New York: UNICEF, 2014. 

UNICEF. The State of the World’s Children 2023: For Every Child, Vac-
cination, New York: UNICEF Publications, 2023. 

UYSAL TORAMAN Aysel, Şenay DAĞHAN, Özlem KISA, “Akran 
Zorbalığını Önlemede Okul Tabanlı Müdahale Programları: Sis-
tematik Derleme,” Humanistic Perspective, C. 3, S. 3 (2021), ss. 
359–399. 

VANSIELEGHEM Nancy “Philosophy for Children as the Wind of 
Thinking,” Journal of Philosophy of Education, C. 39, S. 1 (2005), ss. 
19–35. 

VESSEY Judith A., Trecia D. STROUT, Richard L. DIFAZIO ve Larry 
H. LUDLOW “Identifying Bullied Youth: Re-Engineering the 
Child-Adolescent Bullying Scale into a Brief Screen,” Journal of 
Applied Measurement, C. 20, S. 4 (2019), ss. 367–383. 

VEUGELERS Wiel “Educational Theory and the Practice of Democra-
tic Citizenship Education,” European Journal of Education, C. 43, S. 
2 (2008), ss. 225–240. 

VYGOTSKY Lev S., Mind in Society: The Development of Higher Psyc-
hological Processes, Cambridge, MA: Harvard University Press, 
1978. 

WELLS Gordon, Dialogic Inquiry: Towards a Sociocultural Practice and 
Theory of Education, Cambridge: Cambridge University Press, 
1999. 

WESTHEIMER Joel ve Joseph KAHNE “What Kind of Citizen? The 
Politics of Educating for Democracy,” American Educational Rese-
arch Journal, C. 41, S. 2 (2004), ss. 237–269. 

WILKINSON Richard, Kate PICKETT, The Spirit Level: Why Equality 
is Better for Everyone, London: Penguin Books, 2010. 

WORLD HEALTH ORGANIZATION (WHO), Ambient Air Pollution: 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 316

Health Impacts, Geneva: World Health Organization, 2018. 
WORLD HEALTH ORGANIZATION (WHO), Preventing Suicide: A 

Global Imperative, Geneva: World Health Organization, 2019. 
WORLD HEALTH ORGANIZATION, Regional Office for Europe, A 

Focus on Adolescent Peer Violence and Bullying in Europe, Central 
Asia and Canada. HBSC International Report 2021/2022, Vol. 2, 
Copenhagen: WHO/Europe, 2024. 

 
 
 
 
 



 

yw 

Ekler 
 
 
 

Ek-1 Çezo-9 Kısa Form- Çocuk Ergen Ölçeği 

 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 318

Ek-2 Açık Uçlu Soru Formu 

Bir arkadaşına sinirlendiğinde ya da onu sevmediğinde ona kötü 
söz söylediğin, alay ettiğin veya onunla dalga geçtiğin oldu mu? 

Bir arkadaşına şaka yapmak için onun istemediği bir şey yap-
tığın (örneğin, ona lakap takmak, eşyalarını izinsiz almak ya da 
ona fiziksel olarak zarar vermek) oldu mu? 

Bir arkadaşının üzülmesine rağmen ona zorbalık yapmaya de-
vam ettiğin oldu mu? Eğer olduysa, neden devam ettin? 

Hiçbir arkadaşını grubun dışına itmek, onunla konuşmamak 
veya başkalarına da onunla konuşmamalarını söylemek gibi dav-
ranışlarda bulundun mu? 

Bir başkasının zorbalık yaptığını gördüğünde, ona katıldığın, 
destek verdiğin ya da sessiz kaldığın oldu mu? 

Bir zorbalık durumu karşısında sadece mağdura değil, zorba 
kişiye de nasıl yardım edilebilir? Bu sorunu çözmek için hangi 
yolları önerirsin? 

Zorbalık ne gibi problemlere yol açar? Bu problemlere yönelik 
farkındalığı arttırmak için neler önerirsin? 

Zorbalığı önlemek için çevrendeki insanlar veya sen nasıl bir 
rol oynayabilirsin? 

Zorbalığın toplumu nasıl etkileyebileceğini düşünüyorsun? 
Zorbalığa maruz kalan bir arkadaşının zorbalıkla başa çıkma-

sına nasıl yardımcı olurdun? Hangi adımları atardın? 
 

Ek-3 Gözlem Formu 

Araştırmanın Adı: Sosyal Problemler Karşısında P4C Bir Çö-
züm Olabilir mi? Zorbalık Problemi 

Araştırmacı: Gizem Şerifoğulları 
Tarih / Oturum No: .............. 
Sınıf / Grup: .............. 
 
1. Katılım Davranışları 
 

Davranış Hiç Az Orta Yüksek 

Söz almak için gönüllü olma     

Fikir Üretme, görüş belirtme     

Tartışmaya aktif katılım     

Soru sorma     



ERAY YAĞANAK 319

2. Dinleme ve Saygı Davranışları 
 

Davranış Hiç Az Orta Yüksek 

Söz sırasına uyma     

Arkadaşlarının sözünü kesmeme     

Fikir ayrılıklarına saygı gösterme     

Topluluk kurallarına uyma     

 
3. Düşünme Becerileri 
 

Davranış Hiç Az Orta Yüksek 

Fikrini gerekçelendirme     

Örnek / karşı örnek verme     

Kavramları doğru ve yerinde kullanma     

Analoji kurma     

 
4. Empati ve Sosyal İlişkiler 
 

Davranış Hiç Az Orta Yüksek 

Duyguları tanıma / ifade etme     

Arkadaşlarının duygularını anlama     

Destekleyici ifadeler kullanma     

Başkalarının yerine kendini koy     

 
5. Zorbalıklar İlgili Riskli Davranışlar 
 

Davranış Hiç Az Orta Yüksek 

Alaycı dil kullanma     

Dışlayıcı ifadeler / mimikler     

Korkutma, tehdit içerikli söylemler     

Bir arkadaşına psikolojik baskı uygulama     

 
6. P4C Topluluk İlkelerine Uyum 
 

Davranış Hiç Az Orta Yüksek 

Topluluk içinde işbirliği     

Eleştirel fakat saygılı iletişim     



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 320

Anlam arayışına katkı sunma     

Diyaloğu sürdürme becerisi     

 
7. Serbest Gözlem Notları 
 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
 
8. Genel Değerlendirme 
 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 



ERAY YAĞANAK 321

_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
_______________________________________________ 
 

Ek-4 Oturum Planları 

 
Otu-

rum 
No 

Oturum Başlığı İçerik ve Uygulama 
Hedef ve 

Açıklama 

1. Hafta – Hazırlık Aşaması 

1. 

Otu-
rum 

Tanıtım ve Bilgi-
lendirme 

-P4C yöntemi, çalışma-
nın amacı ve araştırma 

süreci hakkında katı-
lımcılara bilgi verilir. 

 - Deney ve kontrol 
grupları belirlenir. – 

Aydınlatılmış onam ve 
bilgilendirme formları 
alınır.  

 

Katılımcıların 
süreç hakkında 

bilinçlenmesi 
ve gönüllü 

katılımın sağ-
lanması. Grup 

ortamının 
güvenli ve açık 
hale gelmesine 

katkı sağlanır. 

2. 

Otu-
rum 

Ön Test Uygula-
ması 

- Hem deney hem 

kontrol grubuna araş-
tırmanın başlangıcında 

kullanılacak ön test 
uygulanır.  

- Kullanılan testler:  
→ Çocuk-Ergen Zorba-

lık Ölçeği (ÇEZÖ-9 Kısa 
Formu) 
→ Açık uçlu 10 soru ile 

tutum ve düşünce 
analizi yapılır. 

Katılımcıların 
başlangıç 
düzeyindeki 

tutumları, 
kavramsal 

farkındalıkları 
ve değer te-

melli yaklaşım-
ları ölçülür. 

Sonuçlar, son 
testle karşılaş-

tırma yapabil-
mek amacıyla 

kayıt altına 
alınır. 

2. Hafta – Adalet ve Eşitlik Temasında Zorbalık 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 322

3. 
Otu-

rum 

Adalet ve Eşitlik 
Kavramı 

- Uyarıcı olarak kısa bir 
hikâye, felsefi öykü ya 

da video kullanılır 
(örneğin “farklı imkan-

lara sahip iki öğrenci” 
temalı kısa bir hikâye). 

- Hikâye okunduktan 
sonra aşağıdaki gibi 
P4C tarzı sorularla 

tartışma başlatılır:  
→ Herkese aynı şeyi 

vermek adalet midir?  
→ Eşitlik ile adalet 

arasında fark var mıdır?  
→ Eşitlik ne zaman adil 

değildir?  

Öğrencilerin 

adalet ve 
eşitlik kavram-

larını ayırt 
etmeleri ve bu 

kavramlara 
dair kişisel ve 

toplumsal 
bağlamda 

düşünmeleri 
sağlanır. Kav-

ramsal farkın-
dalık artırılır. 

4. 

Otu-
rum 

Adalet/Eşitlik 

Ekseninde Zorba-
lık 

- Uyarıcı olarak kısa bir 

olay anlatımı veya 
karikatür gösterilir  

- Sorularla tartışma 
derinleştirilir:  

→ Adaletsizlik zorbalığa 
neden olabilir mi?  

→ Eşit davranmak 
bazen birini daha çok 

incitebilir mi?  
→ Zorbalıkla mücade-

lede adil olmak ne 
demektir?  
- Katılımcılardan farklı 

çözüm önerileri üret-
meleri istenir. 

Zorbalık olgu-

sunun adalet 
ve eşitlik 

bağlamında 
tartışılmasıyla 

öğrencilerin 
olaylara çok 

yönlü bakması 
ve değer te-

melli çözüm 
geliştirmesi 
hedeflenir. 

3. Hafta – Empati, Hoşgörü ve Yardımseverlik Temasında Zorbalık 

5. 

Otu-
rum 

Empati – Hoşgö-

rü – Yardımse-
verlik Kavramları 

- Uyarıcı: Farklı düşün-
celere sahip bir grup 

çocuğun çatışmasıyla 
ilgili kısa hikâye veya 

animasyon.  
- Tartışma soruları:  

→ Empa` yapmak zor 
mudur?  

→ Hoşgörülü olmak, 
her şeyi kabul etmek 

midir?  
→ Yardım etmek için 

Öğrencilerde 
başkalarının 

duygu ve 
düşüncelerini 

anlama, farklı-
lıklara saygı 

duyma ve iyilik 
yapma eğilim-

leri üzerine 
farkındalık 

geliştirilmesi 
amaçlanır. 



ERAY YAĞANAK 323

illa tanımak mı gerekir?  
- Katılımcılar bu üç 

kavramın birbiriyle 
ilişkisini sorgular. 

6. 

Otu-
rum 

Empa-
ti/Hoşgörü/Yardı

mseverlik Ekse-
ninde Zorbalık 

- Uyarıcı: Zorbalığa 

uğrayan bir öğrencinin 
yalnız kaldığı ve kimse-

nin yardım etmediği bir 
durum anlatılır.  

- Tartışma soruları:  
→ Empa` kurulmadı-

ğında neler olur?  
→ Yardım etmeyen biri, 

zorbalığın bir parçası 
olur mu?  

→ Hoşgörüsüzlük, 
zorbalığa nasıl zemin 
hazırlar?  

- Grup çalışması: "Zor-
balığı önlemek için 

empati temelli bir okul 
nasıl olur?" temalı 

beyin fırtınası. 

Empati, hoşgö-

rü ve yardım-
severliğin 
zorbalık karşı-

sındaki önleyici 
ve iyileştirici 

rolü anlaşılır. 
Öğrencilerin 

pasif tanıklık 
yerine aktif 

iyilik üretmele-
ri desteklenir. 

4. Hafta – Duyarlılık ve Sorumluluk Temasında Zorbalık 

7. 

Otu-
rum 

Duyarlılık ve 

Sorumluluk 
Kavramı 

- Uyarıcı olarak duygu-
sal içerikli kısa bir 

hikâye (örneğin okulda 
dışlanan bir öğrenci) ya 

da şiir kullanılır. - Tar-
tışma soruları: → 

Başkalarının yaşadıkla-
rına duyarsız kalmak 

bizi nasıl etkiler? → Bir 
şeye duyarlı olmak, 

onu düzeltmek için 
sorumluluk almayı 

gerektirir mi? → Duyar-
lı biri her zaman so-
rumlu davranır mı? - 

Katılımcılardan günlük 
hayattan gözlemlerini 

paylaşmaları istenir. 

Bireyin yalnızca 
duygusal değil, 

etik bir farkın-
dalıkla hareke-
te geçmesi 

gerektiği vur-
gulanır. Duyar-

lılık ile aktif 
yurttaş-

lık/sorumluluk 
ilişkisi kurulur. 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 324

8. 
Otu-

rum 

Duyarlı-
lık/Sorumluluk 

Ekseninde Zorba-
lık 

- Uyarıcı: Okulda zorba-
lık gören birini fark 

edip görmezden gelen 
öğrencilerle ilgili bir 

hikâye ya da canlan-
dırma. - Tartışma 

soruları: → Zorbalık 
karşısında “benimle 
ilgisi yok” demek doğru 

mu? → Tanık olduğu-
muz bir şeye karşı 

sorumluluğumuz var 
mı? → Sessiz kalmak 

zorbalığı desteklemek 
midir? → Duyarlı ama 

pasif biri olmak yeterli 
midir? - Gruplar, zorba-

lık karşısında duyarlı ve 
sorumlu davranış 

içeren çözüm önerileri 
geliştirir. 

Öğrencilerin 

zorbalık karşı-
sında yalnızca 
gözlemci değil, 

etkili bir aktör 
olarak konum-

lanmalarını 
sağlamak. Etik 

sorumluluk 
bilinci geliştir-

mek amaçlanır. 

5. Hafta – Saygı ve Sevgi Temasında Zorbalık 

9. 

Otu-
rum 

Saygı ve Sevgi 
Kavramları 

- Uyarıcı: “Birbirinden 

çok farklı iki kişinin 
dostluğu” temalı kısa 

film, masal ya da anek-
dot.  

- Tartışma soruları:  
→ Saygı duymak sev-

meyi gerektirir mi?  
→ Sevgi her zaman 
olumlu sonuçlar mı 

doğurur?  
→ Biriyle aynı fikirde 

olmasak da onu sevebi-
lir miyiz?  

→ Sevgi ve saygı ara-
sındaki fark nedir? 

Katılımcıların 
saygı ve sevgi 

kavramlarını 
ayırt ederek, 

bu iki değerin 
ilişkisel ve etik 

boyutlarını 
sorgulaması; 

başkalarının 
sınırlarına saygı 

duymanın 
ahlaki temeli 

kavranır. 

10. 
Otu-

rum 

Saygı/Sevgi 
Ekseninde Zorba-

lık 

- Uyarıcı: Farklı kimliğe 
sahip bir öğrenciye 

yönelik dışlayıcı davra-
nışın anlatıldığı hikâye 

ya da canlandırma.  
- Tartışma soruları:  

→ Saygı duyulmayan 

Zorbalığın 
yalnızca açık 

saldırı değil, 
duygusal ihmal 

ve dışlama 
yoluyla da 

gerçekleşebile-



ERAY YAĞANAK 325

bir yerde zorbalık artar 
mı?  

→ Sevgiyle yaklaşmak 
zorbalığı önleyebilir 

mi?  
→ Birini sevmiyorsak 

da ona saygı duymak 
zorunda mıyız? 

ceği fark edilir. 
Saygı ve sevgi-

nin zorbalık 
karşısında 

onarıcı rolü 
kavranır. 

6. Hafta – Cömertlik ve Merhamet Temasında Zorbalık 

11. 

Otu-
rum 

Cömertlik ve 

Merhamet Kav-
ramı 

- Uyarıcı: “Hiç tanıma-

dığı birine yardım eden 
kişi” temalı kısa film, 

hikâye ya da gazete 
haberi. - Tartışma 

soruları:  
→ Cömertlik sadece 

maddi midir?  
→ Merhametli olmak 

zayıflık mıdır?  
→ Merhamet gösterdi-

ğimizde sınır olmalı mı?  
→ Merhametli olmak 
adil olmayı engeller 

mi? 

Katılımcıların 
cömertlik ve 
merhamet gibi 

değerleri 
sadece bireysel 

değil, toplum-
sal ve etik 

bağlamda 
tartışmaları 

sağlanır. 

12. 

Otu-
rum 

Cömert-
lik/Merhamet 

Ekseninde Zorba-
lık 

- Uyarıcı: Okulda dışla-
nan bir öğrencinin 
hikâyesi. - Tartışma 

soruları:  
→ Zorbalık görene karşı 

merhametli davranmak 
ne anlama gelir?  

→ Cömertlik zorbalıkla 
nasıl ilişkilendirilebilir?  

→ Zorba biri cömert ya 
da merhametli olabilir 

mi? - Küçük gruplarda 
çözüm senaryoları 

oluşturulur. 

Öğrencilerin 
zorbalık karşı-

sında merha-
met ve cö-

mertlik değer-
leriyle nasıl 

hareket edebi-
leceklerini 

düşünmeleri, 
değerler arası 

ilişki kurmaları 
hedeflenir. 

7. Hafta – Dürüstlük ve Cesaret Temasında Zorbalık 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 326

13. 
Otu-

rum 

Dürüstlük ve 
Cesaret Kavram-

ları 

- Uyarıcı: Ahlaki bir 
ikilem içeren kısa 

hikâye (örneğin, arka-
daşının yalanını söyle-

yip söylememeye karar 
veren bir çocuk). - 

Tartışma soruları: → 
Dürüstlük her zaman 
cesaret ister mi? → 

Gerçeği söylemek 
bazen zararlı olabilir 

mi?  
→ Korktuğumuz hâlde 

dürüst olmalı mıyız?  
→ Cesur olmak dürüst 

olmayı garanti eder mi? 

Dürüstlük ile 

cesaret arasın-
daki ilişkiyi 

sorgulamak; 
etik davranışın 

bazen risk ve 
korku içerebi-
leceğini fark 

ettirmek. 
Düşünsel 

cesaret kavra-
mına felsefi 

derinlik kazan-
dırmak. 

14. 

Otu-
rum 

Dürüst-

lük/Cesaret 
Ekseninde Zorba-

lık 

- Uyarıcı: Zorbalık 

olayına tanık olan bir 
öğrencinin tanıklığını 

anlatan bir metin ya da 
video. - Tartışma soru-

ları:  
→ Zorbalığı söylemek 

neden cesaret ister?  
→ Dürüst olmak zorba-

lıkla mücadelede nasıl 
bir rol oynar?  

→ Sessiz kalmak bazen 
daha mı kolaydır?  
→ Cesurca dürüst 

davranmak başkalarını 
da etkiler mi?  

- Rol oynama etkinliği: 
tanıklık, açıklama, 

susturma gibi durumla-
rı canlandırma. 

Zorbalığa karşı 
etik ve cesur 

bir tavır gelişti-
rilmesi, öğren-

cilerin dürüst-
lük ve cesare-

tin sosyal 
etkisini sorgu-

laması hedef-
lenir. Pasif 
tanıklık yerine 

aktif etik 
müdahale 

vurgulanır. 

8. Hafta – Genel Değerlendirme ve Son Test 

15. 
Otu-

rum 

Tüm Kavramların 
Değerlendirilme-

si ve Zorbalık 

- Önceki haftalarda 
işlenen tüm değerlerin 

(adalet, hoşgörü, 
empati, duyarlılık, 

sorumluluk, yardımse-
verlik, merhamet, 

dürüstlük vb.) kısa 
özetlerle hatırlatılması. 

Tüm kavramla-
rın içselleşti-

rilmesi, öğren-
cilerin değerle-

ri bir bütünlük 
içinde değer-

lendirmesi, 
felsefi farkın-



ERAY YAĞANAK 327

 - Büyük grup çalışması: 
“Değer temelli bir okul 

ortamı nasıl olur?” - 
Tartışma soruları:  

→ Tüm bu değerler 
birlikte zorbalığı nasıl 

önleyebilir?  
→ Zorbalığın olduğu bir 
ortamda hangi değer 

eksiktir?  
- Gruplar zorbalık 

karşıtı afiş, bildiri ya da 
okul içi kampanya fikri 

oluşturur. 

dalıkla çözüm 
üretmeleri 

amaçlanır. 

16. 
Otu-

rum 

Son Test ve 

Kapanış 

- Deney ve kontrol 

gruplarına son test 
uygulanır:  

→ Değerler ve zorbalık 
ölçeği  

→ Açık uçlu sorular  
- Katılımcılar en çok 

etkilendikleri kavramı, 
değişen düşüncelerini 

paylaşır. 

Verilerin top-

lanması, de-
neysel sürecin 

tamamlanması 
ve öğrencilerin 

düşünsel 
dönüşümünü 

fark etmeleri 
sağlanır. Süre-

cin sonlandı-
rılması duygu-

sal ve yapısal 
şekilde gerçek-

leştirilir. 

 



AKRAN ZORBALIĞINA KARŞI ÇOCUKLAR İÇİN FELSEFE (P4C) 328

Ek-4 Etik Kurul Onay Formu 

 

 
 
 

 


