
 
 
 
 
 
 
 

Ed. Funda Günsoy & M. Ertan Kardeş 
 

Politik Teolojiler Mümkün müdür? 
 
 

  



e-kitap 

 
 
 

Politik Teolojiler Mümkün müdür? 
© Ed. Funda Günsoy & M. Ertan Kardeş 

Sentez Yayıncılık 2025 
Son Okuma: Erkan Duman – Furkan Eriş 

 
 

Bu kitabın yayın hakları Sentez Yayıncılık’a aittir. 
Yayınevinin yazılı izni olmaksızın, kısmen veya tamamen alıntı yapılamaz,  

hiçbir şekilde kopya edilemez, çoğaltılamaz, yayınlanamaz. 

 
 
 

ISBN 978-625-6339-36-1 
 
 
 

1. Basım Sentez Yayıncılık  
Bursa Aralık 2025 

 
 
 

Kapak ve İç Düzen: Sentez 
 
 
 

Erişim Adresi 
www.sentezyayincilik.com 

 
 
 

SENTEZ 
YAYIN VE DAĞITIM EĞİTİM ve  

ÖĞRETİM KURUMLARI TİC. ve SAN. A.Ş. 
Cumhuriyet Cad. Eski Tahıl İçi No:5 BURSA 

Tel: (0 224) 225 11 80 (pbx) Faks: (0 224) 225 02 00  
bilgi@sentezdagitim.com.tr  www.sentezkitap.com 

Sertifika No: 47510  



 

 

 
 
 
 

Ed. Funda Günsoy & M. Ertan Kardeş 
 
 

Politik Teolojiler Mümkün müdür? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Yazıların sorumluluğu yazarlara aittir.  
 
 
 
 
 
 

SENTEZYAYINCILIK®  



 

 
 
  



 

 

İÇİNDEKİLER 
 
 
 
 
 
 

Önsöz ....................................................................................... 7 

KISIM I: SCHMITT TARTIŞMALARI   9 

I. BÖLÜM: Politik Teoloji(ler) Mümkün müdür? ........................ 11 

Funda GÜNSOY 

II. BÖLÜM: Dindar Siyasetten Siyasetin  İlahiyatına Doğru ........ 31 

Erdoğan YILDIRIM 

III. BÖLÜM: Carl Schmitt Metinlerinde ‘Politik Teoloji’ .............. 55 

M. Ertan KARDEŞ 

IV. BÖLÜM: Teolojinin Politizasyonu: Schmitt’in Politik Teolojisi 
için Kenar Notları ................................................................. 73 

Efe BAŞTÜRK 

KISIM II: ÖTEKİ YANITLAR   93 

I. BÖLÜM: Claude Lefort: Modern Demokrasilerde  
Politik Teolojinin Mümkünlüğü ............................................. 95 

Eylem YOLSAL-MURTEZA 

II. BÖLÜM: Jacob Taubes’in Demokrasi Anlayışında  
Politik Teolojik Yaklaşım ..................................................... 113 

Bengül GÜNGÖRMEZ AKOSMAN 

III. BÖLÜM: Kadın, Tanrı ve Bilgi:  Feminist Teolojinin Ontolojik-
Epistemolojik Zemini .......................................................... 135 

Eylem YENİSOY ŞAHİN 
 





 

 

Önsöz 
 
 
 
 
 
Elinizdeki kitap Carl Schmitt Çalıştayı’nın Tirilye ve Odtü 

toplantılarının sonucunda ortaya çıktı. Her iki çalıştay da 
Türkiye’de Carl Schmitt’in politik düşüncesi üzerine çalışan 
araştırmacıları bir araya getirme ve araştırmalarını 
derinleştirme amacıyla yola çıkmıştır. Başta politik felsefe 
alanındaki araştırmacılar arasındaki diyalogu artırmayı 
hedefleyen çalıştaylar, Carl Schmitt düşüncesinin güncel 
bağlamlarını ulusal ve uluslararası sorunlar çerçevesinde 
tartışılır kılmak ve bu tartışmanın kavramsal yönelimlerini 
kamuyla paylaşmayı hedeflemektedir. Schmitt politika ve 
politik olan arasında yaptığı ayrım, politikanın doğasına, 
liberalizmin anlamına, normativizmin ve anayasacılığın 
sınırına yönelik görüşleri, devletin işlevi ve rolü hakkındaki 
düşünceleri ve yasallık ile meşruiyet arasına çektiği çizgi ile 
demokratik teorinin geleceği hakkındaki tartışmalara ışık tutan 
bir düşünür olma özelliğini korumaktadır. Geniş bir katılımcı 
kitlesiyle sürdürülen çalıştaydaki tartışmalardan bir tanesi olan 
“Politik Teolojiler Mümkün müdür?” sorusu kendisine verilen 
yedi farklı yanıtla bir kitaba dönüştü.  

Kitapta göze çarpacak ilk unsur Erdoğan Yıldırım, M. 
Ertan Kardeş ve Funda Günsoy gibi araştırmacıların 
görünürdeki uzlaşmalarına karşın tezleri arasındaki 
farklılaşmaların da fazla olmasıdır. Benzer bir şekilde kitapta 
soruyu kuşatma stratejisi sadece Schmittyen perspektiflere 
odaklanmamış aksine Claude Lefort gibi çağdaş politik 
filozofların da konuya ilişkin yanıtlarına yer verilmiştir. 
Üçüncü bir yaklaşım tarzı olarak ise küresel sorunlar 
açısından Schmitt’i okumaya girişen araştırmacılardır. Son 
kertede Schmitt okumalarındaki çoğulluk ile Schmittyen 
sorunların felsefe tarihinde farklı şekillerde ele alınışları 
kitaba ağırlığını vermiştir.  



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

8 

Kitap Carl Schmitt’in Türkiye alımlamasına yeni bir katkı 
sunmayı amaçladığı kadar sonraki çalıştay süreçlerini de 
desteklemeyi gözetmektedir.   

 
Ed. Funda Günsoy & M. Ertan Kardeş 

2025 
 



 

 
 
 
 
 

KISIM I: 
SCHMITT TARTIŞMALARI 

 
 
 
 
 





 

 

J 

I. BÖLÜM:  
Politik Teoloji(ler)  
Mümkün müdür? 

 
 

Tüm politik sorularımızda teolojiyle karşılaşmamız ne 
kadar da hayret vericidir.”1    

Joseph Proudhon 
 
”Her büyük politik sorun daima büyük teolojik bir sorun ihtiva 
eder.”2  

Donoso Cortes 
 
“Politik teoloji, teolojik ve politik olmak üzere iki farklı yönü 
olan çok biçimli bir olgudur. Her biri de kendi spesifik 
kavramına yönelmiştir. Bu, ifadenin bileşiminde (compositum) 
zaten mevcuttur. Bir yandan birçok farklı din, diğer yandan da 
birçok farklı politika yapma biçimi ve yöntemi olduğu için pek 
çok politik teoloji vardır”.3        

Carl Schmitt 

Funda GÜNSOY 

 

                                                   
1  Akt, Donoso Cortes, Essays on catholicism, liberalism and social-

ism: considered in their fundamental principles, çev. William 
M'Donald, M.H. Gill & Son, Dublin, 1879, s.9 (Aynı cümlenin farklı 
çevirisi için bkz.,Pierre-Joseph Proudhon, Property is Theft!: A 
Pierre-Joseph Proudhon Anthology, ed: Iain McKay, AK Press, 

Edinburgh, 2011, 430) 
2  A.g.e, 9. 
3  Carl Schmitt, Political Theology II: The Myth of the Closure of any 

Political Theology, çev: Michael Hoelzl -Graham Ward, Polity Press, 
2008, 66. 

  Prof. Dr/Bursa Uludağ Üniversitesi/Felsefe Bölümü. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

12 

Kısa Bir Tarihçe 

Her üç epigraf, başlıktaki soruya olumlu bir cevap 
üretmenin ötesinde, politik teolojinin mahiyetine ve günümüz 
dünyasında politik teolojiden söz etmenin imkânına dair 
tartışmayı yeniden açmaya imkân tanıyan kavramsal 
uğraklar olarak okunabilir. Bu alıntılar, teoloji ile politikanın 
kesişiminde düşünmenin tarihsel sürekliliğini ve farklı 
bağlamlarda aldığı biçimleri görünür kılar. Bu yazıda 
göstermeye çalışacağımız üzere, politik teolojinin 
mümkünlüğü meselesi yalnızca teorik bir soru değil, hem bir 
yandan modernliğin kendi sınırlarını sorgulama biçimidir. 
Hem de diğer yandan politik teolojinin analitik/betimsel anlam 
düzeyi ile normatif/kurucu anlam düzeyi arasında bir ayrım 
yapmanın gerekliliği sorusuna kapı açar. 

Bir disiplin ve metodolojik yaklaşım olarak politik teolojinin 
net bir tanımına ulaşabilmek için öncelikle terimlerin 
etimolojik kökenine bakmak gerekir: politika ve teoloji. Liddell 
ve Scott'ın Greek-English Lexicon'una göre, politeia teriminin 
anlamlarından biri, Latince civitas terimiyle bağlantılı olarak 
"yurttaş hakları veya yurttaşlığın koşulları"dır. Aristoteles'in 
Politika, Nikomakhos’a Etik ve Atina Anayasası'na 
baktığımızda, politeia'nın anayasa veya "bir polis içindeki 
hizmet ve görevlerin organizasyonu" anlamına geldiğini 
görebiliriz; bu da politeia'nın tam olarak polisin, yani şehir-
devletinin yapısı anlamına geldiğini gösterir. Bu çerçevede, 
politeia'nın başlıca demokratik, oligarşik ve monarşik olmak 
üzere üç biçiminden söz edilebilir.4 

"Teoloji" terimi ise İsa'ya ve ondan önce Yahudiliğe kadar 

                                                   
4  Nektaria Palaiologou, “The modern intercultural persona and civitas: 

tracing the path back to the ancient Greek Demoi”, Intercultural Ed-
ucation, 22(4), 263–275, 2011, s. 265. 
doi:10.1080/14675986.2011.617419. Politika kelimesinin türetildiği 
politeia, polisin hangi ilkelere göre işledi–ğini, yönetilme biçimini ve 

bir politik toplumun amacını bize gösteren polisin kuruluşu anlamına 
gelmekle birlikte, Barker ve Lord, yazılı ve yasal metinlerde ve 
modern belgelerde ifade edilen polis fikrinin Yunanlılara tamamen 
yabancı olduğuna dikkat çekerler. Ernest Barker (2009), The Politi-
cal Thought of Plato and Aristotle, New York: Duver Publications, 5, 
6, 307, 311, 328; Carnes Lord, "Introduction", The Politics by Aristo-
tle, Chicago: University of Chicago Press, 1984, 20, 279. 



POLİTİK TEOLOJİ(LER) MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

13 

uzanan uzun bir tarihe sahiptir. Yunanca θεολογία kelimesi, 
Tanrıların sözlerinin yanı sıra Tanrıların veya onlar 
hakkındaki şeylerin bilgisi anlamına gelir. Terim ile ilk kez 
Platon'un Devlet'inde (II 379a) karşılaşırız. Burada Platon 
"şairlerin şiirlerini (mitler)" (τοὺς […] τύπους […] ἐν οἷς δεῖ 
μυθολογεῖν τοὺς ποιητάς) uydurması gereken modeller" 
sorusuyla bağlantılı olarak "teoloji alanındaki modeller"den 
(οἱ τύποι περὶ θεολογίας) söz eder.5 Bu anlamda, Bayer'in de 
işaret ettiği gibi, teoloji, rasyonel olmayan şairlerin tanrılar ve 
metafizik hakkındaki mitlerine karşı mitlerin rasyonel eleştirisi 
olarak ortaya çıkar. Bu bakımdan rasyonel bir Tanrı talebine 
bir cevap olarak görülebilir.6 

Politik teoloji teriminin kaynağını Stoa felsefesinden ve onun 
üçlü teoloji sınıflandırmasından aldığı söylenebilir.7 
Sınıflandırma–nın en açık kavramsal ifadesi Varro ve Quintus 
Scaevola tarafından yapılmıştır. Augustinus Tanrı Şehri'nin VI. 
kitabında "çok bilgili ruhani lider (pontiff)" olarak adlandırılan 
Scævola'nın üç tür tanrı olduğunu ve bunu şairlerden, 
filozoflardan ve devlet adamlarından öğrendiğimizi söylediğini 
anlatır. Scævola'ya göre, şairlerin söz ettiği ilk tür tanrılar 
anlamsızdır. Filozofların sözünü ettiği tanrılar ise, ya çok fazla 
gereksiz unsur içerdiği ya da insanların önyargılı olduğu ya da 
insanları rahatsız edebilecek belirli konularla ilgili olduğu için 
devlete uygun görülmemektedir.8 Augustinus, Scævola'nın 
devlet adamlarına özgü olduğunu düşündüğü tanrılardan söz 
ederken M. Terentius Varro'nun yetkisine atıfta bulunur. Buna 

                                                   
5  Kinga Marulewska, “Schmitt’s Political Theology as a 

Methodological Approach”, Institut für die Wissenschaften vom 

Menschen, IWM Junior Visiting Fellows ’Conference Proceedings, 

Vol. XXXIII, 2014  
(https://www.iwm.at/publications/5-junior-visiting-
fellowsconferences/vol-xxxiii/schmitts-political-theology.; Ivana 
Noble, Tracking God: An Ecumenical Fundamental Theology, 
Oregon: WIPF&STOCK, 2010, 3. 

6  Oswald Bayer, Theology The Lutheran Way, (çev-ed: J.G Silcock-
M.C. Mattes) Michigan: William B. Eerdmans Publications, 2007, 4. 

7  Bu sınıflandırmanın kaynağı olarak Stoacı fikir gösterilse de, 
Marulewska bunun sadece Stoacı bir bakış açısı olmadığını, o günün 
dünyasına özgü ortak bir fikir olduğunu kaydetmektedir. 

8  Saint Augustine, The City of God, çev.M. Dods, New York: The 
Modern Library, 2000, 27. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

14 

göre üç tür teolojiden söz edilebilir: mitik, doğal ve politik teoloji.9 
Sivil veya politik olarak adlandırılan üçüncü tür teoloji, bir şehrin 
yurttaşları–nın ve din adamlarının bilmesi ve uygulaması 
gereken bilgiyi ve bir şehrin sakinlerine ne tür ritüellerin ve 
kurbanların uygun olduğunun bilgisini ihtiva eder.10 Buradan da 
anlaşılacağı gibi, sivil veya politik teoloji şehir, yurttaşlık ve 
şehrin yönetimi ile ilgilidir.11 

Herrero ise 'politik teoloji' ifadesinin muhtemelen ilk kez 
Simon van Heenvliedt'in 1662 yılında Utrecht'te yayınlanan 
Theologico-Politica Dissertatio adlı kitabıyla ortaya çıktığını 
söyler. 1670 yılında yayınlanan Theological-Political Treatise’de 
Spinoza aynı ifadeyi kullanır. Yine Hobbes 1651'de yayınlanan 
Leviathan'da teolojik-politik stratejiler kullanmış ve Spinoza gibi, 
adil bir seküler politik düzenin teolojik alanda gerçekleşecek bir 
reforma bağlı olduğunu düşünmüştür. Herrero’ya göre, 
aralarındaki tüm teorik faklılıklara rağmen, hem Hobbes hem de 
Spinoza “suprema potestas'ın, yani egemenin, salus publica 
uğruna hem potestas spiritualis'e hem de potestas civilis'e sahip 
olduğu politik bir formül”e ulaşır. Bu adım ise, politik gücü, bu 
kez onu tümüyle egemenin ellerine vererek, kutsallaştırır.12 

Yirminci yüzyılda Alman hukukçu Carl Schmitt’in 1922’de 
Politische Theologie [Politik Teoloji] adlı kitabını 
yayınlamasıyla birlikte politik teoloji terimi popüler hale 
gelmiştir. Bu anlamda, 20. yüzyılda kavram ve metodoloji 

                                                   
9  Saint Augustine, The City of God, 12. 
10  A.g.e.,5. 
11 Stoik Panaetius da teolojiyi üç türe ayırır (theologia tripertita): Mitik, 

Doğal veya Fiziki ve Sivil veya Politik teoloji. İlk tür teolojiyi, şiir 
sanatında, dramalarda ve mitologyalarda, ikinci tür teolojiyi ise 
filozofların Tanrı ya da Tanrıların hakiki doğalarını bilme arayışlarında 
görürüz. M.Ö I. yüzyılda Roma politikasında etkin bir şahsiyet olan stoik 
M. Terentius Varro, bunlar arasında en yüksek olanın sivil teoloji veya 
politik teoloji (theologia politike) olduğunu söyler. Bunun nedeni, politik 
teolojinin politikacıların dinî kültleri ve inanışları politik düzene uygun 
hale getirmesinden oluşmasıdır. Bu yolla, legal din (religio licita) 

topluluğun yapısını homojen kılarak politikaya hizmet eder. Jürgen 

Moltmann, “European Political Theology”, The Cambridge Companion 

to Political Theology, Cambridge University Press, 2015. 
12  Montserrat Herrero, “Carl Schmitt’s Political Theology: The Magic of 

a Phrase”, Political Theology in Medieval and Early Modern Europe, 
ed. J. Aurell, M. Herrero, A.C.Micoli Stout, Brepols, 2017, 23. 



POLİTİK TEOLOJİ(LER) MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

15 

olarak büyük ilgi gören politik teoloji, yeniden doğuşunu 
büyük ölçüde Carl Schmitt'e borçlu–dur. Öyle ki Erik 
Peterson'a göre “politik teoloji kavramını literatüre sokan kişi 
Carl Schmitt'tir”.13 Schmittçi formunda politik teoloji, 
egemenin somutlaştığı modern devleti politik bir kurum 
olarak ele almanın yalnızca teolojik terimlerin sekülerleşmesi 
yoluyla mümkün olduğuna dikkat çeker.14 Bu minvalde, 
Herrero’nun da dikkat çektiği üzere, Schmitt ile birlikte politik 
teoloji kavramı “erken modern tarihsel ve politik fenomeni 
anlamak için kullanışlı teorik bir alan” olarak ortaya çıkar.15 
Schmittyen anlamı içinde “politik teoloji”nin, politik 
kavramlara ve pratiklere yön veren teolojik bir düzen 
anlayışından ve tüm politik düzenin metafiziksel/teolojik bir 
temele dayandığı varsayımından hareket ettiğini söylemek 
mümkündür. Bu çerçevede, her politik karşılaşma, aynı 
zamanda teolojik pozisyonlar arasında bir mücadele ihtiva 
eder ve tarihteki tüm kırılma anları ve büyük tarihsel-politik 
olaylar teolojik alanda meydana gelen değişimlerin bir 
yansıması olarak ele alınabilir.16 Burada Schmittyen 
formunda politik teoloji politikanın sembolik boyutunu, politik 
kavramların ve pratiklerin teolojik köklerini ifşa etmeyi 
amaçlayan bir araştırma alanı olarak karşımıza çıkar. 

                                                   
13 Erik Peterson, “Monotheism as a Political Problem: A Contribution to 

the History of Political Theology in the Roman Empire,” Theological 
Tractates, çev. Michael J. Hollerich, Stanford University Press, 
2011, 14. 

14 Carl Schmitt, The Political Theology: four chapters on the concept of 
Sovereignity, trans: George Schwab, MIT Press, Cambridge, 1985, 
36. (Türkçesi için, bkz., Siyasi İlahiyat: Egemenlik Kuramı Üzerine 
Dört Bölüm, çev.A. Emre Zeybekoğlu, Dost Kitabevi, 6. Baskı, 2020). 
Funda Günsoy, “Hıristiyan Epimetheus: Bir Carl Schmitt Biyografisi”, 
Felsefe Arkivi, cilt.46, sa.2017, 41-70, 2017; Felsefe ile Teolojinin 
Kavşağında: Schmitt ve Strauss ta Politik Olan, Paradigma İstanbul 
2010. Schmitt’in politik teoloji anlayışına yönelik bir başka okuma için 

bkz., Ertan Kardeş, “Schmitt’in Katekhon’u Üzerine Birkaç Not”, 

Felsefe Arkivi, cilt.46, sa.2017, 9-20. 
15 Montserrat Herrero, “Carl Schmitt’s Political Theology: The Magic of 

a Phrase”, 24. 
16 Bu konuda daha ayrıntılı bilgi için bkz., Funda Günsoy, Felsefe ile 

Teolojinin Kavşağında: Schmitt ve Strauss ta Politik Olan, 
Paradigma İstanbul 2010. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

16 

Schmitt’in Political Theology’de hem tarihsel gelişimlerinden 
hem de sistematik yapılarından dolayı teolojik kavramlar ile 
politik/hukuki kavramlar, teolojik düşünme biçimleri ile politik 
düşünme biçimleri arasında bir benzeşim olduğu vurgusunu 
hatırlamak önemlidir.17 Political Theology II’de ise teolojinin 
anarşist, bilimsel, pozitivist ve özellikle Erik Peterson’un her 
tür politik teolojinin sonsuza dek sona erdiği iddiasına, yani 
teolojik kapanış (clousure) tezine karşı çıkarken teolojik 
aşkınlık formlarının seküler politikada hâlâ etkin biçimde 
varlıklarını sürdürdüğüne dikkat çeker. Başka bir ifadeyle, her 
ne kadar seküler modernlik teolojinin sona erdiğini iddiası 
etse de, politik düzlemde meşruiyet arayışı sona ermeyecek 
ve dolayısıyla politik düşünce her zaman aşkın bir meşruiyet 
varsayımıyla işleyecektir.18 

Moltmann'ın da işaret ettiği gibi, "politik teoloji" terimi Carl 
Schmitt (terimi Rus anarşist Mikhail Bakunin’den almış 
olmakla birlikte) sayesinde popülerlik kazanmış olsa da, 
kamu düzenini sağlamak ve barışı sürdürmek için tanrıları 
memnun etmek, Helenistik dönemde zaten politik teoloji 
olarak kabul edilmiştir. Roma'nın genişlemesiyle birlikte 
kozmik yapı, imparatorluğun monarşik yapısına meşruiyet 
kazandırmak için kullanılmıştır. Hıristiyanlığın ve Yahudiliğin 
doğuşuyla birlikte Kutsal Kitaplar politik meşruiyet kaynağı 
olarak görülmüştür. Kilise babaları, politik teolojinin Hıristiyan 
versiyonunu yaratmış olsa da, Kilise babaları ile Romalı 
düşünürler arasında politik teolojinin gerekliliği konusunda bir 
anlaşmazlık vardı. Varro, Cicero ve Seneca kamu düzeninin 
korunmasında politik teolojinin gerekliliğini savunurken, 
Tertullian, Lactantius ve Augustinus politik teolojiyi 
reddederek vahye dayalı "hakiki/gerçek din"den söz 
etmişlerdir. Böylece "hakiki/gerçek din" veya "hakiki/gerçek 
teoloji" ile politika arasında bir ayrım yapmışlardır. Bununla 
birlikte, bir politik teoloji formu olarak Hıristiyan İmparatorluğu 
fikri giderek daha popüler hale gelmiş ve İmparatorluk ile 
Kilise, seküler ve dini, din dışı ve kutsal arasındaki mücadele 

                                                   
17 Carl Schmitt, The Political Theology, 36. 
18 Carl Schmitt, Political Theology II: The Myth of the Closure of any 

Political Theology. 



POLİTİK TEOLOJİ(LER) MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

17 

Batı'da en önemli konu haline gelmiştir.19 
 

Sekülarizasyon Eleştirisi Olarak Politik Teoloji 

Schmitt’ten hareketle modernliğin kamu ile özel alanı 
birbirinden ayırarak dini bireysel bir tercih haline getiren 
rasyonel ve seküler bir toplum idealine rağmen, politik 
teolojinin sona erdiği düşüncesinin kendisinin aslında bir mit 
olduğu söylenebilir. Hakikaten de, Schmitt’in 
Böckenförde’den yaptığı alıntının da gösterdiği üzere, politik 
alan yoğunluğu azalan ya da artan bir ilişkiler şebekesi olup 
herhangi bir sabit içerik üzerinden tanımlanamayacağı ve 
herhangi bir söylem içine kapatılamayacağı için, “hiç kimse 
tarafsız bir konuma, politika öncesi bir doğa yasasına ya da 
saf bir İncil müjdesi ilanına geri çekilerek politik olanı 
aşamaz”.20 Tam da bu sebeple, bugün de politik alan meşru 
politik güç olma iddiasındaki “sembolik mücadele”ler alanıdır. 
Hatta çoğu zaman dini kökenlerden neşet eden ya da dini 
motivasyonlarla yönlendirilen sosyal, kültürel ve politik 
hareketlerin yükselişi, bu “sembolik mücadele”lerin teolojik-
politik karakterini anlamayı önceki dönemlere kıyasla çok 
daha zorunlu kılmaktadır. Zira post-seküler bir çağda, dini 
canlanma hareketleri çoğu zaman demokratikleşme 
talepleriyle kesişmektedir.21 Buna dair örnekler modern 
dünyada dinin yalnızca bireyin mahrem dünyasında 
kendisine yer bulabilecek özel inanışlar kümesi olduğunu öne 
süren liberal ideolojiyi hem empirik hem de normatif açıdan 
tartışmalı hale getirmiştir.22 Tam da bu noktada, teoloji konu–

                                                   
19 Jürgen Moltmann, “European Political Theology”, 4-7. 
20 Böckenförde’den alıntılayan Carl Schmitt, Political Theology II: The 

Myth of the Closure of any Political Theology, 46. 
21 Sözgelimi 1928’de Mısır’da Hasan el-Benna’nın kurduğu Müslüman 

Kardeşler ya da1941’de Güney Asya’da Ebu’l-A‘lâ Mevdudi 

tarafından kurulan Cemaat-i İslami gibi hareketler, modern öncesi 
koşullara geri dönmeyi değil; politik süreçlere aktif ve eşit katılımın 

yanı sıra toplumun “otantik” İslam’a uygun biçimde tanımlanmasını 

talep etmişlerdir. John L. Esposito-John Obert Voll, İslamiyet ve 
Demokrasi, çev. Ahmet Fethi, Köprü Kitap, 2012,11-14. 

22 Funda Günsoy, “Sekülarizm, Post-Sekülarizm ve Demokrasi”, Felsefi 
Düşün, Sayı 20, Nisan 2023, x. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

18 

sundaki çağdaş tartışmalarda öncü isimlerden biri olan 
Jürgen Moltmann, modern dünyada kilise ile devlet, din ile 
politika arasında gerçekten de katı bir ayrım olup olmadığını 
sorar ve şöyle devam eder: 

"Politikayı demokratik hale getirdiğimizde, onu aynı za–
manda sekülerize etmiş olduk mu? Demokrasilerde 
“tüm iktidar halktan türer” değil mi? Bir ülkenin 

politikacıları din ve dini cemaatlerin otoriteleri de politika 
hakkında gerçek–te ne bilmektedirler? “Politik 
teoloji”den söz eden biri, İran’daki mollalar ya da 
Fransa’daki eski rejimin kardinal–leri gibi, teologların 
politik açıdan müdahil olduğu ya da hatta bir teokrasinin 
düşlendiği bir duruma geri dönmemizi savunmayan biri 
midir? Şayet modern dünyanın politika ve din 
konusundaki temel görüşü “din özel bir meseledir” ise, o 
zaman “politik teoloji” gibi bir şey nasıl olabailir?”23 

John Gray ise modern politikayı din tarihinin bir parçası 
olarak görmeyi önerir ve ekler: 

“Modern siyaset din tarihinden bir kesittir. Son iki yüz 
yıllık tarihin büyük bölümüne biçim veren önemli 
devrimci ayaklanmalar inanç tarihine ait olaylardı —
Hıristiyanlık'ın uzun dağılma sürecinin ve modern 
siyaset dininin yükselişinin dönüm noktaları. Yeni 
binyılın başında kendimizi içinde bulduğumuz dünyaya 
ütopyacı projeler enkazı yığılmıştır. Bu projeler dinin 
gerçekliğini yadsıyan seküler bir çerçeve içinde olmakla 
birlikte aslında dinsel mitlerin aracıydılar… Ütopyacılık 
ağır bir darbe yediyse de siyaset ve savaş birer mit 
aracı olmaktan çıkmadı. Bunun yerine, dinin ilkel 
biçimleri yitirilen seküler inancın yerini almaktadır…Din, 
canlandığı her yerde, Yeryüzü'nün azalan doğal 
kaynaklarına yönelik yoğun savaş da içinde olmak 
üzere siyasi anlaşmazlıklarla iç içe geçmiştir; ancak, 
dinin bir kez daha başlı başına bir güç olduğu su 
götürmez. Ütopyanın ölümüyle birlikte apokaliptik din 
dünya siyasetinde bir güç olarak tüm çıplaklığıyla 

                                                   
23 Jürgen Moltmann, “European Political Theology”, 3. 



POLİTİK TEOLOJİ(LER) MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

19 

yeniden boy göstermiştir.”24 

Mark Lilla ise politika ile din ya da teoloji arasındaki 
ilişkinin dört yüz yılı aşan bir süreç içinde vuku bulan “büyük 
ayrılma” ya da “kati kopuş” olarak adlandırdığı olay 
neticesinde değişime uğradığını, politik otoritenin ilahi ya da 
kutsal temellere dayandığı iddiasının yerinden edilip politik 
iktidarla Tanrı arasındaki bağın koparıldığını öne sürer. 
“Batıda politik teolojiye karşı entelektüel isyan” modern politik 
düşüncenin yepyeni bir düşünme zemini yaratmayı 
başarmasıyla yürürlüğe girer: politik alanı pür insani bir 
tarzda ele almayı, yani politik alanı “ötesinde ne 
olabileceğine dair teolojik spekülasyonlardan ayırarak bu tür 
kapsamlı iddialardan feragat etme”yi mümkün kılmasıyla. 
Aslında bu, Batının metafizik ve teolojik spekülasyondan 
politikaya sıçramak konusunda “kendini kısıtlama”yı 
başardığının da bir işaretidir. Politik teolojiyi “insan 
düşüncesinin en ilkel (primordial) biçimi” olarak tanımlayan 
Lilla, Batılı liberal demokrasilerin sekülerleşmenin ve 
ilerlemenin kaçınılmazlığına duydukları temelsiz güvenin 
etkisiyle “politik teolojinin sürekliliğini” gözardı ettiklerini 
belirtir. Lilla büyük ayrılmanın ya da yarılmanın tamamlanmış 
bir süreç olmadığına vurgu yaparken teolojik olanın politik 
olana sızma yönündeki her teşebbüsünün otoriter ve totaliter 
eğilimleri beslediğini ifade eder.25 

Aralarındaki tarihsel ve doktriner farklılıklara rağmen, 
Proudhon’dan Cortes’e, Moltmann’dan Gray ve Lilla’ya 
uzanan geniş yelpazenin bize gösterdiği belki de ilk şey, 
politik teolojinin mümkünlüğü sorusunun modernliğin kendi 
sekülerleşme anlatısına yöneltilmiş bir sorgulama biçimini 
almak zorunda olmasıdır. Buradan hareketle, en geniş 
anlamıyla politik teolojiyi, din ile politika, dinsel yaşam ile 
politik yaşam, teoloji ile politik iktidar, teolojik olan ile politik 
olan arasındaki ilişkiyi araştırmacının dini mensubiyetinden, 
aidiyetinden ve hatta bilinçli olarak benimsediği dini ya da din 
karşıtı konumlardan bağımsız olarak ele alan, kavramsal 
içeriğini farklı sorgulama, araştırma ve entelektüel tutum 

                                                   
24 John Gray, Kara Ayin, çev. Bahar Tırnakçı, YKY, 2013, 11,13. 
25 Bkz., Mark Lilla, The Stillborn God: Religion, Politics, and the Modern 

West, Vintage Books, 2007, 3-103. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

20 

alanlarından aldığı için zengin disiplinler arası potansiyele 
sahip bir araştırma alanı olarak tanımlayabiliriz. Öyle ki, 
Dennis Vanden Auweele ve Miklós Vassányi’nin de işaret 
ettiği gibi, politik teolojinin bu belirsiz, yeniden 
şekillendirilmeye ya da konumlandırılmaya açık karakteri 
onun “disiplinler, kültürler ve tarihler arasında dolaşan 
göçebe” ve “plastik” bir disiplin oluşunun göstergesidir.26 

Ancak hemen belirtmemiz gerekir ki, politik teoloji ifadesi 
bir ilişkisellik moduna işaret ettiği için ne tek başına din ne de 
politika ile özdeşleştirilebilir. O “çeşitli tanımlara tabidir. Bazen 
bir dinin politikleştirilmesi, bazen ise dini fikirlerin ve değerlerin 
politik hayata uygulanması anlamına gelir”.27 Politik teoloji 
“dini ve politik yaşam arasındaki alışverişleri, anlaşmaları ve 
çekişmeleri, özellikle de monarkların, kurumların ve 
parlamentoların egemenliğini tesis etmek, meşrulaştırmak ve 
bu egemenlik hakkında derinlemesine düşünmek için kutsal 
anlatıların, motiflerin ve litürjik formların kullanımını 
tanımlamak için” kullanılır.28 Ya da Jaume ve Martin Aurell’in 
de dikkat çektiği gibi, politik teoloji kavramsallaştırması, 
“ruhani ile dünyevi, ruh ile beden, cennet ile dünya, erdem ile 
günah gibi paradoksları bütüncül bir yaklaşımla ele almayı 
sağlayan güçlü ve kullanışlı bir hermenötik aracıdır”.29 Bura–
da temel ilgi konusu, teolojik kavramların, öğretilerin ve 
düşünce tarzlarının toplum, politika, ekonomi ve hukukla ya da 
dünyevi iktidar ve egemenlik biçimleriyle ne ölçüde ilişkili 
olduğu sorusuna cevap vermek olduğu için, devlet, egemenlik, 
olağanüstü hal, istisna hali, meşruiyet, aşkınlık, içkinlik, hukuk, 
eskatoloji, apokaliptik, monoteizm, deizm, ateizm, teizm, 
panteizm, sekülerleşme, temsil, ilerleme, kurtuluş, devrim, akıl, 
vahiy vb. gibi terimler bu ilişkiyi ele almanın en belirgin ve 

                                                   
26 Dennis Vanden Auweele- Miklós Vassányi, “Introduction”, Past and 

Present Political Theology Expanding the Canon, ed: D.V Auweele- 
M.Vassányi, Routledge, 2020, 1. 

27 Leroy S. Rouner, “Introduction”, Civil Religion and Political Theology, 
ed: L.S. Rouner, University of Notre Dame Press, 2. 

28 Graham Hammill - Julia Reinhard Lupton, Political Theology and 
Early Modernity, The University of Chicago Press, 2012, 1. 

29 Jaume-Martin Aurell, “Introduction”, Political Theology in Medieval 
and Early Modern Europe, eds: M. Herrero, J. Aurell, A.C. Miceli 
Stout, Brepols, Belgium, 2017, 9. 



POLİTİK TEOLOJİ(LER) MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

21 

uygun araçları olarak ortaya çıkar. Jürgen Moltmann’ı takip 
ederek söylemek gerekirse, politik teoloji, hem dinin politikaya 
hem de politikanın dine dönüşünün özgürleştirici ya da yıkıcı 
boyutlarını ve sonuçlarını eşzamanlı biçimde dikkate alan bir 
düşünme/sorgulama tarzı olduğu için politikanın bir din 
oluşuna (politik dinler formunda) ve dini tecrübenin değişen 
doğasına olduğu kadar ekolojiden ekonomiye uzanan eleştirel 
hareketlere de odaklanır.30 

 

Politik Teolojinin Analitik ve Normatif Boyutu 

Buradan hareketle, politik teolojinin analitik ve normatif ol–
mak üzere birbiriyle kopmaz biçimde ilişkili iki anlam düzeyi 
arasında ayrım yapmak mümkün görünmektedir.31 Analitik 
boyutu veya anlam düzeyi içinde politik teoloji, dini ya da 
politik alanla sınırlı bir araştırma alanını imlemekten çok 
teolojik olanın seküler olandaki görünümlerine ya da politik 
tahayyüllerin teolojik kategoriler içindeki köklerine yoğun bir 
eleştirellikle dikkat kesilen, ilahi olanın dünyevi olanla 
kesişimselliğini konu edinen ve kutsalın seküler yapılardaki 
dönüşümünün izini süren dekonstrüktif bir düşünme pratiği 
olarak anlaşılabilir. Onun dekonstrüktif niteliğinin en ünlü 
ifadesi, Carl Schmitt’in “modern devlet teorisinin bütün önemli 
kavramlarının sekülerize olmuş teolojik kavramlar olduğu” 
ilanıdır. Ancak bu Schmittyen ifade politik kavramların, 
kurumların ve hatta tahayyüllerin teolojik kökenlerini ifşa 
etmeyi amaçlayan analitik/betimsel bir çerçeveye 
sıkıştırılarak anlaşılamaz. İnsanın ahlaki yöneliminin dini 
anlamlara ve amaçlara ihtiyaç duyduğu öncülünden 
hareketle modernliğin dini bireyselleştirerek rasyonel, seküler 
bir toplumsal yaşam yaratma idealine içkin tutarsızlıkları ve 
çelişkileri ortaya çıkarma tavrına da indirgenemez. Politik 
teoloji dinle aynı şey olmadığı gibi “dini yaşamın normları ve 
biçimleri, politik teolojinin ilgilen–diği konular da değildir”; 

                                                   
30 Jürgen Moltmann, “Christian Theology and Political Religion”, Civil 

Religion and Political Theology, 44.  
31 David Newheiser, “Normative Political Theology as Intensified 

Critique”, Political Theology 19(8), Routledge, 2018, 669, (669-774) 
(https://doi.org/-10.1080/1462317X.2018.1520800) 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

22 

tersine o “dinin artık baskın bir açıklama veya yaşam biçimi 
olmadığı durumlarda ortaya çıkan bir sorgulama biçimi” 
olarak "ister tarihsel (Reformasyon gibi) ister varoluşsal 
(şüphe, kuşkuculuk veya sıkıntı gibi) olarak anlaşılsın, dinin 
içindeki bir krizi yansıtır ve bu krizden beslenir”.32 

Dinin hem “potansiyel bir ilham ve demokratik açıklık 
kaynağı” olması hem de “dogmatizm ve dolayısıyla kapalı 
toplumlar ve zihniyetler tehlikesi”33 içermesi esasında politik 
teolojinin analitik/betimsel anlam düzeyini normatif/kurucu 
olana bağlamamızı mümkün kılar. Fakat aynı zamanda, onlar 
arasındaki gerilimli ama korelatif ilişkiyi politik olan ile politika 
arasındaki ilişki analojisi üzerinden yeniden 
kavramsallaştırmamıza imkân sağlar. Bu ayrım uyarınca 
politika ontik seferde yer alırken geleneksel devlet, kurumsal 
yapılar ve yasalar gibi politik olanın empirik tezahürlerini 
ifade eder. Politik olan ise düzenin sınırı veya politikaya içkin 
kurucu belirsizlik ve antagonizma momenti olarak geçici ve 
olumsal uzlaşmalar üreten politika içine hapsedilemeyendir.34 
Bir başka biçimde formüle etmek gerekirse, politik olan her 
politik birliğe içkin ve ortadan kaldırılamaz bölünme 
momentini ifade ederken, politika tam da bu çatışma ve 
bölünme momentinin kurucu bir “karar alabilme praksisi”ne 
bağlı olarak birliğin/birlikteliğin kurumsallaşmasıdır.35 Politik 
teoloji kimliklerin ve geleneklerin göreli hale geldiği çoğulcu 
bir toplumda aşkın teolojik bağlamını ya da referansını 
kaybederek içkin dünyevi formlar içinde varlığını sürdüren 

                                                   
32 Graham Hammill-Julia Reinhard Lupton, “Introduction”, Political 

Theology and Early Modernity, 1; Türkçe literatürde politik teolojiyi 
sekülarizmin maskesini düşürme metodu olarak okuyan karşıt bir 
yorum için bkz., Bengül Güngörmez Akosman, “Takdim Niyetine 
Politik Teolojiye Bir Darkenar: Sekülerizmin Maskesi Nasıl Düştü?”, 
Politik Teoloji Yazıları I, ed: B. Güngörmez Akosman, Sentez Yay, 
2023, 9-12. 

33 Hent de Vries, “Introduction”, Political Theologies: Public religions in 
a Post-Secular World, eds: H. De Vries-L.E. Sullivan, Fordham 
University Press, 2006, 3. 

34 Funda Günsoy, “Teolojik Politik Problem ve Politik(a) Felsefe(si)”, 
Politik Felsefe Nedir?, Haz: Ertan Kardeş, Tekin Yayınevi, 2020, 

160;  
35 Ertan Kardeş, “Politik Felsefe Nedir? Ayrımlar ve Farklar”, Politik 

Felsefe Nedir?, ed. E. Kardeş, Tekin Yay, 2020. 38, 49. 



POLİTİK TEOLOJİ(LER) MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

23 

politik yapıların ve kurumların meşruiyetini sorunsallaştırma 
metodu ve pratiği olarak ortaya çıkar. Bu meşruiyet 
soruşturması, bir yandan “seküler fundamentalizm”e karşı 
söz gelimi ilahi kökenli egemenlik fikrinin seküler devlet 
aygıtlarında nasıl yeniden kurulduğunu ya da kurtuluş 
düşüncesinin uhrevi bir vaat olmaktan çıkıp nasıl devrimci 
tahayyülle yeniden yorumlandığını gösterme işini üstlenir.36 
Öte yandan “militan politik dinler”e karşı “sürekli 
sekülerleşen” çağdaş toplumlarda teolojik olan ile politik olan 
arasındaki ilişkinin geçmişte olduğu gibi ulusal egemenlik 
(Prensler ile Kutsal Roma İmparatorluğu arasında vuku bulan 
çatışmalar) ve anayasa hukuku (Kilise ile devlet ayrışması ya 
da kamusal alandaki dini sembollerin varlığı tartışması) 
problemleriyle sınırlandırılabilir bir karakterde olmadığını 
gösterir. Tersine post-seküler toplumlarda varlığı artık geniş 
demokratik desteğe bağlı görünmeyen dinin “yenilenen 
rolünün en ilginç ve rahatsız edici örnekleri, kavramsal ve 
deneysel olarak daha belirsiz, daha yerelleşmemiş ve 
dolayısıyla anlaşılması zor olanlardır”.37 Bugün din ile ilgili 
pek çok mesele “antik, ortaçağ ve modern tanımlarıyla 
“teolojik-politik” olanın öncesinde, çevresinde ve ötesinde 
çok boyutlu bir uzay ve zamanı ele alıyor gibi 
görünmektedir”.38 Çağdaş toplumlar açısından “daha somut 
ve soyut, yerel ve küresel belirlemeleriyle” dinin ister yoğun 
bir ilgiyle ister ise gizlenmesi zor bir rahatsızlıkla olsun dikkat 
yöneltilmeyi bekleyen bir “sorun” olarak algılandığı ve hem 
bir “geri çekilme” (retreat) ve hem de “süreklilik” 
(permanence) içinde anlaşılabileceği muhakkaktır. Değişken 
bir hareketliliğin ve belirsizleşen hatta giderek ortadan kalkan 
sınırların karakterize ettiği coğrafi ve demografik bir yapıda 
dini motifli şiddet formları tüm kurumların yaşamına nüfuz 
ederek “yasal sistemlerin özünü, politik umutları ve kültürel 
duyarlılıkları, bunların işlendiği sınırların çok ötesinde ve 
orantısız bir şekilde etkilemeye başlamıştır”.39 Hal böyleyken, 

                                                   
36 Bilge Sarıoğlan, Marx’ın Politik Teolojisi, BUÜ Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Yayımlanmamış Doktora Tezi, Bursa, 2025, 2. 
37 Hent de Vries, “Introduction”, Political Theologies: Public religions in 

a Post-Secular World, 3-6. 
38 A.g.e.,7. 
39 A.g.e.,8. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

24 

dinin ölmeyip halen “yaşamakta olan” bir fenomen olduğunu 
doğrulamak, ilan edilen “düşman”a karşı terör estirmek ve 
öfke uyandırmak dışında “militan politik dinler”in post-seküler 
toplumların karşı karşıya kaldığı sorunları çözmek ve hatta 
anlamak konusunda yeni duyarlılıklar, farklı yaklaşımlar ya 
da yeni entelektüel araçlar geliştirme potansiyeli olduğuna 
dair elimizde umut verici bir işaret bulunmuyor. Bugün dini 
fundamentalizmler de, seküler formları kadar, retorik bir 
aşırılık içindedirler. Dahası, dini fundamentalizmler, “karşı 
çıktıklarına inandıkları modern dünyanın araçlarına (küresel 
pazarlar, medya, hegemonik politik modeller, ekonomik 
liberalleşme ve kültürel özgürlükler) karşı tam da onun 
büyüsünün bozulmasını… ilerletmeye devam etmektedir. 
Din, en dramatik ve korkutucu, hatta terörist biçimleriyle… 
modernitenin diğer yüzü olarak görülebilir”.40 

Johann B. Metz ve Jürgen Moltmann başta olmak üzere 
Avrupalı teologların ya da William E. Connoly, Judith Butler, 
John. D. Caputo, Bonnie Honig, Vincent Llyod, Cornel West, 
David Newheiser gibi entelektüellerin kavramsallaştırması 
altında politik teoloji, egemenliğin meşruiyetini tesis eden ve 
düzeni mutlaklaştıran Schmittyen formuna olduğu kadar dinin 
salt dogmatik, otoriter ve politik alanı kapatarak politik 
yenilenmeleri ya zorlaştıran ya da istikrarsızlaştıran bir karşıt 
güç olduğu anlayışına da karşı çıkar. Söz gelimi, Protestan 
teolog Jürgen Moltmann, otoriter bir egemenlik düşüncesi 
içinde beliren ve politik bir diktatörlük savunusu yapan bir 
“politik din teorisi” olarak takdim ettiği Schmittyen politik 
teoloji anlayışına itiraz ederken, başını Johann B. Metz’in 
çektiği ve Dorothee Solle, Jan Lochman, Helmut Gollwitzer, 
George Casalis, Giulio Girardi, ve diğer Avrupalı teologların 
geliştirdiği yeni teolojinin “modern toplumda Hıristiyan 
Kilise’sinin kamusal, eleştirel ve özgürleştirici fonksiyonlarına 
dair bir teori” olduğunun altını çizer.41 Moltmann’da politik 
teoloji, Schmitt’te olduğu gibi statükocu bir egemenlik teorisi 
olmak yerine, umudu, kurtuluşu ve adalet mücadelesini 
merkeze alan özgürleştirici ve normatif bir dil içinde belirir. 

                                                   
40 A.g.e.,10. 
41 Jürgen Moltmann, “Christian Theology and Political Religion”, Civil 

Religion and Political Theology, 43. 



POLİTİK TEOLOJİ(LER) MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

25 

Moltmann Hıristiyan inancının politik dine dönüştürülmesine 
itiraz eder. Onun politik teolojisi kamusal sorumluluğu ve 
Tanrı’nın kurtuluş vaadini tarihsel praksise taşıma işleviyle 
olduğu kadar “politik dinlerin apokaliptisizmine”, “düşmana 
dair apokaliptik korkuya ve nefrete” karşı direnişi örgütleme 
işleviyle de karakterize olur.42 

Bonnie Honig’in istisnai olanın belirlenmesini tek 
egemenin kararına indirgemeyi reddeden ve bu belirlemeyi 
politik topluluğun çoğul pratiğine açan rafine akıl yürütmesi, 
Schmittyen politik teolojiye yöneltilmiş dikkate değer bir 
başka karşı-teoloji örneğidir. Honig Schmitt’in "istisna hali" 
kavramsallaştırmasının cazibesinin, liberal ve müzakereci 
demokratik teorilerin “mevcut politik ortamı eleştirmekle” 
sınırlı perspektiflerinin aksine, hukukun askıya alınması da 
dahil olmak üzere politik yaşamın en derin boyutlarını çok 
daha gerçekçi ve derin bir şekilde açıklıyor gibi 
görünmesinden geldiğini kabul eder. Bununla birlikte, “The 
Miracle of Metaphor” başlıklı metninde Honnig, ilkin, “mucize” 
metaforuyla egemenin hukuku aşan karar gücünü 
meşrulaştıran Schmitt’in istisna kavramının paradoksal 
doğasını tartışmaya açar. Honnig, hukukun egemen güç 
tarafından yasal olarak askıya alındığı anı, halkın ne hukuka 
tabi olduğu ne de hukuktan özgürleştiği, dolayısıyla aynı 
anda her ikisi birden olduğu "yasal bir hukuk dışılık 
durumu"nun tesis edildiği paradoksal bir an olarak tespit 
eder. Ona göre, Schmittyen egemenin dayandığı bu istisna 
durumunu tanımlarken kullandığı “mucize” metaforunu farklı 
sonuçlar çıkaracak şekilde yorumlamak pekâla mümkündür. 
Bu çerçevede, o, alternatif mucize anlayışları kapsamında 
"tek egemenin kopuş gücüne" değil, "halkın gücüne” işaret 
eden bir kavram olarak Rosenzweig'in "mucize" kavramına 
başvurur. Bu yolla Honig, “Schmitt'in kendisine dayandığı ve 
kendisinden beslendiği özgül politik teolojisini çoğullaştırarak, 
onun hayal gücümüz üzerindeki etkisini yumuşatmayı” ve 
“istisna halinin demokratik enerjilere bağımlılığını ve 
dolayısıyla demokratik eylem ve direnişe karşı kırılganlığını 
vurgulamayı” amaçlar.43 Bir başka ifadeyle, metin boyunca 

                                                   
42 A.g.e.,55-57. 
43 Bonnie Honig, “The Miracle of Metaphor: Rethinking the State of 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

26 

ele alınan Rosenzweig’ın mucize anlayışı üzerinden Honig, 
istisna durumunu zorunlulukla otoriter yani “tekil egemen 
müdahale” olarak değil, demokratik potansiyel barındıran bir 
kavram olarak düşünmenin mümkün olduğunu; halkın algısı, 
halkın eylemiyle ilişkili olup “halkın, çokluğun ve gündelik 
politikanın istisna durumunda rol alabileceğini” gösterir. 

O halde, Arne De Boever’nın da işaret ettiği gibi, istisnai 
olanın varlığı zorunlulukla liberal demokrasinin çöküşü 
anlamına gelmediği gibi “Schmittçi egemenlik, istisnai bir 
durumda…anlam kazanabilen tek egemenlik de değildir”44 
Honig’in sözleriyle 

Olağanüstü hâli demokratikleştirmek, egemenliği 
sadece sorgulamak değil, aynı zamanda onu aramak 
ve egemenliğin sadece terbiye edilmesi gereken bir 
yürütme gücü özelliği değil, aynı zamanda potansiyel 
olarak halk gücünün de bir özelliği olduğunu, yaratılıp 
harekete geçirilmesi gerektiğini vurgulamak anlamına 
gelir. Öyleyse demokrasiye ve olağanüstü hâle karşı 
çıkmak yerine olağanüstü hâllerde bile egemenliği 
talep etmek için demokratik fırsatları düşünebiliriz.45 

De Boever’ın ifadesiyle, “istisna durumunu eleştirel bir 
kavrama dönüştüren” ve “egemenliği liberalleştiren”46 Honig 
gibi isimlerin yanı sıra Stathis Gourgouris gibi ister seküler 
ister dinsel olsun her tür politik teolojinin düşünceyi aşkın bir 
otoriteye bağlama eğiliminde olduğunu öne sürerek 
reddedilmesi gerektiğini söyleyenler de vardır. Politik 
teolojinin reddi, zorunlulukla bir sekülerlik savunusu da 
değildir; düşüncenin kendi özgürlüğünü koruma 
mücadelesidir. O, politik teolojinin Amerikan teori sahnesini 

                                                                                                    
Exception with Rosenzweig and Schmitt”, Diacritics, Vol. 37, No. 
2/3, (Summer - Fall, 2007), 78; Mariusz Turowski, “Hobbes bez 
Schmitta. Suwerenność, prawa człowieka a porównawcza teologia 
polityczna” (Hobbes Beyond Schmitt: Sovereignty, Human Rights, 
and Comparative Political Theology) Studia Philosophica 
Wratislaviensia, issue 1, 2024, 85-107.    

44 Arne De Boever, Against Aesthetic Exceptionalism, University of 
Minnesota Press, 2019, 21, 24. 

45 Bonnie Honig, “Three Models of Emergency Politics,” Boundary 2, 

41, no. 2 (2014), 48. 
46 Arne De Boever, Against Aesthetic Exceptionalism, 27. 



POLİTİK TEOLOJİ(LER) MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

27 

adeta zapt edişinin bir yandan Carl Schmitt ve sekülarizm 
takıntısı diğer yandan ekonomi apaçık şekilde politikayı 
belirlemesine rağmen politik ekonominin bir açıklama modeli 
olarak gözden düşüşüyle çakıştığına dikkat çeker. Politik 
teolojinin egemenlik probleminin kaçınılmaz heyulası 
olduğunu ve esasında yine “politik-ekonomik alanın aşırı 
belirleyiciliği”nin bir semptomu olduğunu söylemek yeterli 
değildir. Gourgouris’a göre, Agamben de dahil olmak üzere 
pek çok çağdaş düşünür Hıristiyan öncesi Yunan dünyasında 
politik olanın teolojik olmayan unsurlara dayandığını 
düşünürken moderniteyi sekülerleşmenin bir ürünü, 
sekülerleşmeyi de Hristiyan politik teolojisinin bir devamı 
olarak anlama eğilimindedir. Oysa ki, Gourgouris’a göre 
Schmitt’ten sıkça yapılan o iktibas derin bir kavrayış 
eksikliğinin işareti olup “sekülerleşme, teolojik olanın biçim 
ve koşullarının değiştirilmesidir; bu, teolojik olanın yok 
edilmesi ya da teolojik olanın başka bir kılıkta tekrarlanması 
anlamına gelmez”. Tersine, “Schmitt'in sözü tam olarak ifade 
ettiği şeyin tam tersini ifade eder; yani, sekülerleştirilen 
teolojik kavramlar değil, başlangıçta teolojikleştirilmiş olan 
seküler kavramlar, yani politik kavramlardır.” Dahası, 
Gourgouris’a göre, “politik olan ile teolojik arasındaki bu 
analojik ilişki, her ikisi de monarşik olarak yapılandırıldıkları 
sürece mümkündür”. Öyle ki, "tekil arche’nin bakış açısından 
her şeye gücü yetme/kadiri mutlak olma, elbette, özünde 
monarşiktir”. Jan Assmanncı bir çizgide ilerleyen 
Gourgouris’in rafine akıl yürütme biçimine göre, “teoloji, 
politik olarak hareket ettiği ölçüde, arkaik toplumların 
monarşik ilkesini teolojikleştiren uzun bir tarihsel yörüngeyi 
izleyen monarşik bir mantığa uyar, öyle ki monarşi…tarihsel 
olarak dünyanın en güçlü dinlerini canlandıran ve sürdüren, 
özünde teolojik bir terim haline gelmiştir”47 

Sonuç olarak, politik teoloji tartışması, burada sadece bir 
kaç örneğini verebildiğimiz farklı yönelimlerin de gösterdiği 
üzere, ne yalnızca sekülarizm ne de egemenlik eleştirisine 
indirgenebilir. Zira modern egemenliğin teolojik kökenini 

                                                   
47 Stathis Gourgouris, “Political Theology as Monarchical Thought”, Con-

stellations, 23(2), 2016, 145–159. https://doi.org/10.1111/1467-
8675.12213  



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

28 

teşhis ederek ya da seküler modern politikanın ardındaki 
teolojik kalıntıları gün yüzüne çıkararak politik teolojinin 
aşılamazlığını göstermeyi hedefleyen bir düşünme biçimi, bu 
haliyle, herhangi bir normatif içerikten yoksun kalır. Bu 
yazının perspektifinden, bugün ihtiyaç duyduğumuz şey, 
Honig’in yaptığı gibi, istisna ile egemenliği bir denklik içinde 
eriten Schmitt’in “büyülü desizyonist çekirdeğiyle dikey, şahsi 
otoriteryanizmine” itirazları çeşitlendirerek güçlendirmek ve 
istisna durumunu demokratik eylemin, dayanışmanın ve 
adaletin tahayyül edilebileceği bir alan olarak yeniden 
yorumlayabilmektir. 

 
 

Kaynakça 
Akosman, Bengül Güngörmez, “Takdim Niyetine Politik 

Teolojiye Bir Darkenar: Sekülerizmin Maskesi Nasıl Düştü?”, 
Politik Teoloji Yazıları I, ed: B. Güngörmez Akosman, Sentez 
Yay, 2023. 

Augustine, Saint, The City of God, çev. M. Dods, New York: The 
Modern Library, 2000. 

Aurell, Jaume-Martin Aurell, “Introduction”, Political Theology in 
Medieval and Early Modern Europe, eds: M. Herrero, J. 
Aurell, A.C. Miceli Stout, Brepols, Belgium, 2017. 

Auweele, Dennis Vanden- Miklós Vassányi, “Introduction”, Past 
and Present Political Theology Expanding the Canon, ed: 
D.V Auweele- M. Vassányi, Routledge, 2020. 

Barker, Ernest, The Political Thought of Plato and Aristotle, New 
York: Duver Publications, 2009. 

Bayer, Oswald, Theology The Lutheran Way, (çev-ed: J.G 
Silcock-M.C. Mattes) Michigan: William B. Eerdmans 
Publications, 2007. 

Boever, Arne De, Against Aesthetic Exceptionalism, University 
of Minnesota Press, 2019. 

Cortes, Donoso, Essays on catholicism, liberalism and 
socialism: considered in their fundamental principles, çev. 
William M'Donald, M.H. Gill & Son, Dublin, 1879.  

Esposito, John L.-John Obert Voll, İslamiyet ve Demokrasi, çev. 
Ahmet Fethi, Köprü Kitap, 2012. 

Gray, John, Kara Ayin, çev. Bahar Tırnakçı, YKY, 2013. 
Gourgouris, Stathis, “Political Theology as Monarchical 

Thought”, Constellations, 23(2), 2016, 145–159. 



POLİTİK TEOLOJİ(LER) MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

29 

https://doi.org/10.1111/–1467-8675.12213. 
Günsoy, Funda, “Hıristiyan Epimetheus: Bir Carl Schmitt 

Biyografisi”, Felsefe Arkivi, cilt.46, 2017. 
Günsoy, Funda, “Sekülarizm, Post-Sekülarizm ve Demokrasi”, 

Felsefi Düşün, Sayı 20, Nisan 2023. 
Günsoy, Funda, Felsefe ile Teolojinin Kavşağında: Schmitt ve 

Strauss’ta Politik Olan, Paradigma İstanbul 2010. 
Hammill, Graham - Julia Reinhard Lupton, Political Theology 

and Early Modernity, The University of Chicago Press, 2012. 
Herrero, Montserrat, “Carl Schmitt’s Political Theology: The 

Magic of a Phrase”, Political Theology in Medieval and Early 
Modern Europe, ed. J. Aurell, M. Herrero, A.C. Micoli Stout, 
Brepols, 2017. 

Honig, Bonnie, “The Miracle of Metaphor: Rethinking the State 
of Exception with Rosenzweig and Schmitt”, Diacritics, Vol. 
37, No. 2/3, (Summer - Fall, 2007).   

Honig, Bonnie, “Three Models of Emergency Politics,” Boundary 

2, 41, no. 2 (2014): 
Kardeş, Ertan, “Schmitt’in Katekhon’u Üzerine Birkaç Not”, 

Felsefe Arkivi, cilt.46, sa.2017, 9-20. 
Kardeş, Ertan, “Politik Felsefe Nedir? Ayrımlar ve Farklar”, 

Politik Felsefe Nedir?, ed. E. Kardeş, Tekin Yay, 2020. 
Lilla, Mark, The Stillborn God: Religion, Politics, and the Modern 

West, Vintage Books, 2007. 
Lord, Carnes, ”Introduction", The Politics by Aristotle, Chicago: 

University of Chicago Press, 1984. 
Marulewska, Kinga, “Schmitt’s Political Theology as a 

Methodological Approach”, Institut für die Wissenschaften 
vom Menschen, IWM Junior Visiting Fellows ’Conference 

Proceedings, Vol. XXXIII, 2014 
(https://www.iwm.at/publications/5-junior-visiting-fellows-
conferences/vol-xxxiii/schmitts-political-theology. 

Moltmann, Jürgen, “European Political Theology”, The 
Cambridge Companion to Political Theology, Cambridge 
University Press, 2015. 

Moltmann, Jürgen, “Christian Theology and Political Religion”, 
Civil Religion and Political Theology, ed: L.S. Rouner, 
University of Notre Dame Press.1986. 

Newheiser, David, “Normative Political Theology as Intensified 
Critique”, Political Theology 19(8), Routledge, 2018, 669, 
(669-774) (https://doi.org/10.1080/1462317X.2018.1520800). 

Noble, Ivana, Tracking God: An Ecumenical Fundamental 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

30 

Theology, Oregon: WIPF&STOCK, 2010.  
Palaiologou, Nektaria, “The modern intercultural persona and 

civitas: tracing the path back to the ancient Greek Demoi”, 
Intercultural Education, 22(4), 263–275, 2011. 

Peterson, Erik, "Monotheism as a Political Problem: A 
Contribution to the History of Political Theology in the Roman 
Empire,” Theological Tractates, çev. Michael J. Hollerich, 
Stanford University Press, 2011. 

Proudhon, Pierre-Joseph, Property is Theft!: A Pierre-Joseph 
Proudhon Anthology, ed: Iain McKay, AK Press, Edinburgh, 
2011. 

Rouner, Leroy S, “Introduction”, Civil Religion and Political 
Theology, ed: L.S. Rouner, University of Notre Dame 
Press.1986. 

Sarıoğlan, Bilge, Marx’ın Politik Teolojisi, BUÜ Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Yayımlanmamış Doktora Tezi, Bursa, 2025. 

Schmitt, Carl, Political Theology II: The Myth of the Closure of 
any Political Theology, çev: Michael Hoelzl -Graham Ward, 
Polity Press, 2008.  

Schmitt, Carl, The Political Theology: four chapters on the 
concept of Sovereignity, trans: George Schwab, MIT Press, 
Cambridge, 1985. (Siyasi İlahiyat: Egemenlik Kuramı 
Üzerine Dört Bölüm, çev.A. Emre Zeybekoğlu, Dost Kitabevi, 
6. Baskı, 2020).  

Turowski, Mariusz, “Hobbes bez Schmitta. Suwerenność, prawa 
człowieka a porównawcza teologia polityczna” (Hobbes 
Beyond Schmitt: Sovereignty, Human Rights, and 
Comparative Political Theology) Studia Philosophica 
Wratislaviensia, issue 1, 2024, 85-107. 

Vries, Hent de, “Introduction”, Political Theologies: Public 
religions in a Post-Secular World, eds: H. De Vries-L.E. 
Sullivan, Fordham University Press, 2006. 



 

 

J 

II. BÖLÜM: 
Dindar Siyasetten Siyasetin  

İlahiyatına Doğru 
 
 
 
 
 

Erdoğan YILDIRIM 

Yukarıdaki başlığın kendi kitabının asıl başlığı olan 
‘Theologie’ sözcüğünün oldukça serbest bir çevirisi olduğu 
düşünülebilir. Ama bu yazıda ‘theologie’ sözcüğü hem 
‘dindar’ hem de ‘ilahiyat’ olarak karşılanmıştır. Yazının 
ilerleyen bölümlerinde bunun nedenlerinin anlaşılacağını 
umuyorum. Zaten Schmitt’in “Politische Theologie: Vier 
Kapitel zur Lehre von der Souveranitat1 (1922) başlığını 
taşıyan kitabını saymazsak,2 1970 gibi geç bir tarihte bastığı 
ve bu konuyu daha kapsamlı bir şekilde ele alan Politische 
Theologie II: die Legende von der Erledigung jeder 
politischen Theologie başlıklı ve bu konuyu enine boyuna ele 
aldığı kitabına baktığımızda ‘politische Theologie’ 
sözcüklerinin esas olarak dini/dindar siyaset anlamında 
kullandığı görülecektir. Aslında Schmitt ilk kitabın 
basımından hemen bir yıl sonra 1923’te basılan Römischer 

                                                   
  Doç. Dr./Ortadoğu Teknik Üniversitesi/Sosyoloji Bölümü. 
1  Burada başlığın Almancası verilmiş olmasına rağmen bu yazıda 

Schmitt’in eserlerinin İngilizce çevirileri esas alınmıştır. Bundan 
sonra kitapların adları geçerken İngilizce çeviri başlıkları verilecektir. 

2  Bu kitapta Schmitt siyasi ilahiyattan fazla bir açıklama yapmadan 

kısaca bahsetmekle yetinir. Yazının esas odağını egemenlik 
kavramı oluşturmaktadır. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

32 

Katholizismus und politische Form3 isimli bir diğer kitabında 
da Roma Katolik kilisesi ve bunun izlediği ya da 
izleyebileceği siyasi çizgileri tartışarak kavramın öncelikle 
dini (Katolik) siyaset olarak anlaşılması gerektiğini 
göstermiştir. 

Politische Theologie kavramını sadece dini/dindar siyaset 
olarak düşündüğümüzde bu kavramın, kendisiyle özel olarak 
ilgilenenler dışında, fazla ilgi çekeceğini zannetmiyorum. 
Modernliğin yavaş yavaş sönümlendiği günümüzde, 
Türkiye’de çok partili siyasal düzene 1946’da geçip 1950’de 
Demokrat Parti iktidarını gördüğümüz günden beri aşina 
olduğumuz, dini bir siyaset izleyen AKP’nin 2002’den bu yana 
‘tek başına’ iktidar olmasından bu ya–na da giderek 
keskinleştiğine şahit olduğumuz bir olgu bu. Schmitt Katolik 
siyasetinden bahsediyor. Türkiye’de ve başka bazı İslam 
ülkelerinde İslami siyasetten, Amerika ve belki İngiltere’de 
Evangelist, İsrail’de Siyonist siyasetten bahsediliyor. Bunların 
hepsi normal sosyo-politik olgular olarak kabul edilebilir. Dinin 
siyasi tavır alışların ideolojisi olarak işlev görmesinde de 
şaşılacak bir şey yoktur. Ancak, Schmitt’in Political Theology 
II’de yaptığı bazı saptamalar onun bu kavramı sadece dini 
siyaset olarak kullanmakla kalmadığını, kavramı ‘siyasi 
ilahiyat’ anlamına doğru çok daha ötelere taşımaya çalıştığını 
göstermektedir. Kavramın bu farklı şekilde ‘siyasi ilahiyat’ 
olarak kullanımı ise siyaset kavramının kendisinin daha iyi 
anlaşılmasına katkı sunabilecek nitelikte görünüyor. 

Bu konudaki ilk ipucunu Schmitt’in Political Theology 
kitabının üçüncü bölümünün ilk cümlesinde buluyoruz: 

Sadece ilahiyattan devlet kuramına aktarıldıkları –
örneğin, her şeye kadir Tanrının her şeye kadir yasa 
koyucu olduğu—tarihsel gelişmeleri açısından değil, 
ama anlaşılması bu kavramların sosyolojik bir 
değerlendirmesi için gerekli olan sistematik yapısı 
nedeniyle de modern devlet kuramının tüm önemli 
kavramları sekülerleşmiş ilahiyat [dini] kavramlarıdır. 
Hukuktaki istisna ilahiyattaki mucizeye denk düşer.4 

                                                   
3  Kitap İngilizceye Roman Catholicism and Political Form başlığıyla 

çevrilmiştir. 
4  Carl Schmitt, Political Theology: Four Chapters on the Concept of 



DİNDAR SİYASETTEN SİYASETİN İLAHİYATINA DOĞRU 

 

33 

Bu ifadeden ‘politische Theologie’ konusunun sadece dini 
siyasetle sınırlandırılmadığı, ama aynı zamanda siyaset 
kavramı devlet kavramıyla ilişkilendirilerek5, bu kuramdaki 
kavramların sistematik yapısının aynılığına dikkat çekildiği 
görülmektedir. İlahiyat kavramları basitçe sekülerleştirilerek 
devlet kuramına eklenmemiş, bizzat bu iki alanın, dinin ve 
siyasetin kavramsal yapıları arasında yapısal bir benzerlik de 
öngörülmüştür. Bu alanlar birbirine içeriden, daha derinden 
birbirlerine bağlıdırlar. Daha doğrusu, dini siyasetin ötesinde 
ilahiyat kavramları ve yapısı siyasi kavramları ve onların 
yapısını belirleyecek ve siyaset düşüncesinin aşkın’a 
(transcendent’e) yönelen bir ilahiyata açılmasını sağlayacak 
bir nitelik taşımaktadır. Bu nedenle bu iki alan arasında 
sadece kavramların anlamları açısından değil, aynı zamanda 
kavramların içinde bulundukları sistematikteki yerleri 
açısından da paralellikler bulunmaktadır: Kadir-i mutlak Tanrı 
kadir-i mutlak yasa koyucuya, mucize istisnaya denk düşer, 
sistemin bütünlüğü içinde paralel anlamlar taşırlar. Schmitt’e 
göre sistematik yapının korunmasına rağmen ilahiyattan 
siyasete aktarılan bu kavramların sekülerleşmesinin nedeni, 
çağın belirleyicisi olarak kabul ettiği metafizik dünya imajında 
meydana gelen kritik bir dönüşümdür.6 17. ve 18. yüzyıllarda 
insanın dünyayla ilişkisinde her ikisine de aşkın olan bir tanrı 
düşüncesine oturan metafizik dünya imajı, 18’inci yüzyıldan 
başlayarak iktidarını tanrıya dayandırarak meşrulaştıran 
monarşiden, kendisini halk desteğine dayadığını iddia eden 
demokratik rejimlere geçişle birlikte görünüşte aşkınla 
ilişkisini kopartarak içkin (immanent) bir nitelik kazanmıştır. 
17 ve 18’inci yüzyıllarda egemen olan aşkıncı metafizik 

                                                                                                    
Sovereignty, Chicago and London: The University of Chicago Press, 
2005, 36. 

5  Burada Schmitt’in bu bağlamda kullandığı kavram bir sıfat olarak 

politische kavramıdır. Bu da Schmitt’in The Concept of the 
Political’da yaptığı ‘siyasal’ kavramsallaşmasına, belki de dilin bir 
zorunluluğu olarak pek de dikkat etmediğini gösteriyor. Bu konuda 
yeri gelince kısaca açıklama yapılacaktır. 

6  Belirli bir dönemin oluşturduğu metafizik dünya imajı, dünyanın 

kendi siyasal örgütlenişinin uygun biçimi olarak dolayımsızca 
anladığı şeyle aynı yapıdadır. Carl Schmitt, Political Theology: Four 
Chapters on the Concept of Sovereignty, 46. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

34 

uyarınca devlete göre aşkın olduğu kurgulanan egemenin 
yerini 19’uncu yüzyıldan bu yana yeni içkinci metafiziğin 
yöneten ve yönetilenin bir ve aynılığı, egemen ve devletin 
aynılığı, egemen ve yasal sistemin aynılığı ve nihayet devlet 
ve yasal düzenin aynılığı ilkeleri almıştır.7 Bunun en açık 
ifadesi bu son dönemde yaygın kabul gören, egemenin 
yasayla bağlılığı ilkesine dayalı ‘hukuk devleti’ kavramında 
görülür. Ama, Schmitt’in yine 1923’te basılan The Crisis of 
Parliamentary Democracy kitabında ve daha birçok yerde 
iddia ettiği gibi, liberal demokrasinin bu ilkeleri siyaseti 
anlamsızlaştırmış, onu seçkinlerin parlamentoda yürüttüğü 
sonu gelmez tartışma ve çıkar uzlaşmalarına (agonistik’e) 
indirgemiş ve anlamlı siyaseti, yani insan gruplaşmalarının 
dost-düşman gruplarına ayrılarak birbirlerine karşı 
antagonistik mücadelelerini yok etmeye çalışmıştır.8 

İleride açmaya çalışacağım tartışmanın daha iyi 
anlaşılabilmesini sağlamak amacıyla burada durup Schmitt’in 
1927 tarihli The Concept of the Political başlıklı kitabında 
geliştirdiği bir sıfat (yüklem) olarak ‘siyasal’ kavramının 
önemine ve bu kavramın bir ismi (tözü) betimleyen ‘siyaset’ 
kavramından farklı düşünülmesi gerekliliğine kısaca vurgu 
yapmak gerekiyor.9 Bizi şimdilik ilgilendiren nokta, Schmitt’in 

                                                   
7  A.g.e.,49. 
8  Schmitt, bu konuda liberal parlamenter siyasetin siyasalı inkâr 

ederek vuku bulmasını engellemeye çalıştığını ancak bunun hiçbir 
zaman başarılamayacağını, siyasal durumun bir biçimde kendisini 
göstereceğini düşünmektedir. Bu konuda diğer birçok örnek 
arasında Carl Schmitt, The Concept of the Political, 2005, 51-58 ve 
1931’de basılan ve Schmitt’in dini siyasete uygun olarak özellikle 
Roma Katolik Kilisesi’nin siyasetini tartıştığı Roman Catholicism and 
Political Form 1996, 24-26 gösterilebilir. 

9  Schmitt’in kendisi her ne kadar ‘siyasal’ ve ‘siyaset’ kavramlarını 

birbirinden ayrı düşünmemiş ve farklı kullanımlarda bu ikisini 
değiştirerek kullanmış olmasına rağmen ben yine de bu iki kavramın 
birbiriyle kategorik olarak ayrı ele alınması gerektiğini düşünüyorum. 
Bu tartışma uzunluğu açısından ancak başka bir yazının konusu 
olabilir. Burada, sadece bir hazırlık niteliğinde bir sıfat olarak 
‘siyasal’ı Aristoteles tarzı (bkz. De Generatione et Corruptione, 
2002) oluş sürecinde ortaya çıkan ve arzulanmaktan çok başa gelen 
bir durum, varsayılan varlık içinde şeyleştiren bir isim olarak 
‘siyaset’i ise insanın bilinç ve özgür iradeye dayalı ereksel eylemi 



DİNDAR SİYASETTEN SİYASETİN İLAHİYATINA DOĞRU 

 

35 

‘siyasal’ kavramını genel olarak iktidara yönelik bir eylem 
alanı içine hapsetmemesi ve ‘siyasal’ın kendisine ait bir alanı 
olmadığını vurgulamasıdır. Siyasal’ın bir alanı değil, onu 
belirleyen bir kriteri vardır. Siyasal’ı belirleyen şey 
insanlararası her zaman meydana gelen farklılaşmalardan bir 
ya da birkaçının belli tarihsel koşullar altında farklılaşmaların 
tarafları için varoluşsal bir tehlike/tehdit boyutuna ulaşacak 
kadar şiddet kazanması ve insanları dost-düşman gruplarına 
bölmesidir. Ancak ayrışmalar böylesi bir tehdit oluşturacak 
kadar şiddet kazandığı zaman siyasaldan bahsedilebilir. 
Buna göre, siyasal, insanlararası ortaya çıkan ve – bir yanılgı 
olarak-- kendisinden önce var olduğu düşünülebilecek bir 
özne tarafından belirlenemeyecek bir farkın belirli bir 
tarihsellik içinde bu insanları dost-düşman gruplaşmalarına 
ayırabilecek kadar şiddet kazanması ve bu grupları 
birbirlerinin karşısına varoluşsal (ölüm-kalımla ilgili) bir tehdit, 
tehlike olarak dikmesiyle belirlenen bir durum. Dolayısıyla, 
Schmitt’in tüm kararcılığına (decisionism) rağmen, siyasal, 
başlarına geldiğinde gruplaşan insanları varoluşsal risklere 
açan tehlikeli bir durumdur.10 Bana göre, en azından asgari 
düzeyde her yurttaşın görevi olduğu düşünülen ‘siyaset’in 
tersine, kimse kendisini böylesi bir yaşamsal tehlikenin içinde 
bulmak istemez. Siyasal’ın başa gelen bir durum olduğu 
düşünülürse buna karar vermenin de var olmak ya da yok 
olmak arasında yapılan zoraki bir seçim olduğu anlaşılır. 
Görebildiğim kadarıyla, Schmitt bu ve diğer yazılarında 
karardan iki anlamda bahsediyor: birincisi, içinde olağanüstü 
hâl kararını da barındıran, karşıda varoluşsal bir tehditle 
dikilen bir düşman olduğuna ilişkin karar;11 ikicisi ise 

                                                                                                    
olarak düşündüğümü belirtmeliyim. 

10 Carl Schmitt, The Concept of the Political, Expanded Edition, 

Chicago and London: The University of Chicago Press, 2007, 25-30. 
11 Bu konuda Schmitt’in şu ifadelerine bakılabilir: “Mevcut durumu 

sadece duruma katılanlar doğru bir şekilde tanıyıp, anlayıp, hükme 
bağlayabilir ve aşırı çatışkı durumunu bir çözüme kavuşturabilirler. 
Her katılımcı, hasmın kendi rakibinin yaşam tarzını yadsımaya 
niyetlenip niyetlenmediğine ve bu yüzden kendi varoluş biçimini 
korumak için püskürtülmesi ya da dövüşülmesi gerektiğine 
hükmedecek durumdadır”. A.g.e.,27. Buradan kararların nasıl 
kararlar olduğunun görülebildiğini umuyorum. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

36 

düşmanın kim olduğuna dair verilen karar. Ancak birinci 
halde karar vermemek, ikinci halde ise –Schmitt’in de ihtimal 
vermediği—düşmanı yanlış tespit etmek yok olmak anlamına 
geleceğinden bunun bildiğimiz anlamda seçime dayalı bir 
karar olamayacağı açıktır. Bir üçüncü ihtimal olarak ‘karar 
vermeme’ kararından teorik olarak bahsedilebilse bile bu 
basitçe yok oluş anlamına geleceğinden pratikte hiçbir 
anlamı olmayacaktır. Sonuç olarak bu kararlardan hiçbirinin 
önceden var olduğu varsayılan12 bir egemenin keyfe keder 
aldığı kararlar olduğu düşünülemez. 

Buna karşılık, Schmitt’in de birçok kereler ima ettiği gibi, 
siyaset önceden var olduğu varsayılan insan-öznenin kendi 
istek ve arzuları doğrultusunda akıl ve özgür irade 
kullanımına dayalı toplumsal bir ereği gerçekleştirmeye 
yönelik eylemliliği olarak düşünülebilir. Bu şekilde 
anlaşıldığında siyaset kavramının da–ha çok Platon’un eylem 
kuramına göre kurgulandığı görülür. Platon’un Republic’te13 
bahsettiği, sonradan filozof-kral adayı olacak kişinin çıkış 
öyküsü iyi bilinir. Mağaranın karanlığında duvara dönük 
olarak zincirlendiğinden sadece önündeki duvara bakıp, 

                                                   
12 Bu noktada Schmitt’in çok ünlü ama bir o kadar da sıkıntılı bir 

iddiasıyla karşılaşıyoruz: “Egemen istisnaya (olağanüstü hal’e) karar 
verendir” (Carl Schmitt, The Concept of the Political, 2005, 5). Ya da 
‘egemen düşmanın kim olduğuna karar verendir’. Bu türden ifadeler 
düz mantıkla anlaşılacak olursa yanlış sonuçlara varmak mümkün 
(Schmitt’in Weimar anayasası ve demokrasiyi düşmanlarına karşı 
korumakta cumhurbaşkanının rolü konusunda yürüttüğü tartışmayı 
hatırlayınca kendisinin de bundan muaf olduğunu söylemek ne yazık 
ki zorlaşıyor). Sanki ortada bir egemen var ve bir olağanüstü hâl ya 
da düşmanın ortaya çıkmasını bekliyormuş gibi. Oysa, egemenin 
egemenlik erki kullanıldığı anlarda, yani formel makamın yetkisiyle 
değil, zorunluluğun kendisini dayattığı zor anlarda durumun duruma 
müdahale ederek inisiyatif alınması sonucunda dost grubun önünde 
durarak ortaya çıktığı göz önüne alınmalıdır. En azından Osmanlı 
Devleti’nin yıkılması ve Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulması sürecinde 
böyle olmuş gibidir. Bir yoruma göre formel yetkiler İstanbul 
hükümeti ve padişahtayken Mustafa Kemal –ironik bir biçimde—
padişahtan aldığı yarı yetkiyle inisiyatifi ele almış ve kendisini 
kurtuluş mücadelesinin önüne taşımıştı. 

13 Plato, (~ MÖ 375), Republic, Edith Hamilton ve Huntington Cairns 

(ed.), The Collected Dialogues of Plato Including Letters, Princeton, 
New Jersey: Princeton University Press, 1961, 514 ve devamı. 



DİNDAR SİYASETTEN SİYASETİN İLAHİYATINA DOĞRU 

 

37 

arkasında olup bitenleri mağaranın ortasında yanan ateşin 
duvara aksettirdiği gölgelerinden görebilen kahramanımız, 
sonunda zincirlerinden kurtulup kendisini mağaranın dışına 
atar ve güneşin ışıklarıyla aydınlanan dünyada beliren şeyleri 
kendi hakikatleri içinde kavrar. Fakat, buraya kadar filozofun 
amacını – hakikatin bilgisini elde etmek—gerçekleştirmiş 
kahramanımıza Platon’un yüklediği görev bununla bitmez. 
Bundan sonra onun mağaranın içine geri dönerek mağaranın 
karanlığında zincirlenmiş oturan diğer insanları da bu bilgiyle 
aydınlatması gerekir. Bu hakikat bilgisini kitaptaki gibi 
kallipolis’in (güzel kentin) kurulması siyasi sorununa 
bağladığımızda şöyle bir durumla karşılaşırız: kahramanımız 
mağarada onu bağlayan zincirlerden kurtulmuş, güneşe 
çıkmış, orada adaletin, güzelin, doğru yaşamın, kent-devlet 
yönetiminin hakiki bilgilerine ulaşmıştır. Bu bilgiyle mağaraya 
döndüğü zaman, mağarada karanlıkta oturan diğer 
arkadaşlarına bunları bilen (onlar bu konularda biraz ‘cahil’ 
kalmışlardır), dolayısıyla onlara yol göstermek durumunda 
olan kişidir artık. Platon’un kendi siyasal yaşamının da 
gösterdiği gibi, bundan sonrası onları ikna ederek ya başa 
geçip kral olmak ya da kral olunamıyorsa bir krala yanaşarak 
bu güzel kentin kurulmasına girişmektir artık. Olayı 
soyutladığımızda sağ duyuya hazırca uyduğu için hemen 
hemen genel kabul gören klasik eylem kuramı çıkar 
karşımıza. Kuramın merkezinde eylemden önce hazırda var 
olduğu varsayılan akıl ve özgür irade sahibi eyleyici bir özne 
vardır. Bu özne duyularla algılanan bu dünyadan 
(mağaradan) düşünceyle kavranan ideler dünyasına 
çekilerek buradaki güzel kent idesini kavrar ve bu dünyaya 
geri dönüp bunu eyleminin ereği kıldıktan sonra ‘ikna’ ya da 
‘zor’ yoluyla (siyasi eylemdeki iki alternatif araç) bu dünyada 
gerçekleştirmeye girişir: duyumsananlar dünyasından kalıcı 
düşünülebilenler dünyasına düşünce yoluyla yapılan bir 
yolculuktan sonra oradan kotarılan idenin duyumsananların 
mükemmellikten uzak, geçici dünyasına eylem yoluyla 
aktarma çabası. Tabii bu siyasi öznenin ne yapmak istediğini 
düşünerek (eylemine yön verecek ideyi) seçebilecek kadar 
özgür irade ve akla sahip olmasını ve amacı (ide-ereği) 
mevcuda getirebilecek kadar kuvvetli, maharetli ve sabırlı 
olmasını gerektirir bu. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

38 

Anlaşılan bu kadar revaçta olan bu yaklaşım Weber’i (ve 
dolayısıyla Schmitt’i) de etkilemiştir. Weber akılcı eylem tipini 
diğerlerinden (duygusal ve geleneksel eylem tipleri) ayırarak 
onu Platonik bir eylem kuramı çerçevesinde ele alır. Onun 
ölümünden sonra basılan Economy and Society’sinin ilgili 
bölümünde14 değer akılcılığı ve araçsal akılcılık diye iki alt 
türe/aşamaya ayırdığı akılcı eylemi bilinç sahibi bir eyleyici 
tarafından bir erekler ve araçlar ekseni bağlamında açımlar. 
Buna göre değer akılcılığı esas olarak eylemin ereğinin 
belirlenmesi problemine (bir değerler sistemi olarak telos’una) 
vurgu yaparken,15 araçsal akılcılık ise daha çok verili bir ereğe 

uygun araçların seçilmesi sorununa yönelir.16 Burada 
görüldüğü haliyle, Weber’e göre her iki akılcılık türü de insan 
eylemine yön veren insana has akılcılık türleridir. Oysa 
Weber’in bu tartışmasını daha önce yazdığı (1904-1905) The 
Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism’deki (2005) 
analizle ilişkilendirdiğimizde durumun biraz farklı olduğunu 
görürüz. Buna göre, kabaca modernlikle ilişkilendirilen 
akılcılık, esas olarak Protestan’ın Katolik Kilisesi’nin temsil 
ettiği geleneksel inanç sistemini reddederek kendi özgür 
iradesiyle yeni bir değer sistemini benimsemeye karar 
vermesiyle ortaya çıkar. Eyleminin ereğine bir ide olarak 
henüz mevcutta almayan bir değeri (takdir-i ilahi – 
predestination) koyan Protestan, gelecekte (öldükten sonra 
öte dünyada, buranın ötesinde, buraya aşkın dünyada) 
ruhunun kurtulmuş olduğunun kanıtlarını bu dünyada (burada, 
mevcudun içkinliğinde) yaşarken görmek amacıyla belirli 
dünyasal bir çileciliği (gereksiz tüketimden kaçınma ve çok 

                                                   
14 Max Weber, Economy and Society: An Outline of Interpretive 

Sociology, Berkeley, Los Angeles and London: University of 
California Press, 1978, 24-26. 

15 Değer akılcılığının yönelimi duygusal eylem tipinden eylemi yöneten 

nihai değerlerin açıkça bilinçli formülasyonu ve bu değerlere yönelik 
eylemin ayrıntılı gidişatının tutarlılıkla planlanmış yönelişiyle ayrılır. 
A.g.e., 25. 

16 Erek, araçlar ve ikincil sonuçların hepsi akılcı bir şekilde hesaba 

katılıp tartıldığında eylem araç akılsaldır. Bu, ereğe uygun alternatif 
araçların, ereğin ikincil sonuçlarla ilişkilerinin ve son olarak da olası 
farklı ereklerin göreli önemlerinin akılcı bir değerlendirmesini 
gerektirir. A.g.e., 26. 



DİNDAR SİYASETTEN SİYASETİN İLAHİYATINA DOĞRU 

 

39 

çalışma gibi) uygular. Bunun acıklı sonucunu Weber şöyle 
anlatır bize: 

Püriten görev duygusuyla çalışmak istedi; biz ise 
çalışmaya zorlanıyoruz. Çünkü çilecilik bir kez 
manastır hücrelerinden dışarıya çıkartılıp günlük 
yaşama taşındığı ve dünyevi ahlakı belirlediğinde 
modern ekonomik düzenin devasa evrenini 
belirlemedeki rolünü de tamamlamış oldu. Şimdi bu 
düzen, sadece ekonomik kazanımlarla ilgilenenlerin 
değil ama günümüzde bu mekanizmanın içine doğan 
tüm bireylerin yaşamlarını da dayanılmaz bir güçle 
belirleyen makine üretiminin teknik ve ekonomik 
koşullarına bağlanmış oldu. Belki fosil kömürün son 
tonu yakılana kadar onları böyle belirlemeye de devam 
edecek. Baxter’in görüşüne göre, dünyevi mal arzusu 
sadece “azizin omuzlarında her an bir tarafa 
atılabilecek hafif bir cübbe gibi”17 durmalıydı. Ama 

kader cübbenin demir kafes [stahlhartes Gehäuse] 
olmasını istedi.18 

Yani Weber’e göre Protestan, kendi özgür iradesi ve 
aklıyla eyleminin ereği olarak ruhunun kurtulmuş olduğunun 
yaşarken kanıtlarını görmeyi seçmiş, ama bunun sonucunda 
–ruhunu gerçekten kurtardı mı bilinmez ama—niyet 
edilmeyen bir sonuç19 olarak kapitalizmi geliştirmişti. Weber, 
Protestan’ın bu çabasından çıkan niyet edilmeyen sonuca 
(kapitalizm) rağmen, belirli bir davaya inanç (ve hatta iman) 

                                                   
17 Weber’in metninin burasındaki 114 no’lu dipnotta Baxter’e gönderme 

vardır. Konumuzla ilgili olmadığı için buraya almadık. 
18 Max Weber, Economy and Society: An Outline of Interpretive 

Sociology, 123. 
19 ‘Niyet edilmeyen sonuçlar’ konusunda “Bir Uğraş [Beruf] Olarak 

Siyaset” (1909) isimli konuşmasında Weber şöyle diyor: Tüm tarihin 
kesinlikle doğru ve temel bir olgusudur –burada daha fazla 
açmayacağım— siyasi eylemin nihai sonucu sıklıkla, daha doğrusu 
şaşmaz bir biçimde ya ilk amacından farklıdır ya da aslında onunla 
neredeyse paradoksal bir ilişki içindedir. 
Bu konuda biraz farklı ama daha ayrıntılı bir yaklaşım için bkz., 
Robert K Merton, “The Unanticipated Consequences of Purposive 
Social Action,” American Sociological Review, Dec. 1936, Vol. 1, 
No. 6, 894-904. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

40 

bağlamında gelişen bu durumun insan açısından tam da 
anlamlı siyaset yapma olanağını doğurduğu 
düşüncesindedir. Yukarıdaki alıntının devamında Weber 
şöyle yazıyor: 

Ama bu yüzden bu amaç, bir davaya hizmet etme, 
şayet eylem içeriden sağlam bir temele sahip 
olacaksa, eksik olmamalıdır. Uğruna siyasetçinin güç 
kotarmaya çalıştığı ve bu gücü kullandığı davanın 
doğası bir inanç meselesidir. Siyasetçi milliyetçi ya da 
insani, sosyal ve etik veya kültürel, manevi ya da dini 
amaçlara hizmet edebilir. “İlerlemeye” –hangi anlamda 
olursa olsun—karşı güçlü bir inançtan ilham alıyor 
olabilir ya da bu tür bir inancı sakince reddedebilir. Bir 
“idealin peşinde koştuğunu iddia edebilir ya da böyle 
bir iddiada bulunmayı prensipte reddedebilir ve 
gündelik yaşamın dışsal amaçlarına hizmet etmeyi 
isteyebilir. Ama her zaman bir inancı olması gerekir. 
Yoksa, görünüşteki en büyük siyasi başarıların bile 
tam bir anlamsızlık lanetine uğrayacağını söylemek hiç 
de yanlış olmayacaktır.20 

Bu inanç siyasetin özünü oluşturur ve siyaseti bir siyasi 
ilahiyat konusu olarak belirler. Amaca (telos olarak ideye) 
dair inanç olmadan yürütülen bir siyaset, siyaset olmaktan 
çok şu ya da bu şekilde kazanç elde etmek için profesyonel 
olarak yürütülen yönetimsel (teknik) bir faaliyet anlamına 
gelecek ve siyaset kavramını anlamsız kılacaktır. Oysa yine 
Protestant Ethic’teki analiz, Protestan’ın eylemlerinin 
kapitalizme yol açtığına ve o zamana kadar değer akılcılığı 
bağlamında Protestan’ın özgür iradesiyle belirleyerek 
yürütülmüş olduğu eylemlerinin amacının bundan böyle 
kapitalizm tarafından belirlenmeye başladığına işaret ediyor. 
Kapitalizm ortaya çıkıp toplum davranışlarını belirlemeye 
başladığında sadece Protestan’ın değil, kendisini bu 

                                                   
20 Max Weber, Economy and Society: An Outline of Interpretive 

Sociology, 123. Schmitt’in de bu doğrultuda düşündüğünü şu 
sözlerinden biliyoruz: “Hiçbir siyasal sistem sadece çıplak iktidarı 
elde tutma teknikleriyle bir kuşak bile hayatta kalamaz. İde siyasete 
aittir, çünkü otorite olmadan hiçbir siyaset, iman ethosu olmadan da 
hiçbir otorite olamaz. Roman Catholicism and Political Form, 
Westport, Connecticut and London: Greenwood Press, 1996, 17. 



DİNDAR SİYASETTEN SİYASETİN İLAHİYATINA DOĞRU 

 

41 

toplumsal çerçevede bulan herkes eylemlerini kapitalizmin 
belirleyip onlara dayattığı amaçlar doğrultusunda yürütmek 
zorunda kalıyor. Bu ise insanın kendi eylemlerinin ereklerini 
artık kendisinin belirleyememesi demek (“biz ise çalışmaya 
zorlanıyoruz”). Sorun şu ki, bu durum sadece ereğin 
belirlenmesi konusunda insan özgürlüğünü ortadan 
kaldırmaz (‘demir kafes’), aynı zamanda herhangi bir eylemin 
gerçekleştirilebilmesi için başvurulması gereken araçların da 
(artık kapitalizm tarafından belirlenmeye başlamış) toplum 
tarafından sunulması nedeniyle amaca (kapitalizm için kar 
maksimizasyonu diyelim) en uygun (verim arttırıcı) olanlar 
arasından seçilmesini zorunlu kılar. Bu durumda, insan 
amaca yönelik araçların seçilmesinde bile akıl yürüterek 
inisiyatif kullanma şansını yitirmiştir. Değer akılcılığını 
olanaklı kıldığı söylenen modern akılcı siyaset sadece 
anlamsızlaşarak teknik bir faaliyete dönüşmekle kalmamış, 
ama Weber’in düşündüğünün tersine, araçsal akıl da insanın 
elinden alınarak başka bir ajana, sermayeye aktarılmıştır. 
İnsanı hala akıl sahibi bir varlık olduğunu düşünürsek, böyle 
bir durumda insanın elinde ne türden bir akıl kaldığı 
tartışmasını başka bir yazının konusu yapıp bir tarafa 
bırakarak, artık toplumsal davranışları ağırlıklı olarak 
belirleyen aklın, kendisi insandan başka bir şey olan 
sermayenin aklına dönüştüğü sonucu çıkar. İnsan artık 
eylemlerini teknik bir sorun olarak sermayenin aklına göre 
ayarlamak zorundadır. Bundan böyle insan ancak 
sermayenin süregiden üretim, dolaşım ve tüketim döngüsü 
(buna ekonomi diyoruz) içinde kendisine yer bulabildiği 
ölçüde var olmaya devam edebilir. Bulunduğu yerin 
gereklerini yapma konusunda bir ihmal, beceriksizlik ya da 
kapitalizmin dayattığından farklı bir ereği benimseyip siyaset 
yaparak direnç göstermeye kalktığında ‘başarısız’ bulunur ve 
yerini, o yeri ondan çok daha iyi doldurma iddiasıyla 
birbirleriyle yarışan binlerce kişiden birine bırakarak yeni 
toplumsalın dokusunu oluşturan sermayenin dolaşımının 
dışına atılır: evsiz, bağımlı, suçlu, meczup, işsiz, emekli, 
münzevi. Siz seçin artık.21 Bu durum insanı sadece demir bir 

                                                   
21 Bu bağlamda önce Hegel’in Phenomenology’sinde ‘Öz-Bilinç’ 

bölümünden başlayıp ‘Akıl’ bölümüne devam eden uzun yolculukta 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

42 

kafese hapsetmekle kalmaz. Aynı zamanda insanın akıl ile 
olan ilişkisinde de önemli bir kaymaya yol açar. Artık insanın 
tabi olmak zorunda olduğu bu akıl insani bir akıl olmaktan 
çıkar ve insan eylemlerinin erek ve araçlarını ve bunlar 
arasındaki ilişkileri belirleyen sermayenin mantığına tabi bir 
akla dönüşür. 

Böyle bir durumda insan açısından siyasetin olanağı nedir? 
Bu soruya verilecek akla gelen ilk cevabın ‘umut’ olması 
kimseyi şaşırtmamalı. Ne yazık ki, umut insana yanlış giden 
durumu düzeltmeye yönelik siyasi eylem için kuvvetli bir 
motivasyon sağlasa da olası eyleme belirli bir içerik 
verebilmekten uzak olduğundan daha çok eylemsizliği teşvik 
ettiği bile söylenebilir: “umarım bir gün düzelir!” Ayrıca, 
değişimi hedefleyen günümüz kurtuluş siyasetinin 
vazgeçilmez kavramlarından biri haline gelmesine rağmen, 
insanın kendisini içinde bulunduğu durum karşısında hissettiği 

                                                                                                    
yürütülen tartışmayı hatırlatalım. Kaba bir özetle, Hegel burada 
Kant’ın tersine, aklı Kant’ın evrenselleştirdiği insan bilincinin dışına 
alarak tinin toplumsal tezahürüne taşır. Yani, akıl kendisini bir 
evrensel olarak kuran bilinçli egonun dışına alınmış ve egonun 
kendisini içinde bulduğu toplumsalın karmaşıklığı içinde ortaya çıkan 
ve bu birey egonun tanımak ve özdeşleşmek durumunda olduğu, 
aksi takdirde bu egoya dışsal ve aşkın kalan bir toplumsal akıl olarak 
sunulmuştur. Bu sonuç, bizim yukardaki tartışmamız bağlamında, 
Kant’ın tersine, aklın birey insana ait bir şeymiş gibi düşünülmemesi, 
onun yerine aklın toplumsala ait bir şey olarak görülebileceğini 
düşündürmesi bakımından ilginçtir. G. W. F. Hegel, Phenomenology 
of Spirit, Oxford, New York, Toronto, Melbourne: Oxford University 

Press,, 1977.               
İkinci –ama sonuncu değil—olarak Heidegger’in 1949’da yaptığı bir 
konuşmasında varlığın tarihi içinde modernlikten sonra kendisini 
göstermeye başlayan yeni durumda tekniğin insan da dahil tüm 
varolanları çerçeveleyerek (Gestell) nasıl üretimde kullanılmak üzere 
‘hazırda bekleyen kaynağa’ (Bestand) dönüştürdüğüne dair tartışması 
da bu konuda hatırlanmaya değer (Martin Heidegger, “‘Only a God 
can Save Us’: Der Spiegel Interview with Martin Heidegger,” 

10.10.2025’te https://www.ditext.–com/heidegger/interview.html 
(03.11.2025). Bu durum izleyen konuşma serisinde önce ‘tehlike’ 
olarak nitelense de bir sonraki “Dönüş” başlığını taşıyan konuşmada 
Heidegger tehlikenin olduğu yerde selametin de olduğunu söyleyerek 
metanetini muhafaza eder. Ama 1966’da Der Spiegel’e verdiği 
mülakatta “Bizi ancak bir tanrı kurtarır” diyerek durumun vahametini 
ifade etmekten kendini alamamıştır. 



DİNDAR SİYASETTEN SİYASETİN İLAHİYATINA DOĞRU 

 

43 

koyu çaresizliği ifade eden bir yanı da var. Umut, ifadesini 
varlığın sırt çevirdiği varlıklara dönmesini (Heidegger), 
arzulanan (gelmekte olan) demokrasinin kurulmasını 
(Derrida), siyasetin adaleti bir gün (ne zaman?) kurabilecek 
öznesini üretmesini (Badiou), kapsanan ama sayılmayanların 
sayılmasını sağlayarak herkesin eşitliğini sağlayacak bir 
toplumsala yaklaşılmasını (Badiou ve Rancière) olası kılacak 
bir gelmekte olan (Heidegger’de Zukunft, Derrida’da 
démocratie à venir) –ama asla gelmeyen—bir geleceğe 
erteliyor bugünü. Yine de bir eyleyiş biçimi olarak, siyasetin 
sonunun geldiğini söylemek olgularla çelişir. İnsanlar kendileri 
için anlamlı ya da anlamsız, kişisel çıkar hırsına dayalı ya da 
toplumsal sorumluluk bilinciyle siyaset yapmaya devam 
ediyorlar? Sanırım bunun nasılına yine siyasi ilahiyatın 
kavramlarıyla bir nebze de olsa açıklama getirmek mümkün: 
arzu, iman ve umut. Dikkat edilirse bu üç kavramın da burada 
ve şimdideki mevcudun dışında, ötesinde, mevcutta olmayan 
bir aşkına gönderme yaptığı görülecektir. 

Günümüzde modernliğin ilerlemeci tarih düşüncesini 
biçimlendiren Hegel’in ve ondan etkilenen Marx’ın zorunlu 
sıralı tarih dizgeleri oldukça yaralandıklarına göre şimdiden 
sonra belirli bir geleceğin gelmesi gerektiğini bilimsel olarak 
ortaya koymak artık olanaksız görünüyor. Öte yandan, adalet 
ve eşitlik gibi kavramların toplumu oluşturan tüm kesimlere 
göre aynı anlamları içermediği artık anlaşıldığına göre tüm 
toplumu adalete, eşitliğe ve refaha kavuşturmanın 
imkansızlığı ile karşı karşıyayız demektir. Sırf bunlar bile, 
siyasetin bilimsel ya da ahlaki olarak haklı çıkarılamayacak 
bu kavramlara ancak imanı yoluyla bağlanabilen, inanmasa 
bile kitleleri şu ya da bu nedenlerle bu kavramlara 
inandırabilen kişiler için hala anlamını koruyabilen bir uğraş 
olduğunu göstermeye yeter.22 İster hakikate isterse de 

                                                   
22 En azından kurtarmacı siyaset açısından zorunlu olarak aklın ve 

etiğin askıya alınması Kierkegaard’ın ‘iman şövalyesi’ kavramını 
hatırlatıyor. Søren Kierkegaard, Fear and Trembling and The 
Sickness unto Death, Princeton, New Jersey: Princeton University 
Press, 1973, 57-58 başlıklı kitabında İbrahim ve İshak’ın hikayesini 
ele alır. İbrahim yıllarca tanrısına iman ve sadakatle hizmet etmiş ve 
tüm ömrü boyunca tanrıya bir tek şeyi vermesi için yakarmıştır: bir 
erkek evlat. Ama, tanrı uzun yıllar İbrahim bu isteğini yerine getirmez 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

44 

adalete dayalı (olsun) siyasi projelerin yürütülebilmesi, 
Weber’in de söylediği gibi, iman faktörüne ihtiyaç duyar: 
Siyasette erek ne olursa olsun “her zaman bir inanç” olması 
gerekir. Siyasetteki bu vazgeçilmez inanç gerekliliği bize 
siyasetin şimdi ve buradaki mevcudun içkinliğinin ötesinde bir 
aşkına yönelmek zorunda olduğunu da gösterir. 

Siyasi girişim “her zaman olanın ötesi için çabalama”23 
olduğuna ve modern meşruiyet paradigması çerçevesinde 
tüm iktidar (şekli demokrasi, diktatörlük ya da başka bir şey 
olabilir), meşruiyetini kutsalla özel bağı olduğu düşünülen 
monarkın aksine, halk desteğine dayandırmak zorunda 
olduğuna göre,24 herhangi bir siyasetçi ya da siyasi hareketin 
ereğini gerçekleştirmek için halkın hatırı sayılır bir kesiminin 
desteğini alabilmesi gerekir. Bunun yolu, günümüz 
siyasetinde sıkça dile getirildiği gibi halkın karşısına etkileyici 
ve inandırıcı (retorik burada devreye giriyor) bir ‘hikayeyle’ 
çıkmaktır. Bu hikâyenin özünü ‘vaat’ oluşturur. Şimdideki 
mevcudun düşünsel bir reddi üzerine kurulan vaadin 
belirleyici karakteri ‘her zaman olmakta olanın ötesinde’ 
gelmekte olan –ama henüz gelmemiş—bir geleceğe 
gönderme yapmasıdır. Yaşanan bir durum olarak mevcuttan 

                                                                                                    
ve ancak İbrahim iyice yaşlandığında ona bir erkek evlat bahşeder. 
İshak adı verilen çocuk belli bir yaşa geldiğinde bu kez tanrı 
İbrahim’den çok sevdiği oğlunu kendisine kurban etmesini ister. 
Kierkegaard bu metinde bu istek karşısında İbrahim’in neler düşünü 
neler hissettiğini alternatifli olarak analiz eder. İbrahim akıl yoluna 
başvursaydı tanrının bu isteği tamamen saçma (absürt) bulacak ve 
yerine getirmekte tereddüt edecekti. İbrahim etik değerlendirmeye 
(töre ve ahlakın gereklerine) başvursaydı tanrının isteğini yine 
saçma bulacak ve yerine getirmeyecekti. Kierkegaard’a göre 
İbrahim’in tanrının buyruğunu tereddütsüz yerine getirebilmesinin tek 
yolu aklın ve etiğin buyruklarını askıya alarak temelini saçmada 
bulan imanına sarılmasıydı. Kierkegaard’ın ‘iman şövalyesi,’ imanını 
akla ve etiğe sığmayan saçmaya dayandırarak önce bu dünyadan 
ve her şeyden vazgeçebilir ama sonra vaz geçtiği her şeyi (saçma 
olduğu için) yeniden kazanabilirdi. Korkarım, Kierkegaard’ın bu 
modeli bazı günümüz düşünürleri tarafından bize karizmatik siyasi 
önder modeli olarak sunulan St. Paul ve ona özenenler için de 
geçerli gibidir. 

23 Badiou, Alain, “Politics Unbound,” in Alain Badiou, Metapolitics, 

London and New York: Verso, 2006, 71. 
24 Carl Schmitt, The Concept of the Political, 51. 



DİNDAR SİYASETTEN SİYASETİN İLAHİYATINA DOĞRU 

 

45 

kaynaklanan rahatsızlık düşünceyi mevcudun burada ve 
şimdisinden geri çekilmeye zorladığında, düşünce kendi 
içinde pratikte mevcudun negatif eleştirisi üzerinden teoride 
pozitif bir içerikle donattığı ereğin (telos’un) idesini 
gerçekleştirmek için uğrunda çaba sarf edilmesi gereken bir 
ideal olarak ortaya koyar. Ancak bu ideal, a) mevcutta 
olmayan bir şey olduğu, b) mevcudun akışından herkesin 
benimsemesi gereken bilimsel ya da ahlaki bir zorunluluk 
olarak çıkarılamayacağı, c) toplumdaki belirli bir 
konumlanışın düşünsel ürünü olması nedeniyle toplumun 
tümü tarafından arzulanır bulunmadığı için bu haliyle etkisiz 
kalır. Onun gerçekleşme yolunda bir toplum projesine 
dönüşebilmesi, onu mevcuda getirmeyi arzulayanların 
(çıkarın da ifadesi olabilecek) imana dayalı uzun vadeli ve 
sebatlı çabası gerekir. İman, müminin kalbine sanki seslenir 
gibidir: “seni ancak bu idealin gerçekleşmesi kurtuluşa 
erdirecek.” Kurtuluş, bu bağlamda, ona doğru yönelen 
siyasal yapılanma için gelmekte (ve geçmekte) olan zamanın 
sonuna işaret eder. 

Başlıktaki ‘dindar siyaset’ten çıktığımız yolculuğumuza 
‘siyasetin ilahiyatı’na burada ulaşıyoruz. Statükonun 
içkinliğini kırarak onun ötesine yönelen her türden 
kurtulmacı/kurtarmacı (eskhaton) siyasetin vaat olarak 
önerebileceği idealler mevcutla ilişkilerinde aşkın bir nitelik 
kazanır ve bu yüzden kuvvetli bir inancı gerektirir. Bu inancın 
benimsenen ideyi kotararak uğruna çaba harcayan bir liderde 
yoğunlaşması sürecin normal bir sonucu olarak çıkar 
karşımıza. Çünkü Platon’un filozof-kral örneğinde de 
gördüğümüz gibi ereğin idesini geniş kitleler kotarıp ideale 
çeviremezler. Aynı bağlamda, Weber, araç akılcılığının 
insanı içinde hapsettiği demir kafesten kurtulmanın yolunun 
ilahiyat terminolojisine ait bir kavram olan karizmadan 
geçtiğini söylüyordu.25 Ona göre, karizma tüm akıl dışılığıyla 

                                                   
25 Weber Economy and Society’de şöyle söylüyor:           

(…) gerçek karizmatik hakimiyet ne soyut kanun ve düzenlemeleri 
ne de biçimsel mahkeme kararlarını tanır. Onun ‘nesnel’ yasası 
oldukça kişisel ve tanrı-benzeri hamasi gücünden kaynaklanır ve 
sadece gerçek peygambervari ve hamasi ethosu yüceltmek için tüm 
dış düzeni reddeder. Bu nedenle, karizmatik hakimiyet tüm bu 
değerleri devrimci ve egemen bir biçimde dönüştürür ve tüm 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

46 

ve dayandığı duygusal temelli toplumsal destek sayesinde 
gelenekselliğin ve akılcılığın (Aydınlanmacı erek akılcılığının) 
tüm biçim ve değerleri parçalayarak demir kafesten bir çıkış 
kapısını aralayabilecek güce sahipti. Umudun çaresizliğin bir 
ifadesi olduğu, çaresizliğin insanın kendi yaşamı üzerindeki 
denetimini yitirmesinden kaynaklandığı, geleneksel bağların 
çözülerek insanların formel ilişkiler yığını içinde yalnızlaştığı 
ve geleceğin belirsizleştiği bir ortamda kafesin içinden iyi bir 
retorik ve insanların beklentilerine dayanarak onlara kafes 
dışında bir gelecek (şimdi değil) vaat sunan demagog26 artık 
kendisini onların önüne karizmatik bir lider olarak sürmeye 
hazırdır. Eğer sömürge yarışında geç kalan emperyalist 
Almanya’nın hızla Birinci Dünya Savaşına sürüklendiği 
günlerde Weber’in kendisi Almanya için çareyi halk oyuyla 
seçilen karizmatik bir başkan/liderde görebiliyorsa,27 bu 
savaşın ağır yenilgisiyle ve onursuz bir barış dayatmasıyla 
yüzleşen Almanya’da geniş kitlelerin Hitler’de onları ötede 
olan kurtuluşa götürecek böyle bir lideri bulmalarına 

                                                                                                    
geleneksel ve akla dayalı normu parçalar. “… diye yazılmış, ama 
ben size diyorum ki, …” 

26 Buradaki ‘demagog’ sözcüğü siyasetçinin insanlara sunduğu 

siyasette ve vaatlerde samimi olmaması olasılığını ima etmez. Zaten 
konumuz açısından siyasetçinin samimi olup olmaması önemli bir 
sorun oluşturmaz. Sözcüğün kullanılmasının nedeni burada ve şimdi 
olmayan aşkın bir ideye gönderme yapan vaatlerle motive olan her 
eylemin genellikle niyet edilmeyen sonuçlarla karşılaşmaya mahkûm 
olduğunu vurgulamak içindir. Yeri gelmişken, bunun nedeni, ereğini 
mevcudun reddi sonucu kendi içine çekilen düşüncenin kendi içine 
kapalılığında kotardığı ideayı bir ideal olarak eylem yoluyla mevcuda 
getirme girişimidir. Tıpkı bunun tersinde, yani bilme sürecinde 
nesneden kotarılan deneyimlerin zihinde hiçbir zaman nesneyle aynı 
olmayan temsil parçacıklarına dönüşmesi gibi. Biri bilinçten bilinç 
dışına (eylem), diğeri bilinç dışından bilince (bilgi) yönelen bu iki 
sürecin ortak özelliği ikisinin de bilinci temel alıyor oluşudur. Bilinç 
tabanlı bu yaklaşımlar bu halleriyle iki töz arasında doğrudan bir 
ilişkilenme olamayacağını söyleyen Descartes’ı haklı çıkarıyor 
gibidir. Belki de yeni bir açılımı karizmanın sunacağı gelmekte olan 
ama hiçbir zaman gelmeyecek olan bir gelecekte aramaktan çok bu 
yaklaşımı sorgulamakta aramak gerektir. 

27 Max Weber, “Politics as Vocation,” John Dreijmanis (ed.), Max 

Weber’s Complete Writings on Academic and Political Vocations, 
New York: Algora Publishing, 2008, 191. 



DİNDAR SİYASETTEN SİYASETİN İLAHİYATINA DOĞRU 

 

47 

şaşmamak gerekir. Donanımlı bir anayasa hukukçusu, 
siyaset bilimci ve mümin bir Katolik olan Schmitt’in de önce 
Weimar’ın kurtuluşunu doğrudan halk oyuyla seçilen bir 
başkan olan Hindenburg’da bulduğunu,28 ama sonra 
Hindenburg kararlı karizmatik lider rolünü dolduramadığında 
onun yerini alan ve cazip aşkını vaat eden Hitler’e yöneldiğini 
görüyoruz. Onun 1933’te basılan State, Movement, People: 
The Triadic Structure of the Political Unity [Devlet, Hareket, 
Halk: Siyasal Birliğin Üçlü Yapısı] başlıklı kitabı başına 
geçtiği hareket aracılığıyla halkla hakiki bir temsil ilişkisi 
kuran liderin kararların tüm sorumluluğunu üstlendiğini ortaya 
koyuyor. Liderin peşine takılan, tüm sorumluluğu ona bırakan 
halkın kendisinin bu sorumluluktan muaf olup olmadığı 
sorusu bir yana, burada aklın sermayenin elinde 
araçsallaştığı bir dönemde olası bir lider adayının halka 
araçsal aklın demir kafesinin dışında, ona aşkın bir ideali 
hedef gösterebilmesi, halkı peşine takabilen karizmatik bir 
lider olabilmesi için geleneklere ve yerleşik hukuka meydan 
okuması gerektiğini görüyoruz. Lider siyasal sisteme ve 
siyasetin hedefi de mevcuda karşı kendilerini akıldışının 

                                                   
28 Öyle anlaşılıyor ki ‘güçlü lider’ ethosu bu yıllarda oldukça yaygın bir 

kanaati ifade ediyordu. 1980 darbesinden sonra günümüze kadar 
‘güçlü lider’ ethosunun Türkiye’de de pompalandığını gördük. 
Schmitt’in böyle bir lidere yönelişi için daha 1919’da ilk baskısı 
yapılan Dictatorship’inin (2014) 1928’deki ikinci baskısına ek olarak 
koyduğu “Appendix: The Dictatorship of the President of the Reich 
According to Article 48 of the Weimar Constitution” ve 1929’da 
basılan “Der Hüter der Verfassung”a (1929) bakılabilir. Bu 
yapıtlarında Schmitt, henüz kurtarılması gerektiğini düşündüğü 
Weimar demokrasisini o dönemde giderek kuvvetlenen Nazi ve 
komünist düşmanlarına karşı koruyabilmek için cumhurbaşkanının 
anayasanın kendisine verdiği yetkiyi kullanarak olağanüstü hâl ilan 
etmesi, anayasal hakları askıya alması ve ordu yardımıyla 
demokrasi düşmanlarını bastırdıktan sonra yeniden anayasayı 
yürürlüğe koyması gerektiğini savunur. Demokrasinin kendisini 
içerden demokratik yollarla güçlenen demokrasi düşmanlarına karşı 
kendisini savunma sorunu olarak özetleyebileceğimiz bu durum 
kendi içinde demokrasinin bir paradoksuna işaret eder: Demokrasi, 
demokratik yollarla güçlenen demokrasi düşmanlarına karşı 
koymazsa onlarca yıkılmaktan kaçamazken, demokratik yollardan 
uzaklaşarak bu düşmanları ezmeye kalktığında hala demokratik 
kalabilir mi? 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

48 

ürettiği aşkınlar olarak sunuyor. Bunun sonucu, modern 
liberal demokrasilerin gelişmesinden bu yana her zaman 
pratikte olmasa bile kuramda genel olarak savunulan ‘hukuk 
devleti’ kavramının tam bir erozyona uğramasıdır. Bilindiği 
gibi ‘hukuk devleti’ kavramı iki vazgeçilmez prensibe dayanır. 
Bunlardan birincisi ve daha önemlisi hukuk devletinde 
egemen de dahil olmak üzere herkesin kanunla bağlı olması 
ilkesidir. İkincisi, birinciyle bağlantılı olarak, kuvvetler ayrılığı 
ilkesidir. Ama, Weimar Almanyasının sonu ve Türkiye’de 
yaşadığımız Özal-Akbulut, Erdoğan-Yıldırım örnekleri bu 
ilkenin birincisi olmadan işlemeyeceğini gözler önüne 
sermiştir. Demokrasilerin yeni gelişmeye başlayıp 
kendilerinden önceki monarşilerle çalıştığı dönemde bu ilkeyi 
savunmak oldukça kolaydı. Tanrıya dayalı monarşik 
meşruiyet paradigmasının zayıfladığı bu dönemde modern 
seküler düşünce Rousseaucu yanılması mümkün olmayan 
‘genel irade’ kavramına dayanıyordu. Oysa, monarşilerin 
kurucu unsuru kabul edilen tanrının yerini demokrasilerin 
kurucu unsuru olarak halk aldığında ‘hukuk devleti’ 
kavramında paradoksal bir durum ortaya çıkar: yeni egemen 
olan halkın iradesinin halkın kendisinin koyduğu yasayla 
sınırlandırılması. Ahlaklı bir kişi için geçerli olabilecek bu 
durum ne yazık ki Kant’ın da kabul ettiği gibi toplumun 
geneline atfedilemez (Kant, yasanın varlığını toplumda 
ahlaka göre yaşamayanların varlığını kabul ederek 
açıklıyordu,29 böyle olunca da halkın belirsiz bir süre boyunca 
(kendi koyduğu bile olsa) yasalara uymasını beklemek hayal 
olur. Ayrıca kendi koyduğu yasayı değiştirememesi halkın 
kurucu unsur olduğu ilkesiyle çelişir durumdadır. Yasayı 
istediği zaman değiştirebilecek–se o zaman da yasayla bağlı 
olamaz. Bu durumda seküler siyasi ilahiyatın ‘gizli’ aşkını 
olan ‘evrensel akıl’ (yine Kant) halkın zamanla değişebilen 
iradesinin karşısına dikilmeye çalışırsa da halkın ‘akıldışı’ 
kabul edilen irade yönelişi karşısında başarılı olabileceği pek 
söylenemez. Günümüzde geleneksel demokrasilerin beşiği 
olarak kabul edilen Batı dünyasında demokrasi kuralları 
çerçevesinde kalarak gittikçe yükselen ‘aşırı’ akımlar 

                                                   
29 Immanuel Kant, Lectures on Ethics, New York: Harper & Row 

Publishers, 1963, 29-33. 



DİNDAR SİYASETTEN SİYASETİN İLAHİYATINA DOĞRU 

 

49 

karşısında otoritesini halk iradesinden daha yüksek bir 
‘evrensel akıl’ gibi bir kaynağa dayandırmaya çalışan 
Weberci anlamda araçsal aklın ‘saf formel mantık’ akılcılığı 
yasallığının bu irade karşısında meşruiyetini koruması hayli 
zor görünüyor. Halk iradesine saygı anlamında, halkın 
karizmatik liderlerin peşinde yasayı bozmayı hedefleyen bu 
yönelişinin ciddi riskleri (bu kez ‘siyaset’in siyasallaşması 
anlamında) içerdiğini belirtmek zorundayız. Bir siyasi ilahiyat 
örneği sayılabilecek aşkına ilişkin bu hülyanın İkinci Dünya 
Savaşı’nın korkunç yıkımıyla sonuçlandığını biliyoruz. 

İkinci Dünya Savaşı’nı iki gücün ideolojik bir görünüm 
altında reel politik bir mücadele yürüttükleri, siyasal ilahiyatın 
gerilediği ‘soğuk savaş’ yılları izledi. Ancak, 1979 İran İslam 
devrimi, 1989’da Polonya Katolik-dindar sayılabilecek 
Solidarite hareketinin Polonya Halk Cumhuriyeti’ne son 
vermesi ve hemen iki yıl sonra iki süper güçten biri olan 
Sovyetler Birliği’nin çökmesi, soğuk savaş döneminde geri 
çekilen siyasi ilahiyatın kendisini tekrar dini siyasete 
dönüştürerek göstermeye başladığının işareti sayılmalıdır. 
Bu ikisi arasındaki karşılıklı dönüşümler, aralarındaki en 
temel farkın siyasal ilahiyatın bir ideal olarak mevcuda aşkın 
bir öteye30 gönderme yapmasına karşılık, dini siyasetin bu 
öteyi kutsalla özdeşleştirmesi olduğunu gösterir. Günümüzde 
Türkiye, Avrupa ülkeleri, Amerika, İsrail ve neredeyse tüm 
ülkelerde siyasi ilahiyatın seküler kurtuluş siyasetinden ve 
‘reel politik’in dolambaçlı oyunlarından umudunu kesen ve 
giderek siyasal yaşamda çokluklarıyla daha da etkili olmaya 
başlayan geniş kitlelerin yeniden kültürün saflığı, milletin 
bütünlüğü gibi ideallerin yanı sıra zaten repertuarlarında 
hazır bekleyen dini siyasete ve onu pazarlamaya hazır 
karizmatik liderlere sarıldığını görüyoruz.31 

                                                   
30 Gelecekteki kurtuluşa. Ancak, ‘evrensel akla’ olan inanç çöktüğünde 

seküler siyasi ilahiyatın cazip bir siyasi proje sunabilmesi giderek 
temelsiz bir iddia haline gelir. 

31 Schmitt’in aristokratik demokrasinin parlamenter sistemindeki 

parlamenter ve seçmenleri arasında olduğu savlanan ‘temsil’ 
ilişkisinin zayıflığına karşı, diktatörlüğe açılma eğiliminde olan 
‘gerçek’ demokrasilerde içinde bulundukları çaresiz durum nedeniyle 
siyasallaşan halk kitlelerinin karizmatik liderle kurabilecekleri güçlü 
‘özdeşlik’ ilişkisi konusundaki değerlendirmeleri bu bağlamda dikkate 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

50 

Michel Foucault’nun başta bizi biz yaptığı için karşı 
konulmaz ve her yerde hazır ve nazır ‘biyo-erk’inin mevcutta 
hüküm sürdüğü, Deleuze ve Guattari’nin kapitalist socius’tan 
kurtulabilmek için şizofrenik kaçıştan başka çare bulamadığı 
bu çağda çaresizlik içindeki kitlelerin umudu kendisini 
akıldışının kutsalla bağında bulan dini siyasette aramaları bir 
ölçüye kadar doğal karşılanabilir. Asıl şaşırtıcı olan Pasolini, 
Badiou ve Agamben gibi yetkin sanat ve düşünce 
insanlarının da böyle bir eğilim içinde olmalarıdır. Birçok 
başkaları arasında bu üç isimden bahsetmemin nedeni 
onların bu konudaki eğilimlerini konusu ortak ayrı ayrı üç 
eserde göstermiş olmalarıdır.32 Bu üç eserin ortak noktası St. 
Paul gibi fanatik dindar sayılabilecek birisinde günümüz 
mehdici, kurtuluşçu/kurtarıcı siyasetinin örnek alınması 
gereken karizmatik lider modelini bulmuş olmaları. Bu 
eserlerde St. Paul, paganların arasında yeni dini yaymaya 
çalışan biri olarak bir yanda Yahudi yasası nedeniyle (sünnet 
meselesi) Kudüs’teki on iki havariyle çatışarak yasayı, 
geleneği bozan, diğer yanda Yunan felsefe geleneğinin 
temsil ettiği akla karşı çıkarak kör imanı savunup aklı kenara 
iten ve bu iki yıkımın üzerinde aklın ve yasanın ötesindeki 
aşkını kutsalla birleştirmesi nedeniyle karizmatik nitelik 
kazanan bir devrimci lider olarak sunuluyor. Bu devrimci 
karizmatik liderin gerçekten dünyayı (mevcudu) değiştirmeyi 
başardığını biliyoruz ama korkarım insanların önüne siyasi 
vaatler olarak koyduğu eşitlik, kardeşlik ve herkes için adalet 
vb. ideallerin bu sayede aşkından mevcuda geldiğini iddia 
etmek çok zor. 

Tüm bunlardan akıl dışı duygulanımların ihtiyacına cevap 
olarak ortaya çıkan ve siyasi ilahiyatın dini siyasete 
dönüşmesine dayalı karizmatik hakimiyetin başarılı olduğu 
ölçüde, yani içkin siyasetten Schmitt’in kavramsallaştırdığı 
anlamda ‘siyasal’ nitelik kazanan bir harekete dönüştüğünde, 

                                                                                                    
değer. Bkz. Carl Schmitt, Constitutional Theory, Durham and 
London: Duke University Press, 2008, 250-264. 

32 Pier Paolo Pasolini, St Paul: A Screenplay, London: Verso, 2014; 

Alain Badiou, Saint Paul: The Foundation of Universalism, Stanford: 
California Stanford University Press, 2003; Giorgio Agamben, The 
Time That Remains: A Commentary on the Letter to the Romans, 
Stanford, California: Stanford University Press, 2005. 



DİNDAR SİYASETTEN SİYASETİN İLAHİYATINA DOĞRU 

 

51 

mevcut hukuk ve ona dayalı işleyen tüm kurumsal yapıları 
parçalama ve toplumu kolay giderilemeyecek tehlikeli bir 
belirsizliğe atma eğiliminde olduğu sonucu çıkar. Bugün 
akıldışı karizmatik liderlerin peşine takılanların, karizma yıkıcı 
etkisini yarattıktan sonra sıradanlaşmasıyla toplumda 
kurumların yeniden oluşmasına kadar geçecek siyasal 
sürede hiç kimsenin güven içinde olamayacağını şimdiden 
bilmeleri gerekir. Hitler ve Mussolini gibiler önce yola birlikte 
çıktıkları yol arkadaşlarını, sonra destekçilerini, başta kendi 
halkları olmak üzere herkesi ve son olarak da kendilerini 
felakete sürüklediler. Kronolojik zamanın (Kronos) duracağı, 
kurtuluşun mutlak zamanının (kairos) başlayacağı mutlu 
çağa kadar elimizde “kalan zamanda” şu ya da bu türden 
kurtuluş vaat eden dini ya da seküler siyasi ilahiyatın vaat 
ettiği kurtuluştan daha çok niyet edilmeyen sonuçlar ürettiğini 
görme olanağımız olacak mı? Göreceğiz! 

 
 

Kaynakça33 

Agamben, Giorgio, (2000), The Time That Remains: A 
Commentary on the Letter to the Romans, Stanford, 
California: Stanford University Press, 2005. 

Aristotle, (~ MÖ 350), De Generatione et Corruptione, Oxford: 
Clarendon Press, 2002. 

Badiou, Alain, “Politics Unbound,” in Alain Badiou, 
Metapoolitics, London and New York: Verso, 2006  

Badiou, Alain, (1997), Saint Paul: The Foundation of 
Universalism, Stanford, California: Stanford University Press, 
2003. 

Hegel, G. W. F., (1807), Phenomenology of Spirit, Oxford, New 
York, Toronto, Melbourne: Oxford University Press, 1977. 

Heidegger, Martin, (1949), “The Question Concerning 
Technology,” in Martin Heidegger, The Question Concerning 
Technology and Other Essays, New York and London: 
Garland Publishing, 1977. 

Heidegger, Martin, “‘Only a God can Save Us’: Der Spiegel 
Interview with Martin Heidegger,” 10.10.2025’te  
https://www.ditext.com/heidegger/interview.html linkinden 

                                                   
33 Kaynakçada yazar adından sonra parantez içinde verilen tarihler 

eserin ilk basım tarihini göstermektedir. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

52 

erişildi. 
Kant, Immanuel, (1775-1780), Lectures on Ethics, New York: 

Harper & Row Publishers, 1963. 
Kierkegaard, Søren, (1843), Fear and Trembling and The 

Sickness unto Death, Princeton, New Jersey: Princeton 
University Press, 1973. 

Merton, Robert K., “The Unanticipated Consequences of 
Purposive Social Action”, American Sociological Review 1, 
no. 6 (1936): 894–904. 

Pasolini, Pier Paolo, (~1962), St Paul: A Screenplay, 
London:Verso, 2014. 

Plato, (~ MÖ 375), Republic, Hamilton, Edith ve Huntington 
Cairns (ed.), The Collected Dialogues of Plato Including 
Letters, Princeton, New Jersey: Princeton University Press, 
1961. 

Schmitt, Carl, (1919), Dictatorship: From the Origin of the 
Modern Concept of Sovereignty to Proletarian Class 
Struggle, Polity Press, 2014, Cambridge. 

Schmitt, Carl, (1922), Political Theology: Four Chapters on the 
Concept of Sovereignty, Chicago and London: The 
University of Chicago Press, 2005. 

Schmitt, Carl, (1923), Roman Catholicism and Political Form, 
Westport, Connecticut and London: Greenwood Press, 1996. 

Schmitt, Carl, (1923), The Crisis of Parliamentary Democracy, 
Cambridge, Massachusetts and London: The MIT Press, 
2000. 

Schmitt, Carl, (1927), The Concept of the Political, Expanded 
Edition, Chicago and London: The University of Chicago 
Press, 2007. 

Schmitt, Carl, (1928), Constitutional Theory, Durham and 
London: Duke University Press, 2008. 

Schmitt, Carl, “Der Hüter der Verfassung,” Archive des 
öffentlichen Rechts, 1929, Vol. 55 (N. F. 16), No 2. 

Schmitt, Carl, (1933), State, Movement, People: The Triadic 
Structure of the Political Unity (1933), The Question of 
Legality (1950), Corvallis: Plutarch Press, 2001. 

Schmitt, Carl, (1970), Political Theology II: The Myth of the 
Closure of any Political Theology, , Cambridge: Polity Press, 
2008. 

Weber, Max (1904-1905), The Protestant Ethic and the Spirit of 
Capitalism, London and New York: Routledge, 2005. 

Weber, Max, (1909), “Politics as Vocation,” John Dreijmanis 



DİNDAR SİYASETTEN SİYASETİN İLAHİYATINA DOĞRU 

 

53 

(ed.), Max Weber’s Complete Writings on Academic and 
Political Vocations, New York: Algora Publishing, 2008. 

Weber, Max, (1922), Economy and Society: An Outline of 
Interpretive Sociology, Berkeley, Los Angeles and London: 
University of California Press, , 1978. 

 



 



 

 

J 

III. BÖLÜM: 
Carl Schmitt Metinlerinde 

‘Politik Teoloji’ 
 
 
 
 
 

M. Ertan KARDEŞ 

Carl Schmitt alımlamaları ve ‘politik teolojinin’ ona istinaden 
yaygın kullanım şekilleri bu makalenin yazılma koşullarını 
hazırladı. Schmitt’le Birlikte Schmitt’e Karşı (2015) metnimizin 
politik teoloji konusundaki ana tezlerini savunarak ancak bazı 
ayrımları daha incelikli bir şekilde vurgulayarak makalenin 
argümantasyonunu sürdürmek niyetindeyiz.1 Yöntem olarak 
Carl Schmitt metinleri arasındaki geçişlilik gözetilmektedir.2 Bu 
geçişliliğin üzerinde durmak, politik teolojinin çok anlamlılığını 
metinler arasındaki ilişkide yakalamak açısından zorunlu 
görünmektedir. Temel çıkış noktamızı ise Carl Schmitt’in 

                                                   
  Prof. Dr./İstanbul Üniversitesi, Felsefe Bölümü, Felsefe Tarihi 

Anabilim Dalı. 
1  Bkz. M. Ertan Kardeş, Schmitt’le Birlikte Schmitt’e Karşı, Politik 

Felsefe Açısından Carl Schmitt ve Düşüncesi, İstanbul: İletişim, 
2015. 

2  Makale boyunca kullanacağımız kısaltmalar:            

Römischer Katholizismus und politische Form [RKuPF]         
Politische Romantik [PR]          
Die Diktatur [dD]          
Politische Theologie [PT1]           
Ex Captivitate Salus Glossarium [ECS]         
Glossarium [G]         
Nomos der Erde [NdE]       
Politische Theologie II [PT2]  



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

56 

meşruiyet sorununu tüm politik ve hukuki kurumsallaşmanın 
merkezine alarak politik teoloji meselesini tartışması 
oluşturmaktadır.3 Başka bir deyişle modern meşruiyet krizinin 
kendisi herhangi bir temelcilik önerisi olmaksızın eleştirisinin 
zeminine yerleşmektedir.  

Bu meseleyi ele almak için eleyici birkaç önermeye 
ihtiyacımız vardır. Carl Schmitt’in politik teoloji kullanımı da 
herhangi bir politik teoloji kullanımı da kavramların çoğuna 
özgü teksesliliği barındırmaz, aksine çokseslidir. Birkaç 
bağlamda kullanılabilirler. Yaygın olarak aşkınlık kaybının 
eleştirisinde mevcutturlar. Ya da bir içkinlik eleştirisidir. Farklı 
politik teoloji okumaları söz konusu olabilir.4 Carl Schmitt’ten 
bağımsız olarak politik teolojiden söz açtığımızda neler 
kastedilmez? Politik teoloji, din değildir ya da sadece teoloji 
değildir. Dinden söz açıldığında ise illâ ki özel olarak bir 
dinden, İslamdan ya da Katoliklikten bahsedilmiyordur. Bir 
kavramı sosyal bilimler hizmetinde kullanmak başka, o 
kavramın felsefe tarihinde izini sürmek başka, yine aynı 
kavramı bir filozofun metinlerinde ele almak başkadır. Bu 
düzeylerin ayrıştırılması, olası bir birleşim için de gereklidir.  

Politik teoloji Carl Schmitt özelinde “klasik” olarak 
adlandırılabilecek sorunlarla Carl Schmitt’in kendisine ait 

                                                   
3  Başka bir perspektifte okuma için bkz. Funda Günsoy, “Hıristiyan 

Epimetheus: Bir Carl Schmitt Biyografisi.” Felsefe Arkivi, Sayı 46, 
2017, 41-70. Funda Günsoy, Felsefe ile Teolojinin Kavşağında 
Schmitt ve Strauss’ta Politik Olan, İstanbul: Paradigma Yayıncılık, 
2010. 

4  Birkaç örnek verilebilir. Bkz. Michael Kirwan, Political Theology, A 

New Introduction, Darton, Longman & Todd Ltd, 2008. Bkz. Miguel 
Vatter, “The Legitimacy of Political Theology: Reply to my critics”, 
Ethics & Politics/Etica e Politica, 26(2), 2024, 325-348. Bkz. Jean-
François Kervégan, “Politiques de la théologie”, Revue de métaphy-
sique et de morale, 2024/4 N° 124, 2024. 545-555, Kervégan bu 
metinde üç yeni politik teoloji yaklaşımının bir muhasebesini 
sunmaktadır: Geminello Preterossi, Teologia politica e diritto, Bari, 
Laterza, 2022; Géraldine Muhlmann, L’Imposture du théologico-
politique, Paris, Les Belles Lettres, 2022; Bruno Karsenti, La Place 
de Dieu. Religion et politique chez les modernes, Paris, Fayard, 
2023. Bkz. Krzysztof C. Matuszek, “The Different Concepts of 
Political Theology”, in The Problem of Political Theology, ed. Paweł 
Armada, Arkadiusz Górnisiewicz, Krzysztof C. Matuszek, Kraków: 
Akademia Ignatianum 2012, 23-28. 



CARL SCHMITT METİNLERİNDE ‘POLİTİK TEOLOJİ’ 

 

57 

sorunsallarının harmanlandığı bir bağlam içerisinde düşünce 
üretimine olanak tanımaktadır. Katolik eğitimden gelen 
araştırmacılar Carl Schmitt’i ‘Katoliklik’ açısından 
değerlendirdiklerinde, onun okumasını dini açıdan ‘yetersiz’ 
ya da ‘heretik’ özellikler taşıyan bir okuma olarak 
değerlendirmektedirler. Sinoplu Marcion benzetmeleri vb. 
hoşnutsuzluklar Carl Schmitt’e belirli bir felsefi yöntemle 
yaklaşan araştırmacıların elini rahatlatmaktadırlar. Sadece 
Carl Schmitt, Katolik olduğu için ‘teolog’ sayılamayacağından 
değil, aynı zamanda onun politik teoloji kavrayışının teorik 
yönelimleri belirli bir kanonik öğreti dahilinde 
tüketilemeyeceği için de bu rahatlama söz konusudur. 
Schmitt basitçe tıpkı Respublica Christiana’da olduğu gibi 
kutsal otoriteyi taşıyan piskoposlarla kraliyet iktidarının 
arasındaki auctoritas ve potestas arasındaki ilgi sürekliliğinin 
olmadığı bir dünyanın ‘meşruiyet’ sorununu düşünmeye 
girişmektedir. Bu meşruiyet sorunu kendisini normatiflik 
düzeylerinde göstermektedir.  

Meseleyi düşünmek açısından Dostoyevski’nin 
Karamazov Kardeşler romanındaki ‘Büyük Engizisyoncu’ 
figürünü ele alalım. Bu anlatıda İsa Mesih bir anda kurulu 
iktidar mekanizmasının karşısına çıkar. Öyle ki iktidarın 
meşruiyetini sağlayan otoritenin bizzat kendisi olmasına 
karşın iktidar tarafından “neden gelip düzenimizi 
bozuyorsun?” sitemiyle karşılanır.5 Anlatıda İsa Mesih talepte 
bulunmaz, konuşmalara müdahil olmaz. Ama engizisyon onu 
sürekli olarak eleştirir ve suçlar: İktidarını zaten Papalığa 
teslim etmiştir, geri alamaz, yeni bir Müjde sunamaz ve 
insanları özgür kılma girişiminde bulunamaz. Engizisyona 
göre insanlar zaten özgürlüğü kaldıramaz bu yüzden onlara 
“mucize, sır ve otorite” vermek gerekir.6 Düzen böyle kurulur; 
böylesine bir düzen için İsa Mesih rahat bozucu bir figürdür. 
Düzenin İsa Mesih’e itaat içerisinde rahatlıkla sürmesi için 
İsa Mesih’e ihtiyacı yoktur. İsa bile potestas’ın normatifliğine 
karşı gelemez. Hatta Tanrı da. Özgürlük sürdürülebilir bir 
gerçekliğe göndermede bulunmaz. Burada iman 

                                                   
5  Fyodor Dostoyevski, Büyük Engizisyoncu, çev. B. Zeren, İstanbul: 

Kafka, 2015, 17. 
6  F. Dostoyevski, a. g. e., 33. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

58 

kategorisinden ziyade potestas’a ilişkin normatiflik merkezi 
planda yer alır. Şüphesiz Dostoyevski okumasında 
Engizisyon’un aynı anda savcı ve hâkim olmasının yarattığı 
cehennem ortamının eleştirisi de öne çıkarılabilir. Hatta avcı 
olarak bu mahkeme, olmayan avları da mı yaratıyor sorusu 
ön plana çıkarılabilir. Ancak Schmitt’te mesele gnostik ve 
heretik tartışmalarının –hatta Katolik imanının ötesinde– 
politik bir kurumsallaşma tipi olarak normatifliğin 
gözetilmesidir. Schmitt’in Tertullianus’a mı yoksa Marcion’a 
mı yakın olduğu sorusu kavramın tartışılma biçimi açısından 
zorunlu bir alan olarak görünmemektedir.  

Hugo Ball’ın “Carl Schmitt’in Politik Teolojisi” (1924) 
makalesi bir yandan erken dönem metinleri arasındaki ilgiyi 
kurması açısından önem taşımaktadır diğer yandan ise Carl 
Schmitt’i okumaya ilişkin bir yordam sunmaktadır.7 Ona göre 
Schmitt nadir görülen “bir ideologtur”. Ball, ideologu yaygın 
anlamıyla kullanmaz. Ona göre “ideolog”, kendisine 
neredeyse özel bir düşünme sistemi olan bir fikir 
mütehassısıdır. Kendi kavramları, yargıları ve fikirleri 
içerisinden üretimini gerçekleştirir.8 Dada hareketinin 
kurucusu Ball, Schmitt’in Münih ekspresyonizmiyle ilgisini 
gözeterek, düşünce insanının politik alanda fikrini 
gerçekleştirmek istemesiyle, politikacının eylemi arasındaki 
farkı hatırlatır. Schmitt onun açısından fikri olmayan bir çağa 
fikir sunan ideologdur. Çağı kendisine bahşedilen bu fikir 
yaratma yeteneğiyle yaşamaktadır.  

Bu metindeki okuma ise Carl Schmitt’te rasyonalizm ve 
irrasyonalizm ekseninde politik teoloji sorununun ele 
alınmasıdır. Bu yüzden Ball açısından Politik Romantizm9 ve 
Politik Teoloji10 arasındaki ilgiyi kurmak Diktatörlük (1921) 

                                                   
7  Hugo Ball, “La théologie politique de Carl Schmitt”, çev. A. Doremus, 

Les Études Philosophiques, Janvier 2004, 65-104. 
8  H. Ball, a. g. e., 66. 
9  Bkz. Carl Schmitt, Politische Romantik, Berlin: Duncker & Humblot, 

1998. Bkz. Carl Schmitt (-Dorotić), “Politische Theorie und 
Romantik”, Historische Zeitschrift, CXXIII, № 3, 1921, 377-397. Bkz. 
Carl Schmitt, Political Romanticism, çev. G. Oakes, Cambridge: MIT 
Press, 1986. Bkz. Carl Schmitt, Romantisme politique, çev. P. Linn, 
Paris: Librairie Valois, 1928. 

10  Bkz. Schmitt, Carl. Politische Theologie, Berlin: Duncker & Humblot, 



CARL SCHMITT METİNLERİNDE ‘POLİTİK TEOLOJİ’ 

 

59 

metnindeki “egemen diktatörlük” ile “komiseryal diktatörlük” 
arasındaki ayrımın11 fiilen sürdürülemezliğini kavramaktan 
geçer. Bu perspektife göre ya PT1’deki “egemenlik” 
tanımından yola çıkmak ya da egemenliğin rasyonel olarak 
inşa edilebileceği bir zeminin varlığına dayanmak gerekir.12 
Ball, Schmitt’in arayışının rasyonel olan karşısında 
irrasyonelliğin saptanması olduğunu düşünmektedir. 
İrrasyonel olan ona göre iki türlü olabilir: Rasyonel olmayan 
ve rasyonelin üzerinde olan. Bu yönüyle bakıldığında Schmitt 
Roma Katolikliği ve Politik Form metninde kilise 
rasyonelliğini, matematik fizik dünyanın rasyonellik 
tanımlarının dışında başka tür bir üstün rasyonellik olarak 
araştırmaktadır.13 Ball’ın argümantasyonu ayrıntılı olarak 
sunulabilir ancak Ball’dan tutmak istediğimiz nokta ise, 
temelde Schmitt’in kendisine has biçim, temsil, ethos, nomos 
ve Gestalt taşımayan “günümüzün sinai kapitalist devletinin” 
eleştirisini sunduğudur. Soğuk bir makinenin rasyonelliğinin 
irrasyonel sonuçlarına karşı irrasyonelliğin taşıdığı daha 
üstün bir rasyonelliğin izlerinin araştırılması temel yönelim 
olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Bu durumda modern devlet mekanizmasının potestas’ının 
hangi auctoritas’a yaslandığı konusundaki kriz normatiflik 
düşüncesinin merkezine yerleşmektedir. Carl Schmitt 
metinleri arasında bir tasnife gitmek yerinde olacaktır: 

a. 1920’lerden 1930’ların başına kadarki “devlet” 
vurgusunun yoğun olduğu metinlerinde politik teoloji 
meselesi: Politik Romantizm (1919), Diktatörlük (1921), 
Politik Teoloji I (1922), Roma Katolikliği ve Politik Form 

                                                                                                    
Berlin, 2004. Bkz. Schmitt, Carl. Théologie Politique, çev. Jean-
Louis Schlegel, Paris: Gallimard, 1988. Bkz. Carl Schmitt, Siyasi 
İlahiyat, çev. E. Zeybek, Ankara: Dost, 2002.  

11 Carl Schmitt, Die Diktatur, Von den Anfängen des modernen 

Souveränitätsgedankens bis zum proletarischen Klassenkampf, 
Achte, korrigierte Auflage, Berlin: Duncker & Humblot, 2015, xv-xvi. 
Carl Schmitt, La dictature, çev. M. Köller, D. Séglard, Paris: Seuil, 
2000, 24.  

12 Bu konuda daha ayrıntılı bir okuma için bkz. Özlem Ünlü, “Hobbes, 

Schmitt ve Agamben’de Polı̇tı̇k Teolojı̇ Sorunu: Egemen Kı̇mdı̇r?”, 
Academic Journal of Philosophy Felsefi Düşün, [s. l.], n. 20, 2023, 
174–197.  

13 H. Ball, a. g. e. 86-87. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

60 

(1923). 
b. Glossarium, 1947 ve 1951 arasında alınmış notlar 

(1991) ve Ex Captivitate Salus [Esaretten Selamete] 
(1950) kitapları ise anılar, aforizmalar, yorumlar ve 
değerlendirmelerden oluşan Carl Schmitt düşüncesinin 
taslak halindeki oluşumlarını içermektedir. Politik teoloji 
meselesini kavranabilir kılmak açısından değerli 
metinler barındırmaktadır.  

c. Kara ve Deniz (1942), Dünyanın Nomos’u (1950), 
Politik Teoloji II (1970) metinleri ise uluslararası hukuk, 
jeofelsefe, nomos tartışmalarının yoğun olduğu 
polemik metinlerdir.  

 
Bu tasnif şüphesiz burada adı anılmayan metinlerle 

birlikte Carl Schmitt düşüncesini ele almayı zorunlu 
kılmaktadır. Anayasa Teorisi (1928), Anayasanın 
Koruyucusu (1931) gibi temel Schmitt metinlerinin bu tasnifte 
olmaması bile ilk evrede politik teoloji meselesinin ana 
metinlere ve politik olan kavramına referans vermeksizin 
kavranamayacağını göstermektedir. Aynı şekilde mevcut 
tasnif kavramsal kopuşlardan ziyade Schmitt’in diğer teorik 
bahislerindeki dönüşümlere dair tematik farklılaşmalar 
içerdiğine işaret etmektedir. Basitçe ulusal kuruluş 
sorunlarından uluslararası krize en temelde insanın kolektif 
ve politik varoluşunun açmazlarına yerleşen bir 
kavramsallaştırmaya işaret etmektedir. Özellikle Der Begriff 
des Politischen metni içerisinde yer alan “Nötralizasyonlar ve 
Depolitikleştirmeler Çağı” (1929) konferansı Schmitt’in tüm 
politik teoloji eleştirisinin merkezinde yer almaktadır.14 

Schmitt’in metin haritası oluşturulmaya çalışıldığında 
onun kavramlarının yer yer pragmatik kullanımları, 
çoğunlukla bir kavrayışa karşı kavram üreten özellikleri, 
bazen taktik kavramları, bazense stratejik kavramları 
belirmektedir. Kendi kendini aklayan teorik yaklaşımları, 
eklektik özellikleri de çoğunlukla eksik olmaz. Bu yüzden bir 

                                                   
14 Carl Schmitt, „Das Zeitalter der Neutralisierungen und 

Entpolitisierungen“, Der Begriff des Politischen, Text von 1932 mit 
einem Vorwort und drei Corollarien, Berlin, Duncker & Humblot, 
2015, 73-87. 



CARL SCHMITT METİNLERİNDE ‘POLİTİK TEOLOJİ’ 

 

61 

kavramının yılı ve o kavramın eşleştiği sorunlar ve metinler 
önem arz etmektedir. Örneğin Schmitt’in katekhon kavramını 
ilk kez 1942 yılında kullanması, kendisinin yanlışlıkla beyan 
ettiği gibi 1932 tarihli olmaması çok şeyi değiştirir. 1932 tarihi 
Nazizme dayanak olarak okunmasına yol açarken, 1942 
tarihi ise Nazizm yanılsamasının sebeplerini göstermeye 
yönelik bir girişim olarak anlaşılmasına yol açar.  

Carl Schmitt’in politik teolojiye ilişkin tüm kullanımlarının 
düşünsel ekseni Hıristiyan imanını haklı çıkarmaktan çok 
politik irade ve krizine dayanmaktadır. Günter Maschke, 
Heinrich Meier, Leo Strauss gibi araştırmacıların Katolik imanı 
meselesine kredi açan okumalarına karşın Carl Schmitt 
düşüncesinde politik teolojinin farklı kullanımlarına ilişkin şu 
ortaklığın altını çizmek mümkündür: Katolik ama teolog 
olmayan bir hukukçunun meşruiyet krizi olarak değerlendirdiği 
modernleşmedeki politik nötralizasyona karşı ancak yine de 
ona yaslanarak ürettiği düşünsel konumların toplamı. Bu 
çerçeveyle bakıldığında politik teolojiyle Schmitt kendi 
“ideolog” konumuyla sunduğu felsefi ve politik yaklaşımları 
aşkınlık perspektifiyle irdelemektedir. Amacımız politik teolojiyi 
değerlendirirken hukuk odağının altını çizmektir. Schmitt, tüm 
doğal hukuk – pozitif hukuk ikiliğinin ötesinde pozitif hukukun 
pozitivistlerinkinden farklı bir bağlamda ele alınabileceğine dair 
bir yönelim sunmaktadır.  

 
Altı kilit Carl Schmitt önermesi sunalım:  

i. “Bu sahte-teolojik düşman mitlerinin hâkim olduğu bir 
kitle çağına pek uygun değildir. Teologlar, düşmanı yok 
edilmesi gereken bir varlık olarak tanımlama 
eğilimindedir. Oysa ben bir hukukçuyum, bir teolog 
değilim”.15[ECS] 

ii. “Bizden daha iyi hukukçular yok, ama biz teoloji ile 
teknik arasında ezilip gidiyoruz. Bu iki kanonist 
[Teodoro Andrés Marcos ve Hans Barion], teolojinin 
hukukçularıdır; bense hukukun/içtihatın bir teologuyum 

                                                   
15 Carl Schmitt, Ex Captivitate Salus, Erfahrungen der Zeit 1945/47, 

Köln: Greven Verlag, 1950, 89. Carl Schmitt, Ex Captivitate Salus, 
Experiences, 1945/47, ed. A. Kalyvas, F. Finchelstein, çev. M. 
Hannah, Cambridge: Polity Press, 2017, 71. Tarafımızdan altı 
çizilmiştir. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

62 

[ich bin ein Theologe der Jurisprudenz]. Sonuç ise 
başarısızlıktır; büyük bir dünyevîleşmenin, dökme 
demirden kavramların ve son derece hassas, son 
derece temkinli bir potestas indirecta’nın egemen 
olduğu bir çağda”.16 [3.10.47, G] 

iii. “Κατέχων (katekhon) üzerine: Katekhon’a inanıyorum; 
bir Hıristiyan olarak tarihi anlamanın ve ona bir anlam 
atfetmenin benim için tek imkânı odur. (…) 
Günümüzün teologları bunu artık bilmiyorlar ve esasen 
bilmek de istemiyorlar”.17 [19.12.47, G] 

iv. “Böyle tezler karşısında, Hıristiyan bir ‘politik teoloji’ 
düşüncesi anlamsız, hatta kutsala/dine aykırı 
[blasphemisch] görünebilir. 1922 tarihli Politik Teoloji 
adlı yapıtım, Peterson tarafından pek çok görüşme 
vasıtasıyla iyi bilinmekteydi. Ancak bu yapıt, herhangi 
bir teolojik dogmayla değil, bilim teorisi ve kavram 
tarihine ilişkin bir konuyla ilgilidir: hukuki ve teolojik 
argümantasyon ve bilgi kavramlarının yapısal özdeşliği 
meselesi”.18 [PT 2]  

v. “Bu, zavallı, değersiz ancak yine de özgün bir 
Hıristiyan bir Epimetheus vakasıdır. (…) Ne var ki bu 
yanıttan (…) bir diyalog doğmamıştır”.19 [ECS] 

vi. “Olağandışı durumun hukuk için taşıdığı anlam, 
mucizenin teoloji için taşıdığı anlama benzer [eine 
analoge Bedeutung, benzer bir anlama sahiptir]. 
Yalnızca bu benzerlik akılda tutularak, son yüzyıllarda 
devlet felsefesine ilişkin fikirlerin geçirdiği gelişim 

                                                   
16 Carl Schmitt, Glossarium, Aufzeichnungen der Jahre 1947-1951, 

Herausgegeben von Eberhard Freiherr von Medem, Berlin: Duncker 
& Humblot, 1991, 23. Tarafımızdan altı çizilmiştir.  

17 Carl Schmitt, Glossarium, 63. Tarafımızdan altı çizilmiştir. 
18 Carl Schmitt, Politische Theologie II, Die Legende von der Erledigung 

jeder Politischen Theologie Sechste, korrigierte Auflage, Berlin: 
Duncker & Humblot, Berlin, 2008, 18-19. Carl Schmitt, Théologie 
Politique, çev. Jean-Louis Schlegel, Paris: Gallimard, 1988, 92. Ta-
rafımızdan altı çizilmiştir. 

19 Carl Schmitt, Ex Captivitate Salus, Erfahrungen der Zeit 1945/47, 

Köln: Greven Verlag, 1950, 12. Carl Schmitt, Ex Captivitate Salus, 
Experiences, 1945/47, ed. A. Kalyvas, F. Finchelstein, çev. M. 
Hannah, Cambridge: Polity Press, 2017, 15. Tarafımızdan altı 
çizilmiştir. 



CARL SCHMITT METİNLERİNDE ‘POLİTİK TEOLOJİ’ 

 

63 

kavranabilir”.20 [PT 1]. 
Bu altı kilit önermenin görünürde karşıtlıklar barındırsa da 

temelde birbirlerini destekleyen konumlar ürettiğini ortaya 
koymaya çalışacağız.  

Politik Teoloji I (1922) metninin üçüncü bölümü doğrudan 
‘Politik teoloji’ sorununu sekülerleşme tezi bağlamında 
açmaktadır. Burada Schmitt dilinde sekülerleşme bir yandan 
Dün–ya’nın Nomos’u (1950) kitabında sözü açılan devlet 
modelindeki auctoritas ve potestas arasındaki bölümlemeye 
gönderide bulunur diğer yandan ise Politik olan Kavramı 
(1932) metnindeki ‘depolitizasyon’ süreciyle özdeş olarak ele 
alınmaktadır. Her iki kanat üzerinden gidildiğinde tartışma 
odağında ‘devlet’ sorunu yer almaktadır. Schmitt modernliğe 
ilişkin çift başlılığı yakalar. Buna göre modern devlet hem 
Tanrı’nın sıfatlarını yeryüzüne indirerek onun alametlerini 
sahnelemektedir hem de bütün bu alametlerine karşın “nötr”, 
“teknik” tertibatlardan oluşan hukuki-teknik bir “makine”ye 
dönüşmeye çalışmaktadır. Tüm bu gerilim ise kendisini 
hukukçuların fikir tartışmalarında göstermektedir. İçkinlikçi bir 
görüş etrafında “insanlık” adına yönetilme tezinin 
hukukçuları, akademisyenleri ve filozofları, özünde 
Hobbes’un kavradığı dilemma’nın fikir yoluyla aşılabilir 
olduğunu düşünmektedir. Oysa Schmitt açısından modern 
devletin aşkınlığı bedene getirmesi ve soğuk, teknik bir 
tertibata dönüşme arzusu çelişiktir. Eninde sonunda yasayı 
yapan hakikat olmadığına göre “karar alma”nın otoritesine 
başvurulacaktır.  

Böylelikle PT1 bize karar alma fikri etrafında 19. yüzyılda ne 
kadar muhafazakar ve anti-liberal düşünür varsa onların hepsini 
yaygın burjuva bireyciliğinin nötralize edici ya da nötralize etmek 
isteyen yönelimlerine karşı bir araya getirir: Donoso Cortés, de 
Maistre ve Bonald gibi isimler sadece “muhafazakar” olmalarına 
istinaden değil – zira PT1 içerisinde muhafazakar olmasına 
rağmen (ya da “olan ama”) ciddi eleştiri yöneltilen isimler de söz 
konusudur – otorite ve karar alma arasındaki ilgiyi “müzakereci”, 
“hümaniter” ve “liberal” yönelimlere düşmeden ve onlara karşı 

                                                   
20 Carl Schmitt, Politische Theologie, Berlin: Duncker & Humblot, Berlin, 

2004, 43. Carl Schmitt, Théologie Politique, çev. Jean-Louis Schle-
gel, Paris: Gallimard, 1988, 46. Tarafımızdan altı çizilmiştir. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

64 

gelerek savunmaktadırlar. Parlamenter Demokrasinin Krizi 
(1923)21 ve Anayasa Teorisi (1928)22 metinlerindeki eleştirilerle 
birlikte düşünüldüğünde Schmitt’in tüm bu muhafazakâr 
düşünürlerde bulduğu politik eylemin etkisizleştirilmesi ya da 
tarafsızlaştırılmasına karşın (aynı zamanda politikanın 
“şirketleştirilmesi” ve “teknikleştirilmesi” eğilimine kar–şı) 
politikanın savunusudur. Politik olan, ekonomik olan ve teknik 
olan tarafından tüketilemez.  

O halde Schmitt’in modern devletin bütün önemli 
kavramlarının hangi bağlamda “sekülerleşmiş teolojik 
kavramlar”23 olarak değerlendirdiği anlaşılmaktadır. Schmitt’in 
ilgisini hala devlet öğretisine ilişkin sekülerleşme teoreminin 
vaat ettiği kopuşa karşın auctoritas-potestas şemasının 
birlikteliğine bağlı bir “analog” yaklaşım sunması ve bu 
analojinin reddedilmesine bağlı olarak oluşan başarısızlığın 
sebeplerinin anlaşılmaması olarak değerlendirmek mümkündür. 
Modernlik peki bu durumda sekülerleşme sürecine ilişkin 
benzerliğin fark edilmesine uyumlu bir kurumsallık geliştirmiş 
olsaydı sorununu çözebilir miydi? Eğer öyle olsaydı kriz 
aşılabilir miydi? Şüphesiz bu tezin basitliğine inanmak Schmitt 
eleştirisinin çağdaş boyutlarını küçümsemek olurdu. Zira 
Schmitt’in bu birinci bağlamdan ziyade ikinci bağlama yani 
devletin nötralize edici bir girişim olarak kurgulanmasını, bu 
birinci bağlamın yarattığı sonuçtan hareketle eleştirisini anlamak 
lazım. Başka bir deyişle modern meşruiyet krizinin kaynağı 
modernliğin kendi yarattığı düşünsel eksiklik değildir aksine 

                                                   
21 Bkz. Carl Schmitt, Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen 

Parlamentarismus, Berlin: Duncker & Humblot, 2017. 63-90. Bkz. Carl 
Schmitt, Parlamenter Demokrasinin Krizi, çev. E. Zeybekoğlu, Ankara: 
Dost, 2006, 70-112. Bkz. Carl Schmitt, Parlementarisme et 
démocratie, çev. J.-L. Schlegel, Paris: Éditions du Seuil, 1988, 65-
116. 

22 Bkz. Carl Schmitt, Verfassungslehre. Berlin: Duncker & Humblot, 

1957. Bkz. Carl Schmitt, Verfassungslehre. Berlin: Duncker & Hum-
blot, 2017. Bkz. Carl Schmitt, La Théorie de la constitution. çev. Li-
lyane Deroche-Gurcel. Paris: Presses Universitaire de France, 1993 
Carl Schmitt, La Théorie de la constitution. çev. Lilyane Deroche-
Gurcel. Paris : Presses Universitaire de France, 2008 

23 Carl Schmitt, Politische Theologie, Berlin: Duncker & Humblot, Berlin, 

2004, 43. Carl Schmitt, Théologie Politique, çev. Jean-Louis 
Schlegel, Paris: Gallimard, 1988, 46.  



CARL SCHMITT METİNLERİNDE ‘POLİTİK TEOLOJİ’ 

 

65 

modern tertibatların devleti oluşturma şekli olan teknik-
ekonomik düzeneklerin nötralize edici gücü bu sonucu 
yaratmaktadır.  

Bu bakışla PT1’in birinci bölümünde ortaya konulan 
egemenlik ve istisna arasındaki ilginin bir “sınır kavram” 
olarak niçin norm ve karar alma arasındaki yakınlığa 
odaklandığını da kavramak mümkün hale gelmektedir. Devlet 
aygıtı, norma ilişkin belirleyici tarihsel uğrağı – karar almayı, 
istisnada istisnaya karar vermeyi ya da olağan durumda 
olağandışının ne olduğunu tayin etme becerisini – hiçbir 
yasallık kertesiyle ikame edemez. Aksine yasallık kaynağını 
yasallaştırılamaz ya da kaydı zorunlu olarak yasallıkla 
düşülemez bir durumdan, olağandışı durumdan almaktadır. 
Saptanamaz ve tayin edilemez tarihsel uğrak olarak 
böylesine bir istisna meşruiyetin temelini yaratır. Görüldüğü 
üzere Schmitt’in “hukukçu” tartışması olarak “politik teoloji”ye 
başvurmasının PT1 bağlamında iman kategorisi üzerinden 
anlaşılmasına olanak tanıyacak bir kavramsal çerçevesi 
yoktur. Aksine serimleme biçimi hukuk bilimine ilişkin bilgi, 
kavram ve kullanımları “polemik” bir şekilde içermektedir. 
Muhatapları Krabbe, Kelsen gibi kamu hukukunun bilindik 
isimleridir. 

PT2 (1970) kitabında ise Carl Schmitt yeni bir kavramı 
kendi polemiğinin merkezine koyar: Erledigung24 İngilizceye 
closure, Fransızcaya ise liquidation olarak çevrilen bu 
kavram miadını doldurma, borcun tasfiyesi, tamamlanma, 
kapanma, sonuçlandırma anlamlarına gelmektedir. Carl 
Schmitt temelde “politik teolojinin” “ortadan kalkmasını” ya da 
“artık miadını doldurmasını” bir efsane olarak 
değerlendirmektedir. Schmitt’in bütün politik teolojinin 
ortadan kalkması efsanesini, başta Erik Peterson olmak 
üzere Hans Meier, Ernst Feil ve Ernst Topitsch gibi isimler 
etrafında tartıştığı görülmektedir. Hans Blumenberg ismi ise 
bu tartışmaya sonrasında dahil edilmektedir. Schmitt 1922 
metnindeki gerilimleri ve sonrasında geliştirdiği 

                                                   
24 Carl Schmitt, Politische Theologie II, Die Legende von der Erledigung 

jeder Politischen Theologie Sechste, korrigierte Auflage, Berlin: 
Duncker & Humblot, Berlin, 2008, 12. Carl Schmitt, Political Theolo-
gy II, The Myth of the Closure of any Political Theology, çev. M. 
Hoelzl, G. Ward, Cambridge, Malden: Polity, 2008. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

66 

“nötralizasyon” temasını bu metinde ortadan kalkma teziyle 
birlikte çoklu bir polemik stratejisi olarak ele almaktadır. 

PT2’de Schmitt, yüzyılın genel haline ilişkin bir durum 
değerlendirmesi yaparken, hedefine Peterson’u yerleştirir. 
Yüzyılımız, “selbst” (oto) ifadesinin hakimiyetine girmiştir. 
Artık insanlar her şeyin kendi kendilerine yettiği ve her tür 
aşkınlığın dışarıda bırakıldığı bir bağlama yerleşmektedirler. 
Kendi kendini onaylayan, kendi kendini beğenen ve bu 
içkinlik dışarısında kalan her şeyin mahkûm edildiği bir 
anlayış baskın hale gelmektedir. Bu yüzden çağın ideolojileri 
de bilimcilik, anarşizm ve ateizm gibi fikirler etrafında 
gelişmektedir. Ancak yine Schmitt bunlardan 
bahsetmeyeceğini daha özelleşmiş bir hedefe yöneldiğini 
belirtir: “Teoloji” açısından “bir politik teolojinin” imkansızlığını 
ortaya koyduğunu savunan Erik Peterson. Öyle ki bu teze 
göre zaten teolojik olan ortadan kalkmıştır.  

Peterson’un yaklaşımında Schmitt, politika ile teolojinin 
ayrıştırılarak ele alınması kadar bu ayrışmaya istinaden 
teoloji nazarında politik teolojinin imkansızlığının iddia 
edilmesine de karşı gelmektedir. Peterson zaten her tür 
politik teolojiyi yanlış ilan etme eğilimindedir. Şüphesiz 
amacımız tüm Peterson argümantasyonunu ortaya koymak 
değildir ama onun nezdinde Schmitt’te olanı berraklaştırmaya 
çalışmaktır. Buna göre Schmitt teolojik olanın politik olandan 
mutlak soyutlanmasına karşı çıkmaktadır. Tektanrıcılık 
tartışmasında Schmitt’in Kilise ile devlet arasında kurduğu 
“analog” ilişki yerine din ve Kilise ayrımını ve de Kilise ve 
Devlet ayrımını ürettiğimizde “saf” teolojik olanı yakalama 
iddiası temelsiz kalmaktadır. PT1 teolojik olanla politik olan 
arasındaki analog ilişkinin altının çizilmesi yoluyla modern 
seküler mitlerin bir eleştirisine yönelirken, PT2’de 
Plettenbergli hukukçu PT1’in iddialarını kaybetmeden, 
teolojik olandan sıyrılmaya çalışan dünyanın politik meşruiyet 
kaybını teolojik politik meşruiyetle tesis etmeye girişir. Başka 
bir deyişle, hedef hala “devletin” hatta “total devlet” girişiminin 
başarısızlığını telafi edecek politik düzene ilişkin meşruiyet 
sorununun ele alınmasıdır. Politik düzenin meşruiyet yitimi, 
analog olduğu düşünülen teolojik düzlemde 
temellendirilmeye çalışılır.  

Schmitt ‘politik teoloji’yle – ‘teolojik olan’ ile ‘politik olan’ 



CARL SCHMITT METİNLERİNDE ‘POLİTİK TEOLOJİ’ 

 

67 

arasındaki ‘analog’ ilişkiyi tek bir kavramla anlamaya 
girişirken – şüphesiz şöyle bir varsayımı kendi politik 
eleştirisinin merkezine almaktadır: Eğer teolojik temelleri 
bırakırsak politik olanın nötralizasyonuna karşı bir kerteriz 
noktası kalmaz. Öyle ki devletin bile “politik olanın” tekeli 
olmaktan çıktığı bir çağda, politik olanın nasıl 
etkisizleştirilmeyeceği ve nasıl politik çoğulluğun yaratılacağı 
Alman düşünürde politik teolojinin açtığı polemiklerle 
tartışılmaktadır. Bu yüzden Schmitt’te politik teoloji hep karar 
alma, total devlet, hukuki-normatif aygıt ve tarih gibi 
konuların dolayımında karşımıza çıkmaktadır.  

‘Modernliğin meşruiyetini’ tartışmaya açan iki temel 
analog eksen referansı vermektedir: Birincisi Kilise’nin 
rasyonalitesi ve temsili,25 ikincisi ise Avrupa Kamu 
Hukuku’nun Devlet’i. Roma Katolikliği metninden itibaren 
Schmitt’in ortaya koyduğu meşruiyet kaynağı olarak akıl, 
temsil ve kurumsal dolayım kendisini başta Kilise’de 
sonrasında ise geliştirmiş olduğu hukuki dolayımlarla 
Devlet’te göstermiştir. Krizin kaynağı açıktır: 20. yüzyıl sahici 
bir temsil dolayısıyla meşruiyet kaynağını yitirmiştir.  

Peki, politik teoloji tartışması gerçekten de aranılan 
meşruiyet kaynağına işaret edebilmekte midir? Aslında Carl 
Schmitt yapıtında bu soruyu katedebilecek farklı teorik 
düzlemler söz konusudur. Bunlardan birincisi Thomas 
Hobbes tartışmalarıdır.26 Neredeyse tüm tartışmalar politik 
teoloji de dahil olmak üzere modern rasyonalitenin politik 
gerilimlerini anlamak için seferber edilirler. İkincisi tarihsel 
denilebilecek bir tartışmadır. Kara ve Deniz, Dünyanın 
Nomos’u ve çeşitli yazılarda Schmitt’in 1942 yılından itibaren 
katekhon olarak adlandırdığı bir politik özne arayışında 
olduğu görülmektedir:27 Tutan/muhafaza eden ya da 
tutucu/muhafaza edici bir politik gücün arayışı, politik olana 

                                                   
25 Carl Schmitt’in iki farklı “temsil” ayırt etmesi hakkında bkz. M. Ertan 

Kardeş, “Cumhuriyet Teorileri Karşısında Carl Schmitt’in Konumu”, 
Felsefi Düşün, 2023, 21, 1-17. 

26 Bkz. M. Ertan Kardeş, “Thomas Hobbes Rasyonalitesinin Gerilimleri: 

Aşkınlık, Yasa ve Hakikat”, içinde Çağımız ve Thomas Hobbes, 

İstanbul: Vakıfbank Kültür Yayınları, 2021, 77-107. 
27 M. Ertan Kardeş, “Schmitt’in Katekhon’u Üzerine Birkaç Not”, Felsefe 

Arkivi, no. 46, Nisan 2019, 9-20. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

68 

dair yeni figürleri yakalama amacının imkânı olarak 
belirmektedir. Üçüncü düzlem kamu hukukunun ulusal ve 
uluslararası alandaki sönümlenmesine ilişkin incelemeleridir. 
Dördüncü olarak ise dünya mekanının dönüşümüne 
odaklandığı metinleridir. Tüm bunların ortak bir noktası 
vardır: Hala desizyonizm temeldir ve meşruiyet arayışı ya da 
meşruiyet krizi bağlamında politik olanın mevcut ve yeni 
figürlerine odaklanılır. Politik teoloji tartışması ise bu 
tartışmanın polemik yüzeyi ve katmanları en geniş olan 
kısmını göstermektedir.  

Carl Schmitt’in PT2’de sunmuş olduğu tartışma zeminleri 
şüphesiz bütünüyle tutarlı teorik yaklaşımlar üretilmesine izin 
vermemektedir. 1962’de açılan ve 1965’te sonlandırılan “II. 
Vatikan Konsili”, Kilise’nin seküler dünyadaki konumunu ve 
bireysel alana çekilen dinin gerilemesi karşısında üretilecek 
tavırları geçmiş metinlere referansla tartışmayı hedeflemiştir. 
Temelde amaç çağın gerekliliklerine göre Kilise’yi 
konumlandırmaktır.28 Schmitt’in Vatikan II tartışmaları 
etrafındaki hoşnutsuzluğu bir yandan Kilise’yi yeniden ihya 
etme arzusunu gördüğümüz pasajları yazmasına olanak 
tanımıştır diğer yandan ise kavramsal düzlemde politik olana 
ilişkin arayışına dair araştırmasını göstermektedir. Schmitt’in 
bu yüzden PT2 2. kısımda ele aldığı Kayserialı Eusebius 
politik teolojinin ilk prototipi olarak düşünülürken, Peterson’un 
eleştirisi olarak Aziz Augustinus ile Eusebius arasında 
yapılan “karşılaştırma” II. Vatikan Konsili tartışmalarına yanıt 
amacı taşımaktadır. Dini görecelilik, Protestan liberalizmin 
yayılması, seküler çoğulculuk fikrinin baskın gelmesi gibi 
unsurlar karşısında teorik konumun belirlenmesine hizmet 
etmektedir. Johann Baptist Metz’in yeni politik teoloji önerisi, 
Hans Maier’in bu süreçle uyumlu demokratik çoğulculuk 
savunusu, Erich Feil ve Ernst Topitsch’in bütünüyle dünyanın 
büyüsünün bozulması süreciyle uyumlu fikirleri Carl 
Schmitt’in Katolik eleştirilerinden payını almaktadırlar. 
Schmitt, Kilise’nin bu sürece bütünüyle uyumlanmasına karşı 
gelmektedir.  

                                                   
28 Bkz. Mehmet Aydın, “Vatikan Konsili. Katolik Hıristiyan teolojisi 

açısından büyük önem taşıyan son iki konsil”, TDV İslâm 
Ansiklopedisi, 42. Cilt, 568-571. 



CARL SCHMITT METİNLERİNDE ‘POLİTİK TEOLOJİ’ 

 

69 

Böylelikle Schmitt’in politik teolojinin ortadan kalkması 
efsanesine karşı başvurduğu, aradığı bir uğraş söz 
konusudur: Eusebius’un ortaya koyduğu tarzda bir politik mit 
ya da arcanum arayışı. Teolojik biçimler silinmiş olsa da 
politik olan hala karar, egemenlik, otorite mantığı olarak 
böylesine bir mitten pay almaktadır. O halde politik teolojiyi 
bir okuma çerçevesi olarak tutmak hala politik olana ilişkin 
auctoritas ve potestas ilişkisinin aşkınlığını ve kurumsal 
dolayımlarını düşünmekten geçmektedir. Bu yüzden 
Schmitt’in düzeni koruyan mucizevi istisna arayışı her ne 
kadar “koruyucu/muhafazakâr” tınıları yüksek olsa da 
mesiyanik bir arayışa daha yakın durmaktadır. Jacob 
Taubes’in işaret ettiği gibi, Walter Benjamin’in ortaya 
koyduğu tarzda mesiyanik olan teolojik olanla karşı karşıya 
gelir.29 II. Vatikan Konsili sonrası seküler dünyayla 
uyumlanmaya girişen teoloji okumalarının konformizmi 
yanında Schmitt’in radikalliği her ne kadar muhafazakâr 
çağrışımlarla arayışını sürdürse de mesiyanik radikallikle 
komşu görünmektedir. 

Bu radikal komşuluk bağlamında sorulması gereken esas 
soru hala sekülerlikle nötralizasyonun özdeş olarak 
düşünülüp düşünülemeyeceğidir. Sekülerlik zorunlu olarak 
liberal, göreceli ve içkinlikçi bir dünya tasarımının sonucu 
mudur? Eğer “analog” süreç devam ediyorsa, politik olan, 
arcanum dışında bir kurumsallaşma inşa edebilir mi?  

 
 

Kaynakça 
Aydın, Mehmet. “Vatikan Konsili. Katolik Hıristiyan teolojisi 

açısından büyük önem taşıyan son iki konsil”, TDV İslâm 
Ansiklopedisi, 42. Cilt, 568-571. 

Ball, Hugo. “La théologie politique de Carl Schmitt”, çev. A. 
Doremus, Les Études Philosophiques, Janvier 2004, 65-104. 

Dostoyevski, Fyodor. Büyük Engizisyoncu, çev. B. Zeren, 
İstanbul: Kafka, 2015, 17. 

Günsoy, Funda. Felsefe ile Teolojinin Kavşağında Schmitt ve 

                                                   
29 Bkz. Jacob Taubes, En divergent accord, à propos de Carl Schmitt, 

çev. P. Ivernel, Paris: Rivages, 2003. Bkz. Jacob Taubes, La Théo-
logie Politique de Paul, Schmitt, Benjamin, Nietzsche et Freud, çev. 
M. Köller, D. Séglard, Paris : Seuil,1999. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

70 

Strauss’ta Politik Olan, İstanbul: Paradigma Yayıncılık, 2010. 
Günsoy, Funda. “Hıristiyan Epimetheus: Bir Carl Schmitt 

Biyografisi.” Felsefe Arkivi, Sayı 46, 2017, 41-70. 
Kardeş, M. Ertan. “Schmitt’in Katekhon’u Üzerine Birkaç Not”, 

Felsefe Arkivi, no. 46, Nisan 2019, 9-20. 
Kardeş, M. Ertan. “Thomas Hobbes Rasyonalitesinin Gerilimleri: 

Aşkınlık, Yasa ve Hakikat”, içinde Çağımız ve Thomas 
Hobbes, İstanbul: Vakıfbank Kültür Yayınları, 2021, 77-107. 

Kardeş, M. Ertan. “Cumhuriyet Teorileri Karşısında Carl 
Schmitt’in Konumu”, Felsefi Düşün, 2023, 21, 1-17. 

Kardeş, M. Ertan. Schmitt’le Birlikte Schmitt’e Karşı, Politik 
Felsefe Açısından Carl Schmitt ve Düşüncesi, İstanbul: 
İletişim, 2015. 

Kervégan, Jean-François. “Politiques de la théologie”, Revue de 
métaphysique et de morale, 2024/4 N° 124, 2024. 545-555. 

Kirwan, Michael. Political Theology, A New Introduction, Darton, 
Longman & Todd Ltd, 2008.  

Vatter, Miguel. “The Legitimacy of Political Theology: Reply to 
my critics”, Ethics & Politics/Etica e Politica, 26(2), 2024, 
325-348.  

Matuszek, Krzysztof C. “The Different Concepts of Political 
Theology”, in The Problem of Political Theology, ed. Paweł 
Armada, Arkadiusz Górnisiewicz, Krzysztof C. Matuszek, 
Kraków: Akademia Ignatianum 2012, 23-28. 

Schmitt, Carl. Politische Romantik, Berlin: Duncker & Humblot, 
1998. 

Schmitt, Carl. (-Dorotić), “Politische Theorie und Romantik”, 
Historische Zeitschrift, CXXIII, № 3, 1921, 377-397. 

Schmitt, Carl. Political Romanticism, çev. G. Oakes, Cambridge: 
MIT Press, 1986. 

Schmitt, Carl. Romantisme politique, çev. P. Linn, Paris: 
Librairie Valois, 1928. 

Schmitt, Carl. Politische Theologie, Berlin: Duncker & Humblot, 
Berlin, 2004. 

Schmitt, Carl. Théologie Politique, çev. Jean-Louis Schlegel, 
Paris: Gallimard, 1988. 

Schmitt, Carl. Siyasi İlahiyat, çev. E. Zeybek, Ankara: Dost, 
2002. 

Schmitt, Carl. Die Diktatur, Von den Anfängen des modernen 
Souveränitätsgedankens bis zum proletarischen 
Klassenkampf, Achte, korrigierte Auflage, Berlin: Duncker & 
Humblot, 2015. 



CARL SCHMITT METİNLERİNDE ‘POLİTİK TEOLOJİ’ 

 

71 

Schmitt, Carl. La dictature, çev. M. Köller, D. Séglard, Paris: 
Seuil, 2000. 

Schmitt, Carl. Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen 
Parlamentarismus, Berlin: Duncker & Humblot, 2017. 

Schmitt, Carl. Parlamenter Demokrasinin Krizi, çev. E. 
Zeybekoğlu, Ankara: Dost, 2006. 

Schmitt, Carl. Parlementarisme et démocratie, çev. J.-L. 
Schlegel, Paris: Éditions du Seuil, 1988. 

Schmitt, Carl. Der Begriff des Politischen, Text von 1932 mit 
einem Vorwort und drei Corollarien, Berlin, Duncker & 
Humblot, 2015. 

Schmitt, Carl. Ex Captivitate Salus, Erfahrungen der Zeit 
1945/47, Köln: Greven Verlag, 1950. 

Schmitt, Carl. Ex Captivitate Salus, Experiences, 1945/47, ed. 
A. Kalyvas, F. Finchelstein, çev. M. Hannah, Cambridge: 
Polity Press, 2017. 

Schmitt, Carl. Glossarium, Aufzeichnungen der Jahre 1947-
1951, Herausgegeben von Eberhard Freiherr von Medem, 
Berlin: Duncker & Humblot, 1991. 

Schmitt, Carl. Verfassungslehre. Berlin: Duncker & Humblot, 
1957. Bkz. Carl Schmitt, Verfassungslehre. Berlin: Duncker 
& Humblot, 2017. 

Schmitt, Carl. La Théorie de la constitution. çev. Lilyane 
Deroche-Gurcel. Paris: Presses Universitaire de France, 
1993. 

Schmitt, Carl. Politische Theologie II, Die Legende von der 
Erledigung jeder Politischen Theologie Sechste, korrigierte 
Auflage, Berlin: Duncker & Humblot, Berlin, 2008. 

Schmitt, Carl. Political Theology II, The Myth of the Closure of 
any Political Theology, çev. M. Hoelzl, G. Ward, Cambridge, 
Malden: Polity, 2008. 

Taubes, Jacob. En divergent accord, à propos de Carl Schmitt, 
çev. P. Ivernel, Paris: Rivages, 2003.  

Taubes, Jacob. La Théologie Politique de Paul, Schmitt, 
Benjamin, Nietzsche et Freud, çev. M. Köller, D. Séglard, 
Paris: Seuil, 1999. 

Ünlü, Özlem. “Hobbes, Schmitt ve Agamben’de Polı̇tı̇k Teolojı̇ 
Sorunu: Egemen Kı̇mdı̇r?”, Academic Journal of Philosophy 
Felsefi Düşün, [s. l.], n. 20, 2023, 174–197. 

 
 





 

 

J 

IV. BÖLÜM: 
Teolojinin Politizasyonu: 

Schmitt’in Politik Teolojisi için 
Kenar Notları 

 
 
 
 
 

Efe BAŞTÜRK 

Bu yazıda Carl Schmitt’in politik(a) teolojisinin, aslında 
politize edilmiş bir teoloji, daha doğrusu tarihselleştirilmeye 
müsait hale getirilmiş bir metafizik olduğunu ileri süreceğim. 
Bu iddiayı gerekçelendirmemin iki sebebi var: birincisi, 
Schmitt, politik teolojiye dair düşüncelerini yansıttığı 
metinlerinde, teolojiyi kararcılık ekseni üzerinden egemenlik 
mefhumuna bağlayarak, teolojik analojiyi doğrudan somut bir 
düzen problemi bağlamında ele aldığının sinyalini verir. 
İkincisi, politik olanı çok daha geniş düzlemde ele aldığı 
metninde, politik olanın ontolojik, tarihsel koşulunu ve 
imkanını, varoluşun kendini kavradığı ve bunu ötekine 
yönelttiği bir mekân üzerinden kurgularken, bu son derece 
seküler görünümlü politik düzen fikrini çok kritik bir noktada 
teolojik bir imge olan katekhon ile birleştirir. Schmitt, bir 
taraftan depolitizasyon ve nötralizasyon çağı olarak 
adlandırdığı liberal evrenselciliğin dünyasında kararcılık 
üzerinden politik olanın özerkliğini kurgulamaya çalışırken; 
bu güncel tarihe bir direnç oluşturmak maksadıyla 
antropolojik bir tarihin teolojik-metafiziğine yönelerek, 
                                                   
 Doç. Dr./Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, İktisadi ve İdari Bilimler 

Fakültesi. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

74 

egemenliğin teolojik kaynağının aslında tarihin nüvesi 
olduğunu öne sürer.  

Schmitt üzerine okumalar, düşünürün bir teolog mu yoksa 
saf politik bir teorisyen mi olduğuna dair tartışmaları 
beraberinde getirir. Oysa Schmitt’in yaptığı, bu yazının 
göstermeyi umduğu üzere, politika ile teoloji arasındaki 
ilişkiyi metafizik ile tarih arasındaki mesafeye indirgeyerek 
çözmektir. Bunu yaparken ise Schmitt, meseleyi çok daha 
farklı bir noktaya, insani örgütlenme biçimi olarak politikanın 
antropolojisine taşır. Bu antropolojik işaret olmaksızın, 
Schmitt’in politik(a) teolojisi eksik kalmaya mahkûm olacaktır. 
Çünkü Schmitt açısından politik(a) teoloji(si), yalnızca 
egemenliğin mitik veya ilahi kaynağına gönderme yapmaz; 
tersine, bu ilahi gücün kendisinin ne denli tarihe bağlı olmak 
kaydıyla insani düzene içkin olduğunu, dolayısıyla teolojiyle 
destekli bir politik formun kararcılıkla uyumlu biçimde 
örgütlenebileceğini gösterir. İlk bölümde, Schmitt’in politik(a) 
teolojisinin ana unsurlarını göstermeye çalışacağım. Burada, 
teoloji ile ilgili metinlerden ziyade Schmitt’in tarihsel-politik 
metninde odaklandığı Katekhon kavramına odaklanmak 
istiyorum. İkinci bölümde ise, katekhon meselesinin 
neden/nasıl teoloji ekseninde değil de tarihsel-politik düzeyde 
tartışıldığını, antropolojik bir okuma üzerinden açmak 
suretiyle göstermek istiyorum.  

 

1. Politik Teolojik Problem 

Schmitt, Weimar döneminin en buhranlı zamanlarını 
yaşamış olması sebebiyle, politik teoriyi ve düzen fikrini 
tamamen olgunun gerçekliğinden hareketle düşünmüştü. 
1918'den başlayarak Almanya’daki politik ve toplumsal kriz 
ortamında düzen fikri, Schmitt’e göre on dokuzuncu yüzyılın 
liberal varsayımları ve ilkelerince sağlanamazdı. Parlamenter 
demokrasinin ‘akla uyg  un kararı diyalog ve müzakere yoluyla 
alabileceği fikri krizin somut gerçekliğiyle 
bağdaşmamaktaydı. Schmitt, politik olanı konsensüs yoluyla 
belirlenen ilke ve kaynağını bundan alan kararlar yoluyla 
yürütülebileceği fikrine açık bir karşıtlık taşıyordu. 
Almanya’nın -ve genel olarak Avrupa’nın- önündeki en 
büyük tehlike, politik olanın hiper rasyonalizasyonu ile 



CARL SCHMITT’İN POLİTİK TEOLOJİSİ İÇİN KENAR NOTLARI 

 

75 

depolitizasyonun hakimiyetiydi. Müzakere ve diyalog gibi 
aydınlanmış idealler ile bunlar yoluyla belirlenmeye açık 
olduğu düşünülen rasyonel karar ve ilkeler, esas itibariyle 
politik olanı gayrı-politik bir çerçeveden, depolitize edilmiş bir 
hukukilikten ele almanın önünü açıyordu. Schmitt için 
modernite ve - onun politik felsefesi olarak düşünülebilecek- 
liberalizm, atomizasyon ve sekülarizasyon yoluyla kaotik bir 
dünyanın yaratımına hizmet etmekteydi. Modernliğin 
patolojisi, bireyciliğin ve depolitize edilmiş bir politikanın 
yükselişe geçmesiyle beraber düşünülmeliydi. Schmitt, 
modern toplumun dinamiğinde sonraki yıllarda politik 
felsefesini kat edecek bir dizi fenomeni yakalamıştı: tekniğin 
ve ekonominin politik olanı hakimiyeti altına almasıyla 
modernite fikri, depolitizasyona yol açtığı kadar 
küreselleşmenin ve liberal evrenselciliğin tortularını 
barındırmaktaydı. Teknik ve ekonomi, bu anlam–da, 
kontrolün yitirildiği kaotik bir durumun hızlandırıcılarıydı.  

Bu hız meselesi, sanıyorum Schmitt’in politik(a) teolojisini 
anlamak için güzel bir imkân sunuyor. Schmitt, moderniteye 
karşı radikal bir tutum benimsemekten uzaktı; daha ziyade 
muhafazakâr diyebileceğimiz türden eleştirel bir tavırla 
yaklaşıyordu. Schmitt’in muhafazakarlığının temelinde yatan 
şey ise, modernitenin hızlı ve ayakları yerden kesen süreci 
ile alakalıydı.1 Toplumsal değişim ve dönüşümün yarattığı 
kaos, tarihsel ve kültürel olanın beşerî hafızadan ve 
tutumdan arındırılmasına sebep olmuştu. Modernite, dünya 
toplumlarını bir ve aynı kimlik içine sokma yolunda ilerleyen 
bir bütünleşme fikrini taşıyordu ve bu fikir Soğuk Savaş 
döneminde ABD tarafından Doğu Bloku'na karşı ‘özgür 
dünya ’sloganıyla zirveye ulaşacaktı. Schmitt, 
muhafazakarlığını, bu anlamda toplumsal-politik bir kimlik, 

                                                   
1  Schmitt’in muhafazakarlığının temelinde modernleşmenin yarattığı 

hız ya da değişim kadar, modernlikle beraber gelen bir temelsizlik 
tehlikesi vardır. Schmitt için modernliğin tehlikeli boyutu, onun politik 
olanı temelinden sarsan hareketinde aranmalıdır. Bu yüzden 
Schmittyen muhafazakarlık, ahlaki bir savunmacılıktan ya da 
özcülüğe dayalı yüceltimden ziyade, politik-hukuki kararcılık 
ekseninde somutlaşır. Bkz. Ojakangas, M. A Philosophy of Concrete 
Life: Carl Schmitt and the Political Thought of Late Modernity, Lau-
sanne: Peter Lang, 2006, 14.  



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

76 

daha doğrusu varoluşun tekilliğinin ayırt edilebilir ölçütünün 
korunması meselesinden türetmekteydi. Bu yüzden o, 
modernitenin kaotik evrenselciliğine karşı topluma ‘biz ’olma 
duygusunu veren içkin varolma dinamiğinin nasıl geliştiğini 
ve modern dünyada tekrar nasıl gerçekleşebileceğini 
araştırmaya yöneldi. İşte politik teoloji, söz konusu buhranlı 
zamanların eleştirel okumasıyla ortaya çıktı. 

Schmitt politika teolojisini kendine has düşünsel bir 
bağlam olarak çözümlemedi. Teolojik problem, daima politik 
olanın uhdesinde ve onunla irtibatlı bir biçimde gelişti. 
Schmitt, modern dünyanın krizini temelde politik bir kriz 
olarak görmekteydi: toplumsal ve kültürel kurumların kolektif 
varoluşu politik düzeyde belirleme ve betimleme imkanının 
yitirildiği modernite, aynı zamanda yerel olanın evrensel olan 
tarafından soğrulduğu, bu nedenle alışılmışın veya kolektif 
hafızanın tümüyle yitirilmeye yüz tuttuğu bir evreye tekabül 
etmekteydi. Schmitt bu sebeple liberal evrenselcilik 
tarafından giderek nötralize edilen ve tekniğe indirgenen 
devlet problemini, onu aşar bir mahiyette ele alma yolunu 
seçti. Hukukun hakimiyeti altındaki tarafsız devlet, 
modernitenin politik ve anlam krizine yanıt verebilecek 
güçten yoksundu; devletin elinden tüm politik silahları 
alınmıştı. Schmitt, devlete yeniden ‘politik ’kimliğini 
kazandıracak şeyin, onu tam da modernitenin 
nötralizasyonuna karşı güçlendirecek bir otorite (auctoritas) 
olduğunu düşünüyordu.  

Politik teoloji, Schmitt’in aradığı otoritenin ta kendisiydi. 
Schmitt, her ne kadar Politik Teoloji I ve Politik Teoloji II’de 
metinlerinde politik teolojinin felsefi ve tarihsel düzeyde nasıl 
ele alınmış olduğu meselesine odaklansa da, aslında politik 
teoloji meselesi onun tüm politik düşüncesinin temelinde yer 
alan kriz meselesiyle yakından bağlantılıdır. Schmitt, 
Almanya’yı da içine alan ama orta vadede Avrupa’nın 
alışılagelmiş düzenini tehdit edebilecek politik krizin, egemen 
irade yoluyla önlenebileceğini düşünüyordu. Toplumu 
kaostan kurtarabilecek olan şey, Schmitt’e göre üstün irade 
sahibi bir egemenin yönettiği devletti. Güven ve düzen, 
modernitenin hızına ve onun evrenselleştirici etkisine karşı 
koyabilmekle mümkün olabilirdi. Bu etkiye karşı koymak için 
ise politik bağımsızlığın hukuki-politik bir üst yetke formunda 



CARL SCHMITT’İN POLİTİK TEOLOJİSİ İÇİN KENAR NOTLARI 

 

77 

temsil edilmesi gerekiyordu. Zira Schmitt için politik kriz, 
yalnızca egemenliğin yetkilerindeki dönüşümle 
sağlanamayacak kadar kompleksti. Egemenliğin esas kriteri, 
onun politik olanın krizine bir çözüm sağlayıp 
sağlayamayacağı hususunda belirginleşiyordu. Egemenliğin, 
“olağanüstü hale karar verme” yetkisi olarak tanımlanması, 
aslında egemenliğin ontolojisine dair kritik bir saptama 
içeriyordu. Schmitt için egemen, olağanüstü hale karar 
vermek suretiyle cari hukuk düzenini korumak maksadıyla 
normları aşmak zorunda olan bir güçtü. Böyle bir güç, on 
dokuzuncu yüzyıldan beri liberalizmin etkisiyle hukuk 
tarafından sınırlandırılmıştı. Kanunların hakim olduğu devlet 
fikri, Schmitt için politik olanın ortadan kaldırılması anlamına 
geliyordu, çünkü ‘hukuk devleti’ prensibi, devleti hukuka 
uymakla yükümlü ve depolitize edilmiş bir organa 
dönüştürüyordu.  

Schmitt için hukuk devleti prensibinin esas tehlikesi, 
devletin çalışma biçimindeki dönüşüm değildir; o, devletin 
ontolojisini tehdit etmektedir. Schmitt için devlet, politik olanın 
somut görünürlüğe büründüğü bir formdur ve daima 
kurumların ve yasaların öncesinde ve ötesinde bir noktaya 
atıfta bulunur. Schmitt, liberalizmin bu kökeni bertaraf etmeye 
çalıştığının farkındadır; devletin politik işlevi ve anlamı, liberal 
hukuk devleti prensibinde hukukun üstünlüğü -ya da 
egemenliği- teziyle ortadan kaldırılmıştır. Liberal politik 
felsefe, devleti, hukuka uygun bir rasyonalite ile desteklemek 
suretiyle, bir makineye indirgemiştir. Kendi mantığına sahip 
bu makine, Schmitt’e göre egemenliğin olduğu kadar politik 
olanın da sonunu getirmiştir. Çünkü böyle bir düzende, politik 
olan sadece hukukun rasyonel ve adalet ölçütlerine 
indirgenmiştir. Oysa politik olanın kökeninde ne rasyonalizm 
vardır ne de adalet. Schmitt, tüm bu değerlerin ve ilkelerin 
birincil ya da kurucu olmadıkları savında ısrarcıdır. Adalet ve 
rasyonalite, üzerinde şeylerin anlamlı kılınabileceği bir düzeni 
varsaymak mecburiyetindedir; düzen ise ancak politik karar 
yoluyla oluşabilir. Dolayısıyla Schmitt, düzeni 
anlamlandıracak ve onun sınırlarını tayin edecek politik 
kararın önceliğini ve üstünlüğünü savunmakla kalmaz, onu 
egemenliğin koşulu olarak ilan eder. Egemen-lik, şu halde, 
hukuku aşan fakat tam da hukuku aşabilmesiyle onu 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

78 

mümkün kılan bir otorite fikrinde vücut buluyordu. 
Hukuku aşan otorite fikri, Schmittyen politik(a) teolojisinin 

kalbidir. Çünkü Schmitt açısından politik teoloji, tek başına bir 
bilgi nesnesi değildir; onun anlamı, dolaylı biçimde egemenlik 
ve onun hukuki-politik varlığıyla irtibatında saklıdır. Schmitt 
için otoritenin asli unsuru, onun yalnızca hukuku aşabilme 
gücünden türemez; otorite, mevcut hukukun anlamlı 
kılınmasına sebep olan tarihsel şartların özgüllüğüne göre 
karar verme gücüne sahip olduğu için otorite anlamına gelir. 
Bu yazıda, Schmittyen otorite fikrinin ‘aşkın içkinlik ’olduğunu 
öne süreceğim.2 Schmittyen otorite fikri, bizi bir taraftan cari 
hukuk rejiminin ötesinde bir aşkın iktidar kavramına götürür; 
ne var ki Schmitt’in egemeni, mevcut hukukun dışına ancak 
somut durumun gerçekliği uyarınca çıkabilmesiyle otorite 
sahibine dönüşür. Başka bir deyişle, Schmitt’in egemeni 
hukukun dışında oluşuyla aşkınlığa, egemenliği tarihsel 
koşulların gerçekliğinde edimselleştirmesi sebebiyle içkinlik 
düzlemine aittir. Bu aşkınlık-içkinlik ikiliği, Schmitt’in 
normların egemenliğine dönük liberal politika felsefesine 
karşı eleştirel duruşunu kavramak için son derece önemlidir. 
Nitekim Schmitt, liberal politika felsefesinin müzakereye 
dayalı bir politika ile politik olanı [rasyonel] normun 
hükmünde ele alan kavrayışını, egemenin üstlenmek 
zorunda olduğu aşkın otorite fikri üzerinden eleştirir. 
Otoritenin aşkınlığı, keyfi bir egemenliği değil, fakat soyut 
normun kapsamakta geçersiz ve etkisiz olacağı tekil tarihsel 
duruma karşı hareket edebilmesi içindir. Başka bir deyişle, 
normun egemenliği, ancak tarihin kesintiye uğratıldığı, yani 
herhangi bir tekil tarihsel durumun artık oluşmayacağı bir 
durumda geçerlidir. Çünkü norm, kendisini aşan ya da 
kendisini geçersiz bırakabilecek bir koşula karşı harekete 

                                                   
2  Aşkın içkinlik, Schmittyen düşüncede politik otoritenin teolojik 

bağlamıyla ilgilidir. Schmitt, politik olanı yerleşik bir düzen (nomos) 
ve bu düzenin somut duruma ilişkin bir karar verme gücü ve 
kapasitesi (kararcılık) ekseninde düşünürken, bu gücü politik olana 
içkinleştirir. Ancak aynı zamanda Schmitt, bu gücün kendisini tarihe 
dayatan ama tarih-dışı bir yerden gelen bağlamına atıfta bulunmak 
suretiyle, bu içkinliği aşkınlık düzleminde kavramanın önünü açar. 
İleriki bölümlerde mitolojinin teolojiye dönüşümünde bu noktaya 
yeniden değinilecektir.  



CARL SCHMITT’İN POLİTİK TEOLOJİSİ İÇİN KENAR NOTLARI 

 

79 

geçemez; çünkü norm, doğası gereği, kusursuz bir düzeni ön 
varsayar. Schmitt’in Hobbes eleştirisi, aslında bununla 
bağlantılıdır: Schmitt, Hobbes’un politika felsefesinde üstün 
otorite ile desteklenmiş egemenin bireylerin sahip olduğu 
temel haklarla koşullandırılmasını, egemeni kendisi olmaktan 
çıkartan bir etki olduğunu savunur.3 Egemenin aşkınlığı, bu 
anlamda, normun üstünde ve ötesinde bir dışsallığa 
dayanmak zorundadır; çünkü ancak yasadan bağımsızlık gibi 
görünen bu konumlanma egemeni yasayla sınırlandırmaktan 
çok yasanın koruyucusuna dönüştürebilir.  

Yasanın koruyucusu olarak otorite fikri, Schmittyen 
politik(a) teolojisinde Tanrı bilgisinin -ve ona imanın- 
epistemolojik değil tarihsel belirlenişinden türeyen bir bağlam 
ihtiva eder. Schmitt, imanın rasyonel bilgisinin Tanrının 
varlığından ziyade Tanrının kendini dünyaya ve zihne açtığı 
tarihi kavramaktan geçtiğini düşünür. Tarih, aşkın bilginin 
kendini dünyada görünür kılması anlamında, Tanrının 
bilinebilirlik düzleminin olanaklılık koşulu olarak kendini 
sunar. Bu yüzden tarihi bilmek demek, Tanrısal bilginin ve 
eylemin kendini dünyaya nasıl açtığını bilmek demektir. 
Meier, Schmittyen politik(a) teolojisinin vahiy ve tarih 
arasında kurduğu ikircikli gibi görünen ama son derece tutarlı 
yapısal birliğinden söz ederken bu noktaya değinir. Meier’e 
göre Schmitt, [teolojik] vahye imanın, ancak tarihsel-politik 
eylemde gerçekleşebileceğini ileri sürer.4 İman, öyleyse, 
dünyayı yadsımak şöyle dursun, tersine dünyayı bilmenin, 
onunla ilişkilenmenin, onun özgüllüğüne karşı hep açık 
olmanın bir yasasıdır. Tanrıyı anlamanın yasası olarak 
dünyada olmanın bilinci, insanın bu ‘olma ’durumunun 
şartlarına karşı kendini hep hazırda tutmasını gerektirir.  

Schmitt’in teolojiyi tarihsel olandan hareketle kavraması, 
onun politik(a) teolojisinin -ve politik olan hakkındaki 
yargılarının- epistemolojik temelini oluşturur. Fakat bu 
epistemolojik temel, politik teoloji formatında yapılandırılmış 

                                                   
3  Carl Schmitt, The Leviathan in the State Theory of Thomas Hobbes: 

Meaning and Failure of a Political Symbol, çev. G. Schwab & E. 
Hilfstein, Chicago: University of Chicago Press, 2008. 

4  H. Meier, The Lesson of Carl Schmitt: Four Chapter on The Distinc-
tion Between Political Theology and Political Philosophy, çev. Mar-
cus Brainerd, Chicago: The University of Chicago Press, 1998, 165. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

80 

egemenliğin aşkın ya da üstün gücünü kavramaya dönük bir 
çaba değildir. Schmitt, egemenliğin aşkınlığını 
tarihselleştirirken, daha doğrusu bu aşkınlığı tarihsel şartın 
özgüllüğüne karşı biçimlendirilmiş tarihsel bir tavır -
Schmittyen bir ifadeyle ‘karar’- olarak kavrarken, aslında 
egemenliğin tekil ve mutlak karakterini değil, onu ortaya 
çıkaran koşulların kolektif varlığı nasıl davranmaya ittiğini 
göstermeye çalışır. Schmitt, bu anlamda, egemenliği soyut, 
normatif, hukuki anlamıyla kavramaktan çok onun tarihsel 
belirlenimine odaklanır. Bu, aynı zamanda, hukuki normun 
tarihsel şartlar karşısında sınanmaya açık olduğunun ileri 
sürülmesi anlamına gelir. Bu yüzdendir ki Schmitt için 
normativite, onun tarihsel koşulla sınanmasıyla mümkün 
olabilir, başka bir deyişle norm, daima istisnai olanın 
sınırında yaşar.  

Normun istisnai olanla irtibatı, normun tek başına hüküm 
sahibi olamayacağının göstergesidir. Norm, başka bir 
deyişle, kendisini aşan ve onu tarihsel koşulun özgünlüğüyle 
irtibatlı kılacak dışsal ve aşkın bir güce ihtiyaç duyar. Bu, 
Schmittyen politik teolojiye göre, normun rasyonel 
egemenliğinin mümkün olmadığının ifadesidir; yani politik 
teoloji, bu rasyonel egemenlik formu tam anlamıyla icra 
edilemez olduğu için vardır. Schmitt’in Hıristiyanlığı 
algılaması da böylesi bir tarihsellik düzleminden çıkar. 
Schmitt’in Hıristiyanlığı tarihsel bir olay olarak kavraması, 
onu politik bağlama dönüştürmesi veya doğrudan politik bir 
şey olarak kavraması anlamına gelir. Nitekim Schmitt, İsa’yı 
‘yasasız peygamber ’olarak algılarken, İsa’nın insani düzen 
alanının için–de kaldığı, böylece dünyayı aşkın fikirlere göre 
yaşamayı veya bu kıstas uyarınca biçimlendirmeyi reddettiği 
sonucuna ulaşır.5 Schmitt’in yorumlarından hareketle, 
İsa’nın, dünyanın içinde olmaklığıyla, Tanrısal dogmayı 
tarihsel şartlara göre yaşayan bir figür olduğunu 
düşünebiliriz. İsa’nın otoritesi Schmitt’e göre tam da 
buradan, onun tarihin içinde kalmak suretiyle tarihi yeniden 
başlatan eylemselliğinden ileri gelir.  

                                                   
5  D. Bates, “Political Theology and the Nazi State: Carl Schmitt’s 

Concept of the Institution”, Modern Intelectual History, 3:3, 2006, 
423. 



CARL SCHMITT’İN POLİTİK TEOLOJİSİ İÇİN KENAR NOTLARI 

 

81 

Bu noktada, Schmitt’in politik(a) teolojisine dair kritik bir 
unsuru atlamamalıyız. Schmitt, İsa örneğinde, bir 
peygamberden çok bir ‘yasa koyucu ’fikrine kapı aralar, ki bu 
da teolojik yasa ile politik yasa arasındaki ayrıma yol açar. 
İsa, Tanrının aşkın yasasını dile getiren, onu yorumlayan 
değildir; tersine, İsa, yasayı kendi sözüyle ve eylemiyle kurar. 
Bu, İsa’nın, zorunlu olarak Yasayla bağlı olmadığı, onun 
tarafından sınırlandırılmadığı anlamına gelir. Ancak Schmitt, 
böylesi bir yasa koyucunun Yasadan mutlak düzeyde muaf 
oluşunun yol açabileceği düşünsel sonuçların farkındadır. Bu 
yüzden Schmitt, İsa örneğinde, yasa koyucunun işlevini 
politika ile teolojiyi eklemleyen bir bağlamda sunma çabasına 
girişir. Yasa koyucu, bir taraftan kurucu eylem yoluyla tarihsel 
akışta yeni bir tarihi oluşturur; ama aynı zamanda o, kurucu 
eyleminde tanrısal vahyi, yani Tanrının dünyayı yaratma 
bilgisini de açığa çıkarır (revelation). Başka bir deyişle, 
kurucu eylem, kendisi sıfırdan yeni bir şey yaratırken, bu 
yaratılan şeyi tanrısal vahiy ile uyumlu kılar. Eylemin 
meşruluğu ya da onu yasaya dönüştüren, eylemin vahyi 
açığa çıkarır tarzda icra edilmesidir. Schmitt, politik(a) 
teolojisini bu yüzden Katekhon figürü üzerinden düşünür.  

 

2. Katekhon 

Schmitt’in Katekhon kavrayışı, onun metinlerinin geneline 
sirayet etmiş politik düşüncesi ile yakın ilişkili olduğundan, 
kavramın çok anlamlılığa tekabül eden boyuta sahip olduğu 
göz ardı edilmemelidir.6 Teolojik bir sözcük olarak katekhon, 
Schmitt–yen politik düşüncede politik, hukuki ve teolojik 
bağlamları ilişkisel düzeyde kat eden bir bağlama sahip 
olmasıyla öne çıkar. Bu, Schmittyen düşüncede katekhon’un 
söz konusu ilişkiselliğin mümkün ve mevcut olduğu tarihsel 
bağlam içerisinde değerlendirilmesini şart koşar. Nitekim 
Schmittyen politik-teoloji eğer vahyin tarihte açıldığı 
düşüncesinden kaynaklanıyorsa, katekhon da zorunlu olarak 
vahiy ve tarih arasındaki özgül uğrakta ele alınmalıdır.  

Funda Günsoy’a göre, Schmitt’in politik teolojisi 

                                                   
6  Kardeş, M. E., “Schmitt’in Katekhon’u Üzerine Birkaç Not”, Felsefe 

Arkivi, sayı:46, 2017: 9-20. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

82 

“eskatolojik değil, apokaliptik” tonlamalar içerir.7 Tarihin 
sonuna ya da öte dünyanın başlangıç anına ilişkin teolojik 
vaadin yer aldığı eskatolojik anlatıdan ziyade, Schmitt 
meseleye apokaliptik bir bağlam üzerinden yaklaşır. 
Apokalipsin bir tür kıyamet senaryosu olduğunu düşünersek, 
Schmitt’in bu sözcükle ne kastettiğini anlayamayız. Fakat 
Günsoy, yerinde bir müdahaleyle Schmitt’in sözcüğü Grekçe 
anlamıyla (örtüsünü açma, vahiy) ele aldığı konusunda bizi 
uyarır.8 Böylece Schmitt, vahyedilmiş sonun tarihin sonu 
şeklinde düşünülmek zorunluluğu taşımadığı fikrine ulaşır. 
Son, başka bir deyişle, kıyamet senaryosuna 
indirgenemeyecekse, bu, son fikrinin tarihin içinde yer aldığı 
anlamına gelir. Schmitt, bir kez daha, teolojik olanı politik-
tarihsel olanın içine yerleştirir.  

Vahyedilmiş olan mutlak son değildir. Tarihin akışa 
devamı içerisinde kendine yer bulan, daha doğrusu tarihe 
içkinleşen bir son fikri vardır. Schmitt, vahyedilmiş olanın 
tarihe son vermeyen bir son fikri aracılığıyla 
anlaşılabileceğini söyler. Bu, İsa’nın yeniden zuhur edişinin 
(parousia) kıyamet ya da mutlak son ile bağlantılı olmak 
zorunda olmadığı anlamına gelir. Mesiyanizm, İsa’nın gelişini 
bu dünyaya ve tarihe ait bir şey olarak görmez; tersine 
gelişiyle beraber İsa tarihe son verir. Schmitt, böylesi bir 
anlayışın dünyayı ve dünyada-olmayı yadsımak anlamına 
geldiğinin farkındadır -hatta Schmitt’in bu düşüncesi, 
Hıristiyanlığın insanı miskinleştirdiğini iddia eden 
Machiavelli'yi hatırlatır. Buna karşın teolojinin politik misyonu, 
vahyi ifşa edildiği tarihin için–de(n) okumak ve anlamaktır. 
Schmitt, İsa’nın gelişi üzerine teolojik vaadi, tarihe son 
vermeyen bir geliş olarak okumanın peşindedir. Hem bu 
dünyaya ait olmayan bir dışsallığın izlerini taşıyan ama vahyi 
tam da bu dünyada olmaklık aracılığıyla açımlayan bir geliştir 
bu.  

Schmitt, bu okumayı, İsa’nın gelişi üzerinden değil, bu 
gelişi olanaklı ve gerekli hale getiren Deccal’in (Anti-Christ) 
zuhur edişi üzerinden yapar. Schmitt, Deccal figürünün 

                                                   
7  F. Günsoy, Felsefe ile Teolojinin Kavşağında: Schmitt ve Strauss’ta 

‘Politik Olan”, İstanbul: Paradigma Yayınları, 2010, 306. 
8  Günsoy, Schmitt ve Strauss'ta 'Politik Olan’, 307 



CARL SCHMITT’İN POLİTİK TEOLOJİSİ İÇİN KENAR NOTLARI 

 

83 

Hıristiyanlık içinde taşıdığı belirsizlik anlamına gönderme 
yapar. Deccal, kişiliksiz yani herhangi bir şeyin varlığında 
zuhur edebilecek belirsizliktir. Schmitt, Deccal’in belirsizlikle 
özdeşleşmiş varlığını, Hıristiyanların tarihsel misyonu olarak 
belirler. Buna göre Hıristiyan, Deccal’in belirsiz ve bu 
nedenle her an her şekle bürünebilecek belirsizliği karşısında 
tarihi doğru ve eksiksiz okumak zorundadır. Deccal, 
Schmitt’in okumasında, tarihin içinde karar vermeyi zorunlu 
kılan bir kriz durumudur. Bunun sebebi, Deccal ile 
mücadelenin verili hukuk ve moral ilkeler aracılığıyla 
yapılamayacak olmasıdır. Deccal, bu anlamda, verili normatif 
düzenin sınır göstereni olarak anlaşılmalıdır; onun gelişi aynı 
zamanda verili olanın aşıldığı istisnai durumun varlığını 
gösterir. Bu yüzden Deccal’e karşı koyma fikri, verili olanın 
içinden çıkarsanamaz. Bu teolojik kavrayış, tahmin edileceği 
üzere, hukuki-politik düzlemde olağanüstü hale karar veren 
egemen figüründe açığa çıkar.  

Schmitt açısından egemenlik sorunu olağanüstü hale 
karar verme yetkisiyle sınırlı değildir. Mesele, bu hukuki-
politik yetkinin kaynağıyla ilgilidir. Schmitt, egemenliğin 
meşruluğunu salt hukuki perspektife indirgenemez bir politik 
bağlam üzerinden okumaya çalışır. Bunun sebebi, 
Schmitt’in, hukuki düzeni kuran ya da onu mümkün kılan 
yapıyı hukuku önceler tarzda formüle etmeye çalışmasıdır. 
Hukuk ve politika arasındaki liberal varsayımı aşmaya 
çalışan Schmitt, bu nedenle hukuki düzenin kaynağına 
teolojik bir bağlam yerleştirmeyi dener. Bu teolojik bağlamın 
aynı zamanda neden mitolojik bir anlam ihtiva etmek zorunda 
olduğunu bir sonraki bölümde tartışacağım. Fakat şimdi, 
Schmitt açısından teolojik bağlamdan kaynaklanan hukuki-
politik güç olarak egemenin kim/ne olduğu meselesine 
dönmemiz gerekiyor. Burada yeniden Deccal ve onun 
belirsizliği problemini hatırla[t]makta fayda var. Deccal, 
belirsizliğiyle, yani kim ya da ne ve/veya ne şekilde ya da 
hangi zaman geleceği belli olmayan, tam da bu sebeple her 
an her şey olabilecek bir müphemliktir. Deccal’in varlığının 
bu mutlak müphemliği, onunla mücadele edebilmek için 
kutsal kelama iman etmenin ötesinde bir sorumluluk 
gerektirir, ki bu sorumluluk Schmitt’e göre tarihi yorumlama 
sorumluluğudur. Deccal, bir defa, İsa’nın gelişinden önce 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

84 

gelecek olan, dolayısıyla da dünyevi zamanın içinde[n] 
belirecek olandır. Bu, Deccal’i dünyasal zamanın içinde 
kavrama zorunluluğunu beraberinde getirir. Deccal’in tarihe 
bağlı oluşu -çünkü o tarihin içinde[n] gelir- Deccal’in 
varlığının da ancak tarihsel olaylar vasıtasıyla anlaşılabilir 
olduğunu gösterir. Deccal’in tarihsel oluşu, teolojinin de 
ancak tarihin içinde, onunla bağlantılı olarak kavranabilir 
olduğunun işaretidir.  

Teolojinin tarihsel olanla bağlantılı bir biçimde anlaşılabilir 
olması, yalnızca kıyamet imgesi olarak Deccal’in değil, fakat 
onunla mücadele edecek gücün de -yani katekhon’un- 
benzer bir tarihsellikle anlaşılmasını gerektirir. Katekhon, 
Pavlus’un Selaniklilere İkinci Mektup’ta sözü edilen, İsa’nın 
gelişinden evvel dünyada belirecek olan ama kim ya da ne 
olduğu tam olarak belli olmayan Deccal’in ortaya çıkmasını 
geciktirecek olan güçtür. Meier, haklı biçimde, Schmitt’in 
katekhon düşüncesinin temelinde yer alan tarihselliğin, 
Deccal’i geciktirme misyonuyla hareket etmesindeki 
maksadın aslında tarihe bir devamlılık getirme azmi 
olduğunu söyler. Deccal’in gelişini geciktirmek, Deccal’le 
beraber zuhur edecek tarihsel son’un gelişini önlemek 
anlamına gelir. Bu yüzden katekhon, Deccal’in gelişini 
ertelerken aslında İsa’nın da gelişini erteler. Bir yandan 
Deccal’in, diğer yandan İsa’nın gelişini erteleyen katekhon, 
dünyasal zamanı da akışa devam eden bir tarih ile tarihin 
sona erme zamanı olarak kıyamet arasında bir aralık haline 
dönüştürür.9 

Kıyametin henüz gerçekleşmemiş olması, tarihin 
devamlılığı için birincil koşuldur ve katekhon işte bu aralıkta 
hareket eder. Katekhon, teolojik bir anlam ihtiva etmekle 
beraber, tarihsel misyonla yüklüdür -ya da katekhon anlamını 
ve vasfını ancak tarihsel olanın içinde türetir. Schmitt, teoloji 
ile tarihsel olanı birleştirirken, esas itibariyle, katekhon ve 
Deccal’in belirsizliği problemini ortadan kaldırma amacı 
güder. Nitekim ne katekhon ne Deccal, tarihsel olanın içinde 
oldukları bilinse de, kim ya da ne oldukları tam anlamıyla 

                                                   
9  M. Ojakangas, “Carl Schmitt’s Real Enemy: The Citizen of the Non-

exclusive Democratic Community?”, The European Legacy, 8:4, 
2003, 417. 



CARL SCHMITT’İN POLİTİK TEOLOJİSİ İÇİN KENAR NOTLARI 

 

85 

kestirilemezdir. Bu yüzden Schmitt, katekhon’un teolojik 
misyonunu somut olanın içineçekmek ister. Katekhon’un 
tarihsel misyonunu temsil edecek şey, somut hukuki-politik 
yetki olarak egemendir. Egemenin olağanüstü hale karar 
verme yetkisi, onun bir katekhon formuna bürüne–bilmesinin 
karşılığıdır. Egemenin olağanüstü hale karar vermesinin 
sebebi, onun mevcut durumun cari hukuk rejimiyle 
sürdürülemez olduğunu görmesidir. Bu mevcudiyet, yani 
olağanüstü hal, Deccal’in zuhur etmekte olduğuna ilişkin bir 
karar örneğidir. Egemen, bu karar yoluyla, cari hukuk rejimini 
-ve dolayısıyla tarihi- tehdit eden kıyamet imgesini görünebilir 
ve dolayısıyla mücadele edilebilir kılmış olur.  

Katekhon’un teolojik anlamı tarihselleştirilebilir kılma gücü, 
Schmitt’in politik(a) teolojisi ve politik düşüncesi açısından 
önemli ipuçları barındırır. Ne var ki katekhon, Schmittyen 
düşünceye zor sorular sormanın da önünü açar. Bir kere, 
katekhon’un teolojiye tarihsel olanın içinde anlam vermesi, 
teolojinin kaynağındaki tanrısal egemenliğin dünyaya ve tarihe 
içkin hale getirilmesinin önünü açmaz mı? Bu, teolojiyi zorunlu 
olarak tarihsel olanın içindeki hareketiyle tarihin devamından 
sorumlu olan politik gücün uhdesine almak demek değil midir? 
Eğer öyleyse, halen bir politik teolojiden söz etmek olanaklı 
mıdır? Schmitt, sanıyorum bu soruya, vahyin tarihsel olanın 
içinde açımlandığı görüşüyle yanıt verecektir. Onun 
düşüncesinde vahiy, yani tanrının kelamı, kendini tarihsel 
olanda görünür kıldığı kadar aynı zamanda onun dolayımıyla 
anlaşılabilir kılar. Başka bir deyişle, vahiy, içinde bulunulan 
tarihsel şartlardan hareketle yorumlanmalıdır. Bu açıdan 
Schmitt, vahiy ve tarih arasında -belki istemsizce- paradoksal 
bir ilişkiye kapı aralamış olur. Eğer vahiy tarihsel olanın 
içinde[n] anlamlanmaya açıksa, bu, vahyin zorunlu olarak 
yorumlamaya müsait, hatta ona koşullu olduğunu gösterir. 
Oysa vahiy, doğası gereği, dünyasal zamanı ve onun içinde 
kendine varlık alanı bulan yorumu aşar. Ama vahiy, tarihsel 
olanın içinde görünürlüğe açılmasıyla, onu anlamlı kılan 
yoruma bağlı hale getirilmiş olur. Ben, Schmitt’in bu sorunun 
üstesinden gelmek için teoloji ile politika arasındaki ilişkiyi 
başka bir düzlemde yeniden kurduğunu iddia ediyorum. Bu 
düzlem, teoloji ile politikanın, ya da vahiy ve tarihin başka bir 
şekilde yeniden ilişkilendirildiği mitoloji düzlemidir. Schmitt 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

86 

Dünyanın Nomosu’nda politik(a) teolojisini bu düzlemden 
hareketle yeniden okumaya girişir.   

 

3. Mitoloji ya da Teolojiyi Politize Etmek 

Schmitt’in vahiy ile tarih arasında kurduğu ilişki, teolojik 
olanla tarihsel olanın -başka bir deyişle, [beşeri] dünyanın 
eylem yoluyla üretiminin- iç içe geçişini olanaklı kılan bir 
bağlamın ortaya çıkarılmasına yöneliktir ve bu nedenle 
özünde politik bir anlam taşır. Schmitt, tarihsel bir gerçeklik 
olarak krizin somutluğundan hareketle çözümlediği 
egemenlik sorununu, aslında oldukça pragmatik bir kaygıdan 
hareketle tanımlar ve meşruiyet sorunu bu pragmatizmin 
sadece bir aparatı olarak düşünülür. Schmitt için meşruiyetin 
kaynağı norm ya da hukuk düzeni olamaz; esas meşruiyet, 
normu kuran veya onu yaşatabilir olan irade ya da karardır. 
Bu nedenle Schmitt’in düşüncesi, geniş açıdan bakıldığında, 
eylem ile eyleme olanaklılık veren ontolojik zemini arasında 
hep gel-git yaşar. Gerçekten de Schmitt’in yazılarında esas 
temelin eylem (irade) mi yoksa ona olanaklılık veren bir 
zemin mi olduğu tartışmalıdır.  

Böyle bir ikirciklik yine de bir çelişki olarak algılanmamalı. 
Schmitt’in eylem ile zemin arasında daima ikirciklik yaratarak 
konuşmasının nedeni, bu ikisi arasında bir öncelik sırasının 
yapılamayacağı tezine dayalıdır. Bu tez basite alınmamalı: 
Schmitt, iradeye yaptığı vurguyla bize modern devletin 
tohumlarını atan Machiavelli’yi hatırlatsa da, devleti kurumsal 
egemenlik yetkisiyle birleştirmenin zorunluluğunu varsayan 
Bodin ve Hobbes’u izler. Bu farklılık önemli; çünkü Schmitt 
açısından politika, özü ve ereği olarak, iktidara dayansa da, 
mesele daima bu iktidarı olanaklı, temellendirilebilir ve en 
önemlisi onu bir ‘halk ’varlığı etrafında düşünülebilir kılan 
şeyi bulma, onu iktidarla ilişkilendirebilme sorunudur. Bu 
yüzden Schmitt, norm ile eylem arasında radikal bir tercih 
yapmaktan ziyade, bu ikisinin birbirini dışlamaktan ziyade 
birinin diğerini zorunlu olarak içerdiği durumlara odaklanır. 
Eğer politikanın nihai temeli tarihsel olanın içinden 
çıkartılıyorsa, o zaman politik olan zorunlu olarak tarihsel 
koşullara uygun eylemi bulmanın yanı sıra hangi eylemin 
aynı zamanda düzen kurucu eylem olarak 



CARL SCHMITT’İN POLİTİK TEOLOJİSİ İÇİN KENAR NOTLARI 

 

87 

adlandırılabileceğinin belirlenmesi problemine dayanmak 
zorundadır. Ama eylem, tarihsel olana karşı yeni bir tarihin 
kuruculuğunu iddia ve ilan ediyorsa, bu eylemin düzen 
problemiyle ilişkilendirilmesinin zorunluluğu nereden 
türetilecektir? Başka bir deyişle, Schmitt, kurucu eylemin 
normdan özerk gücünden kaynaklanan potansiyel risklerinin 
farkında olarak, kurucu eylemin halihazırda belirlenmiş bir 
varoluşsal bağlam içinde tutarlı ve hatta meşru kılınması 
gerektiğini düşünür.  

Şimdi, burada, Schmitt’in belki de en tartışma yaratan eseri 
olan Dünyanın Nomosu adlı metnine kısaca dönmek 
istiyorum. Schmitt, bu eserde, biri ontolojik-antropolojik, diğeri 
tarihsel-hukuksal olmak üzere iki eksenden hareket eder. 
Amacı, mevcut uluslararası düzenin, yani farklı politik yapılar 
arasındaki düzenin kaynağında yer alan ve düzene’politik ’

sıfatınıveren içkin yasayı araştırmaktır. Bu nedenle Schmitt, 
Dünyanın Nomos’unu, yani ona düzen vasfı veren yasayı, 
kendisi bir norm olarak düşünülebilecek olan antropolojik 
ilkeden hareketle kavramaya girişir. Bu, az önce sözünü 
ettiğim eylem ile ontolojik zemin arasındaki tutarsız gibi 
görünen bağı temellendirmek içindir. Schmitt, bu 
temellendirmeyi, politik[a] teolojisi aracılığı ile kavrar: amacı, 
egemenliğin aşkın doğasını değil, fakat onun antropolojik 
kaynağını araştırmaktır. Schmitt için merkezi soru[n], devlet ile 
insan arasındaki egemenlik ilişkisini Tanrı ile insan arasındaki 
itaat ilişkisine dönüştürmekten ziyade, bu ikisini bir arada 
düşünmeyi olanaklı kılan benzerliği bulmaktır.  

Schmitt’in düşünceleri, bilindiği üzere, bir krize karşı 
verilen yanıtlardan ibarettir ve bu nedenle onun politik 
düşüncesi, pragmatik veya tarihsel diyebileceğimiz türden 
sınırlı durumlar ve onların tekil gerçeklikleri ile ilişkilidir. 
Weimar döneminin belirgin problemi olan karar ve meşruluk 
sorunları, Schmitt’i, egemenin kararcılığına meşruiyet veren 
ilkeyi bulmaya sevk etmiştir. Meier, bu kriz döneminde 
Schmitt’in, Tanrı’nın ne olduğunu soran rasyonalist felsefeye 
karşı cephe almaya niyetlendiğini söylerken haklıdır.10 
Gerçekten de Schmitt açısından mesele, krizin aşılması için 
felsefenin ötesine ve öncesine gitmeyi gerektirir. Teolojik 

                                                   
10 Meier, The Lesson of Carl Schmitt, 70 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

88 

olana dönüşün nedeni de kanımca budur: teoloji, basitçe, 
Tanrının ne olduğu üzerine bir araştırmadan ziyade, 
Tanrı’nın dünyayı yaratma ve yönetme bilgisini içeren dolaylı 
bir politik bilgi ihtiva etmesinden ötürü anlamlıdır. Tarih, 
Tanrı’nın dünyayı nasıl yaratmış olduğunun bilgisi olarak, 
aynı zamanda Tanrısal hakikatin kendini ifşa etmesidir. Bu 
yüzden Schmitt için dünyanın nomos’u, oldukça seküler bir 
anlama tekabül ediyor gibi görünmesine karşın, teolojik 
imalar taşır. Bu teolojik ima, dünyanın yasası ile onun 
varolma nedeni, yani ontolojik hakikati arasında kurulan 
ilişkide somutlaşır. Schmitt için Tanrı’nın dünyayı yaratma 
kudreti, sadece onun iradesi veya egemenliği nezdinde 
anlaşılmamalıdır; bu irade, salt Tanrı’ya ait güç (mighty) 
olmanın ötesinde, dünyanın yaratılmasına dair bilgiyi 
içermesinden dolayı, bir varoluş yasası olarak 
düşünülmelidir. Başka bir deyişle, Tanrı’ya iman etmek, 
Tanrı’nın yarattığı dünyada bu yaratım eylemine uygun 
biçimde var olmayı gerektirir. Henüz 1931 yılında devletin ve 
hukukun nihai öneminin ne modern ne de başka bir felsefi 
yönelim tarafından değil, fakat ancak teoloji ve iman 
aracılığıyla gerekçelendirilebileceğini söylerken bu noktaya 
değinir.11 Bu, politik teolojinin aynı zamanda [politik] 
rasyonalizmin yetersizliğine karşı bir yanıt olduğunu anlamak 
için önemlidir.  

Schmitt, tam bu noktadan hareketle, politik olanı salt 
kararcılık eksenine indirgemekten kurtulmuş olur. Teolojik 
olan, politik olanla ilişkilendiği ölçüde -ve bunu antropolojik 
bir gerekçelendirmeyle güçlendirdiği sürece- karar ve yasa 
arasındaki bağ muhafaza edilmiş olur. Schmitt, aslında, 
kararcılığın salt iradi olarak yasayı aşma potansiyelindeki 
tekinsiz ve hatta paradoksal bileşenin farkında olduğu için, 
karacılığı teolojik-antropolojik bir ilkeden hareketle 
kavramaya girişir ve Dünyanın Nomosu bu sebeple 
yazılmıştır. Metnin en bilinen argümanını burada hatırlatmayı 
uygun görüyorum: Schmitt, tarihsel olanın kendini dayatma 
tarzına karşı yasanın oluşabilmesi için gereken şeyin, 

                                                   
11 K. Tanner, “Protestant Revolt Against Modernity”, The Weimar Mo-

ment: Liberalism, Political Theology, and Law, L. V. Kaplan & R. Ko-
shar (der), New York: Lexington, 2012, 11. 



CARL SCHMITT’İN POLİTİK TEOLOJİSİ İÇİN KENAR NOTLARI 

 

89 

fethedilmiş toprağı [önce] bölüştürmek, sonra da onu üretime 
açmak olduğunu söyler.12 Bu ne demektir? Toprağı 
fethetmek, onu ele geçirmenin olduğu kadar üzerinde düzen 
kurmanın önünü açar. Hukukun saf şiddetle ilişkisi değildir 
burada zikredilen; fakat düzenin daima kendini önceleyen bir 
edime bağlı olduğu hatırlatılır. Nomos, öyleyse, hukuki 
düzenin daima kendisinden önceye dayandırılmasıdır ama 
bu yer/zaman, tüm anlamını be–lirsizliğinden alır. Başka bir 
deyişle, Schmitt, politik olanın edimselleştirildiği tarihselliği 
esasen tarih-dışı bir yerde konumlandırır. Dünyanın/tarihin 
var olma tarzı ya da yasası, işte bu belirsiz tarihsel-olmayan 
ama tarihin kurucu ya da belirleyici etkisi olan ilkeye bağlıdır. 
Tarihin içinde gelişen ve tarihsel olana karşı tarihte mevcut 
olmaya dirençli [politik] eylem, öyleyse, iradenin 
özerkliğinden aldığı gücü daima tarihin öncesinde bu tarih-
kurucu yasaya atıfla icra etmek zorundadır.  

Krizin belirleyiciliği, onun karar almaya zorlayan 
gerçekliğinden ileri gelir. Schmitt, kriz ve norm arasındaki 
tarihsel-politik gerilimin farkında olarak, normun yetersizliğine 
karşı tarihsel-politik eylemin kurucu vasfını önceler. Anayasa 
Öğretisi’nde, anayasa yapma yetkisine ve hakkına sahip 
halkın bu gücünün tüm yasaların üstünde olduğunu 
söylerken, yasaya anlamını veren düzenin kendini tarih 
sahnesine çıkarma girişiminin normu önceleyen yapısına 
atıfta bulunur.13 Bu tartışma anlamlıdır, zira Schmitt 
açısından mesele basitçe egemen karara öncelik veya 
üstünlük atfetmekten öte, bu kararın meşruluğunun neden 
hukuki prosedür içinden çıkarsanamayacağını anlamaktır. 
Normun meşruluğu düzenin içindeki rasyonaliteyle sınırlıdır, 
ancak kriz, tarihin kendini düzene dayatması olarak, normun 
ve onu kapsayan hukukun aşıldığı tarihsel sekanstır. Schmitt, 
bu sekansta hukuki normun kendini aşan krize karşı yanıt 
veremez halde olduğunun bilincindedir; öyleyse mesele, 
hukuku yeniden olanaklı kılacak ama hukukilik sarmalından 
özerk kurucu eylemin zincirlerinden kurtulmasını sağlamaktır.  

                                                   
12 C. Schmitt, The Nomos of the Earth in the International Law of the Jus 

Publicum Europaeum, çev. G. L. Ulmen, New York: Telos Press, 

2006, 69. 
13 C. Schmitt, Constitutional Theory, çev. J. Seitzer, Durham: Duke 

University Press, 2008. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

90 

Schmitt, tarihsel eylemin kurucu yapısını mitolojik bir 
yaklaşımla sunar. Kara ve Deniz’de, düzensizliğin sembolü 
olarak denizin karşısına yasanın ve düzenin olanaklı mekanı 
olarak kara çıkartılır.14 Kara ile deniz arasındaki ontolojik 
fark, yasanın olanaklılığı üzerinden türetilir. Schmitt’in kara 
mekanını öncele–mesinin sebebi, onun sadece yasaya 
olanaklılık vermesi değil, fakat insan varoluşu için gerekli 
imkanı sağlamasıdır. Böylece kara, yasa (düzen) ile insani 
varoluşu birleştiren, bu ikisini birbiriyle uyumlu kılan bir 
mekana dönüşür. Yasanın, düzenin, kısaca politik olanın 
insani varoluşla bütünleştirilmesi, politik kararın aynı 
zamanda bu varoluş ile ilişkilendirilmesi anlamına gelir ki 
Schmittyen düşünceden politik olanı kader kılan şey tam da 
budur. Schmitt bu yüzden politik olanı teolojik olanla beraber 
düşünür; çünkü teoloji, politik olanı rasyonaliteye 
indirgemeye çalışan liberalizme karşı onun mitsel bağlamını, 
misal karanın denizden farklılaşmışlığını, muhafaza 
edebilecek panzehirdir. Aynı zamanda teoloji, katekhon’u 
politik düzeyde teorize ede–bilmenin önünü açması 
nedeniyle hukuk devleti fikrinden daha gerçekçidir. Çünkü 
politik olanı belirleyen şey son kertede bir egemenlik 
meselesiyse, yani krize karşı yanıt vermek için karar alma 
gücü ve yetkisiyse, o zaman görülecektir ki karar ve norm 
farklı dünyalara aittir ve egemenliğin asli işlevi, Agamben’in 
nomos’a atıfla söylediği gibi, bu farklı ya da karşıt unsurları 
ilişkilendirebilme kudretinde saklıdır.15 Egemenin olağanüstü 
hale karar verme yetkisi, Deccal’in belirme ihtimallerine ve 
biçimlerine karşı devleti bir katekhon'a dönüştürme gücüdür 
ve buna meşruiyet sağlayan şey, mitoloji ile teolojinin politik 
olanın içinde bir araya getirilmesidir.  

 
 

Kaynakça 
Agamben, G. Kutsal İnsan: Egemen İktidar ve Çıplak Hayat, 

çev. İ. Türkmen, İstanbul: Ayrıntı, 2020. 
Bates, D. “Political Theology and the Nazi State: Carl Schmitt’s 

Concept of the Institution”, Modern Intellectual History, 3:3, 

                                                   
14 C. Schmitt, Kara ve Deniz, çev. G. Yıldız, İstanbul: VBKY, (2018) 
15 G. Agamben, Kutsal İnsan: Egemen İktidar ve Çıplak Hayat, çev. İ. 

Türkmen, İstanbul: Ayrıntı, (2020): 46 



CARL SCHMITT’İN POLİTİK TEOLOJİSİ İÇİN KENAR NOTLARI 

 

91 

2006, 415-442. 
Günsoy, F. Felsefe ile Teolojinin Kavşağında: Schmitt ve 

Strauss’ta ‘Politik Olan”, İstanbul: Paradigma Yayınları, 

2010. 
Kardeş, M. E. (2017). “Schmitt’in Katekhon’u Üzerine Birkaç 

Not”, Felsefe Arkivi, sayı:46, 2017: 9-20. 
Meier, H. The Lesson of Carl Schmitt: Four Chapter on The 

Distinction Between Political Theology and Political 
Philosophy, çev. Marcus Brainerd, Chicago: The University 
of Chicago Press, 1998. 

Ojakangas, M. “Carl Schmitt’s Real Enemy: The Citizen of the 
Nonexclusive Democratic Community?”, The European 
Legacy, 8: 4, 2003, 411-424. 

Ojakangas, M. A Philosophy of Concrete Life: Carl Schmitt and 
the Political Thought of Late Modernity, Lausanne: Peter 
Lang, 2006. 

Schmitt, C. Constitutional Theory, çev. J. Seitzer, Durham: Duke 
University Press, 2008. 

Schmitt, C. Kara ve Deniz, çev. G. Yıldız, İstanbul: VBKY, 2018. 
Schmitt, C. The Leviathan in the State Theory of Thomas 

Hobbes: Meaning and Failure of a Political Symbol, çev. G. 
Schwab & E. Hilfstein, Chicago: University of Chicago Press, 
2008. 

Schmitt, C. The Nomos of the Earth in the International Law of 
the Jus Publicum Europaeum, çev. G. L. Ulmen, New York: 
Telos Press, 2006. 

Tanner, K. “Protestant Revolt against Modernity”, The Weimar 
Moment: Liberalism, Political Theology, and Law, L. V. 
Kaplan & R. Koshar (der.), New York: Lexington, 2012, 3-17. 

 
 





 

 
 
 
 
 

KISIM II: 
ÖTEKİ YANITLAR 

 
 
 





 

 

J 

I. BÖLÜM: 
Claude Lefort: 

Modern Demokrasilerde Politik 
Teolojinin Mümkünlüğü 

 
 
 
 
 

Eylem YOLSAL-MURTEZA 

Eğer kitabın başlığı olan “Politik teolojiler mümkün müdür?” 
sorusunu Claude Lefort’a, 2010 yılında vefat etmemiş olsaydı 
ve sorsaydık, büyük bir ihtimalle totalitarizmlerde mümkün 
olmadığını fakat modern demokrasiler özelinde bunun 
mümkünlüğünün en azından tartışılabilir olabileceğini söylerdi. 
Lefort’un bu düşüncesi onun metodolojisiyle yakından ilgilidir. 
Zira Lefort, felsefesini neredeyse bütünüyle politik olanın (le 
politique) işaretlerinin izini sürmek üzerine kurmuştur. Amacı 
da klasik formlarından farklı olarak demokrasi ve totalitarizmi 
tanımlamak ve bu iki politik form arasındaki sıkı bağları 
çözümlemek olmuştu. Lefort’a göre politik olanı kavramak 
çoğu zaman göz ardı edilen ya da bilinçli olarak inkar edilen 
işaretlerin peşine düşmeyi gerektirir. O, okumalarını ister 
klasiklerden modernlere uzanan politik felsefe metinleri ister 

                                                   
  Bu çalışma, 2022 yılında Prof. Dr. Aliye Kovanlıkaya 

danışmanlığında Galatasaray Üniversitesi Felsefe Anabilim Dalı’nda 
savunmuş olduğum “Le rapport des droits de l’homme au politique: 
Lefort et Rancière” başlıklı tezimin II. Bölümü temel alınarak 
hazırlanmıştır. 

 Kırklareli Üniversitesi, Felsefe Bölümü, Dr. Öğr. Üyesi,  
eyolsal@yahoo.com 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

96 

edebiyat eserleri olsun yazının hareketlerini izleyen salt 
entelektüel bir soyutlama olarak yürütmez, aksine bu 
hareketler aracılığıyla politik olanı imtihana tabi tutar.  
İşaretlerin göründüğü her yerde politik varoluş tarzımızın daha 
önce bilinmeyen ya da fark edilmeyen bir biçimde 
deneyimlendiğini ortaya çıkarır.1 Bu deneyimlerde politik teoloji 
söz konusu olduğunda Lefort, politik olanın teolojik 
göndermelere kapalı ama sembolik işaretlerine açık bir alan 
olarak düşünmenin mümkün olduğunu öne sürer.  

Ancak Lefort, bu açıklığı savunmasına rağmen, siyaset 
bilimi ve sosyolojinin metodolojik niyetleri yüzünden politik 
olanın işaretlerinin çoğu kez gözden kaçırıldığını fakat bunun 
telafisinin de bu işaretlerin ancak politik felsefeyle kurulan 
bağın tekrar tesis edilmesiyle açığa çıkabileceğini ifade eder.2 
Özellikle Lefort düşüncesinin merkezinde yer alan politik 
olanın politikadan ayrılması hususunu bu bağın önemine 
dayandırır. Bu çerçevede 19. yüzyılda politik toplumların 
dönüşümünün hesabının Eski ve Yeni’nin dinsel anlamlarının 
incelenmesiyle yapılabileceği kanaatinin, dönemin felsefe, 
tarih, roman ve şiir yazınındaki tanıklıklarında güçlü bir şekilde 
bulunabileceğini söyler. Bu yeni dünyanın görece politik 
teolojik açıklamaları her ne kadar Fransız Devrimi’yle beraber 
geniş kapsamlı bir tartışmaya doğru evrilse de, Lefort sanki 
19.yüzyılda yaşanan dönüşümlerin politik dünyada radikal bir 
kopuş yarattığına dair bir yanılgıya düşüldüğünü belirtir. Oysa, 
der Lefort, demokratik devrimin bir dinsel hakikatinden söz 
edilecekse, bunun izlerini ve aslında her şeyi çok daha erken 
bir dönemde 16.yy’da özellikle Eski Rejim’de (Ancien Régime) 
aramak gerekir.3 “Gerçekten de —unutmamak gerekir ki— 
aynı dönemde (izleri 16. yüzyıla kadar sürülebilecek, Fransız 
Devrimi sırasında belirginleşen) devleti bağımsız bir varlık 

                                                   
1  Claude Lefort, “Avant-propos”, Essais sur le politique XIXᵉ-XXᵉ 

siècles içinde (Paris: Éditions du Seuil, 1986), p.7-8.; Claude Lefort, 
“Préface”, Écrire à l’épreuve du politique içinde (Calmann-Lévy, 

1992), 9. 
2  Claude Lefort, “La question de la démocratie”, Essais sur le politique 

XIXᵉ-XXᵉ siècles içinde (Paris: Éditions du Seuil, 1986), 17. 
3  Claude Lefort, “Permanence du Théologico-politique?”, Essais sur le 

politique XIXᵉ-XXᵉ siècles içinde (Paris: Éditions du Seuil, 1986), 

275. 



CLAUDE LEFORT: POLİTİK TEOLOJİNİN MÜMKÜNLÜĞÜ 

 

97 

olarak kavrama, politikayı kendine özgü (sui generis) bir 
gerçeklik haline getirme ve dini özel inanç alanına sürme 
eğilimine yani yeni bir zihniyetin, yeni bir eğilimin ortaya 
çıktığını görürüz.”4 

 

Politik İktidarın Politik Teolojik Kökeni 

Lefort modern demokrasi ve totalitarizmin kaynaklarını 
monarşik öğeler ile açıklığa kavuştururken özellikle politik 
teoloji tartışmaları konusunda Ernst Kantorowicz’in Kralın İki 
Bedeni5 (The King’s Two Bodies, 1957) adlı çalışmasından 
yoğun bir şekilde faydalanır.  “Eski Rejim toplumu, birliğini ve 
kimliğini bir beden olarak temsil ediyordu -bu beden kralın 
bedeniyle şekilleniyor ya da daha doğrusu onunla 
özdeşleşiyor, ona başıymış gibi bağlanıyordu. […]Kralın 
bedeni imgesinin hem ölümlü hem ölümsüz, hem bireysel 
hem kolektif çift beden (corps double) tasavvuru ise 
başlangıçta İsa’nın bedenine ilişkin imgeye dayandırılmıştı.”6 
Lefort bu çercevede, monarşiyi kral aracılığıyla İsa’nın mistik 
bedeninin sekülerleştirilmesi olarak yorumlar. Burada söz 
konusu olan çifte beden hem kralın doğal bedeninin 
monarşinin birliğinin dünyevi simgesi iken, kutsal bedeni ise 
İsa’nın bedeni üzerinden Tanrı’nın imgesini temsil ediyordu. 
Monarşinin meşruiyetini doğrudan Tanrı’dan aldığı bu 
yapılanmada iktidar kralın veya prensin şahsında 
cisimleşmiştir. “Onun iktidarı, aynı anda hem aşkın ve 
koşulsuz bir kutba işaret ediyor hem de kendi şahsında 
krallığın birliğinin garantisi ve temsilcisi oluyordu.”7 Böylece 
krala ya da prense dahil olan iktidar, topluma ayrıca beden 
kazandırıyordu. Demokratik devrimlerle birlikte kralın başı 
bedeninden ayrıldığında hem doğal hem de kutsal beden yok 
edildi.8 Ancak hükümdar figürü ortadan kalksa da, onun işgal 

                                                   
4  Lefort, “Permanence du théologico-politique?”, 276.  
5  Ernst Kantorowicz, Kralın İki Bedeni & Ortaçağ Siyaset Teolojisi 

Çalışması, Çev. Ümit Hüsrev Yolsal (BilgeSu Yayıncılık, 2018).    
6  Claude Lefort, “L’image du corps et le totalitarisme”, L’invention 

démocratique: Les limites de la domination totalitaire içinde (Fayard, 
1994), 171. 

7  Lefort, “La question de la démocratie”, 26. 
8  Lefort, “L’image du corps et le totalitarisme”, 171. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

98 

ettiği yer boş kalmaya devam etti. Bu noktadan sonra 
meşruiyet Tanrı’dan ya da aşkın bir kaynaktan değil, halktan 
gelmeye başladı: “İktidarın meşruiyeti halka dayanır fakat 
halk egemenliği imgesine, boş ve işgal edilmesi imkansız bir 
yerin imgesi de eşlik eder. Bu nedenle kamusal otoriteyi 
kullananlar söz konusu yeri sahiplenmeye asla 
kalkışamazlar.” 9 Ne var ki bu ‘halk’ kimliği belirsiz ve 
değişkendir. İktidarın yeri (lieu du pouvoir) boş ve işgal 
edilemez bir yerdir, ne bir grup ne de bir birey tarafından 
doldurulabilir. Demokrasi bu iki ilke arasındaki gerilimi daimi 
taşır: Bir yandan iktidar halktan gelir, diğer yandan iktidar hiç 
kimseye ait değildir. Böylece politik iktidarın alanı toplumdan, 
ekonomik etkinlikten, kutsaldan, yasadan ve bilgiden ayrılmış 
ve sınırları çizilmiştir artık. Lefort’un kesinlik 
dayanaklarının/işaretlerinin çözülmesi (dissolution des 
repères de la certitude) olarak ifade ettiği durumdur bu. 
Meşruiyet artık kutsal yasadan değil, halktan türemektedir. 
Bu nedenle demokrasi, boş yer (lieu vide) olarak iktidar 
fikrine dayanırken aslında modern demokrasi kavrayışında 
toplumu duygusal ve kutsal olana bağlayan işaretler de 
kaybolmuştur. Bu kayıp her şeyin sorgulanmaya açılması 
anlamına gelir. “Kendi adımıza modern demokrasinin 
özgünlüğüne uzun zamandır dikkat çekiyoruz: Bildiğimiz 
bütün rejimler içinde yalnızca o, iktidarın boş bir yer olduğunu 
kabul eden bir temsil biçimini kurar. Böylece sembolik ile 
gerçek arasındaki mesafeyi korur. Bu, iktidarın kimseye ait 
olmadığını, onu kullananların onu elinde tutmadığını, dahası 
cisimleştirmediğini gösterir. Bu kullanım, periyodik olarak 
yenilenen bir rekabeti zorunlu kılar; ayrıca otorite, halk 
iradesinin ortaya çıkışıyla yeniden yapılır ve yeniden 
kurulur”10 

Lefort’a göre totalitarizm ise demokrasinin bu devasa 
belirsizliğine ve sürekli sorgulanabilirliğine karşı yönelmiş bir 
karşı-devrimdir. Totalitarizm, demokraside boş ve işgal 
edilemez olarak kavranan iktidar yerini doldurmaya çalışarak, 
halkın varlığını liderin bedeninde yeniden cisimleştirir. Bunu 

                                                   
9  Claude Lefort, “La logique totalitaire”, L’invention démocratique: Les 

limites de la domination totalitaire içinde (Fayard, 1994), 92. 
10  Lefort, “Permanence du théologico-Politique”, 291. 



CLAUDE LEFORT: POLİTİK TEOLOJİNİN MÜMKÜNLÜĞÜ 

 

99 

yaparken herhangi bir aşkınlığa veya tarihsel bir kutsal olana 
başvurmaz, bunun yerine toplumsal alanın tamamını 
kapsayarak ihtilaf ve bölünmeyi ortadan kaldırmayı hedefler. 
Teolojik olan her zaman bölünmeyi ve çoğulluğu içinde 
taşıyan bir tehlike barındırır. Zira kutsal olan Tanrı ile insan, 
ruh ile beden ya da dünyevi olan ile aşkın olan arasında 
aşılması mümkün olmayan bir mesafeye işaret eder. Bu 
mesafe, politik toplumsal yaşamda bölünmenin ve ihtilafın 
sürekliliğini açığa çıkarır. Totalitarizm ise tam da bu mesafeyi 
ortadan kaldırarak toplumsal bütünlüğü tek ve mutlak bir 
hakikatte eritmeye yönelir. Totalitarizmde bu, halk egemenliği 
parti aracılığıyla ‘gerçekleştirilmesinde’, partinin kendisini 
halkla özdeş ilan etmesinde ve bu örtü altında boş yeri işgal 
etmesiyle gerçekleşir. İktidar bir süre sonra boş yer olmaktan 
çıkar, ona katı bir gerçeklik atfedilir. Ekonomi, yasa ve bilgiyi 
kendi denetimine alır, sivil toplum devletin içine çekilir, 
toplumsal bölünmenin ve ihtilafın tüm biçimleri silinir. Oysa 
meşruiyetini yalnızca söylemsel ve geçici olarak kazanan 
demokrasi, sürekli bu şekilde totalitarizmin saldırılarına 
maruz kalır. Toplumun demokratik formunun belirsiz niteliği, 
doldurulamaz bu boş iktidar yerinin korunmasına bağlıdır.11 

 

Totalitarizm ve Demokrasi Arasında Politik  
Olanın Konumu 

Totalitarizm ve demokrasi üstü örtük biçimde ‘toplum’ 
alanına göndermede bulunur. Lefort’a göre buradaki kapalılık 
doğrudan politika (la politique) ile değil politik olan (le 
politique)12 ile toplum arasındaki ilişkinin kendisinde 
aranmalıdır. Politik olanın ne olduğunu kavrayabilmek için, 
Lefort’a göre, felsefenin en eski ve en süreklilik arz eden esin 
kaynağına rejim fikrine bakmak gerekir. Orada bulacağımız 

                                                   
11 John B. Thompson, “Editor’s Introduction”, The Political Forms of 

Modern Society; Bureaucracy, Democracy, Totalitarianism içinde, 
ed. John B. Thompson (MIT Press, 1986), 21. 

12 ‘Politik olan’ kavramına politik teolojik yaklaşımları, Schmitt 

ekseninde fakat özellikle Ricœur ve Lefort dolayımında kavramak 
için M. Ertan Kardeş, “Paul Ricœur ile Politik Paradoksları 
Düşünmek”, Felsefe Arkivi, no. 62 (2025): 176-192. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

100 

şey, toplumun kurucu ilkeleri ya da daha doğru bir ifadeyle 
toplum biçimlerinin ayırt edici kurucu ilkeleridir. Bir toplumu 
diğerinden ayıran unsur, onun rejimidir. Ancak Lefort bu 
kavramın anlaşılamamış olduğunu dikkate alarak bunun 
yerine insani ‘birlikte-oluş’un (coexistence humaine) belirli bir 
biçimlenişinden hareket ederek açıklama girişiminde bulunur. 
Dolayısıyla toplumsal form kendine özgü bir kurucu ilkeye ve 
bu ilkenin şekillendirdiği birlikte-oluş tarzına dayanır.13 

Lefort’a göre modern demokratik toplumlar, tam da bir 
‘politik’ alanın sınırlandırılmasıyla —kurumların, ilişkilerin, 
etkinliklerin diğer alanlardan (ekonomik, hukuki vb.) ayrışarak 
politik bir alan gibi belirmesiyle— karakterize edilir. O halde 
politik olan ‘politik etkinlik’ denilen şeyde değil, toplumun 
kuruluş tarzının aynı anda hem görünür kılınması hem de 
gizlenmesini içeren ikili hareket tarzında aranmalıdır. 
Toplumun görünür kılınması kendi bölünmeleri üzerinden 
nasıl düzenlendiği ve birlik kazandığını gösteren bir süreçtir. 
Gizlenmesi ise politik alanın belli bir yer olarak belirmesidir, 
yani partilerin rekabet ettiği, iktidarın genel biçiminin oluştuğu 
ve sürekli yenilendiği alandır.14 Tam bu noktada Lefort’un asıl 
başarısı saklıdır: politikaya yüklenen iki anlamı birbirinden 
ayrıştırır ve politik olanın tanımlamasına ulaşır. Politika 
gündelik politik etkinliğe denk düşen ve toplumun 
gizlenmesinin mekanıdır. Buna karşılık, politik olan ise 
gündelik politikanın yer aldığı çercevenin kendisini mümkün 
kılan toplumsalın sembolik düzeyini kuran yerdir yani 
toplumsal olanın görünür olmasıdır. Dolayısıyla Lefort’un hep 
eleştirdiği politika bilimi ve sosyolojinin modern demokratik 
toplumlarda politika olarak gördüğü şey, aslında politik olanın 
yalnızca bir boyutudur.15 

Lefort’un politik olan anlayışının, onun totalitarizm ve 
demokrasi eleştirisiyle paralel olduğunu daha önce 
belirtmiştik. Ona göre totalitarizmi ortaya çıkaran koşul, bir 
politik dönüşüm yani iktidarın statüsünde bir değişim, başka 
bir deyişle sembolik düzeyde bir dönüşümdür.16 Bu nedenle 

                                                   
13 Lefort, “Permanence du théologico-politique?”, 281. 
14 Lefort, “La question de la démocratie”, 19-20. 
15 Dick Howard, “Claude Lefort: Une biographie politique”, Raison 

Présente, No 176 (2010): 5-10. 
16 Lefort, “La question de la démocratie”, 21. 



CLAUDE LEFORT: POLİTİK TEOLOJİNİN MÜMKÜNLÜĞÜ 

 

101 

Lefort’un sembolik kavramıyla ne kastettiğini ise, toplum ile 
iktidar arasındaki ilişki bağlamında göstermeye çalışacağız. 

Politik olan Lefort için daima tarihseldir çünkü her toplum 
kendi tarihsel koşulları içinde farklı bir kurucu düzenleme ile 
belirlenir. Bu kurucu düzenleme yani sembolik kavramı aynı 
zamanda demokratik toplum ile geleneksel toplum arasındaki 
farkı görmemize imkan tanır. Geleneksel bir toplumda 
sembolik kuruluş toplumun dışındadır. Yani bu tarz 
toplumlara sembolikliğini veren şey tanrılar, gelenekler veya 
doğa olduğu sürece, ‘ilk kuruluş’ bir gerçeklik olarak ele alınır 
ve asla sorgulanmaz. Bu noktada dinsel olanın rolü 
araştırılmalıdır. Çünkü Lefort’a göre teolojik olan ile politik 
olan, sembolik olanın iki ayrı momentini temsil eder ve bunlar 
arasında kesin sınırlar çizmek çoğu zaman zordur.17 Modern 
demokrasi, iktidarın sembolik boyutunu boş olarak kurar. 
Başka bir deyişle demokratik toplumlarda iktidar bir bedende, 
kişide ya da aşkın bir ilkede cisimleşmez olduğu için 
demokrasi semboliğin bir demistifikasyon tarihi içinde 
konumlanır. Dolayısıyla ister istemez hem politik olan hem de 
teolojik olan, felsefi düşünceyi sembolik olanla yüzleştirir. 
Dini olan, toplumsal bölünmeyi Tanrının ya da tanrıların 
görünür dünyevi dünyası ile aşkın görünmez dünyası 
arasındaki fark olarak yorumlar. Ancak Lefort’un söz konusu 
ettiği gibi bu ayrım hakiki bir bölünme değildir. Özellikle 
premodern dinlerde sembolik boyut, imgesel (imaginaire) 
düzeyde görünür kılınır. Buradaki sorun, dini olanın 
toplumsalın zayıf ve kırılgan noktalarını harekete geçirebilme 
gücüne sahip olmasıdır fakat bunu başlangıçta sembolik 
düzeyde değil, imgesel düzeyde yapar. Lefort, Jacques 
Lacan’ın psikanalizinden ‘imgesel, sembolik ve gerçek’18 
kavramlarını ödünç almış olsa da, yalnızca imgesel tanımına 
sadık kalır. Lacan’ın kurduğu imgesel ile sembolik arasındaki 
karşıtlık yerine, Lefort semboliğin imgeselden çözülmesini 
sağlar ve bunu tarihin akışı içinde düşünür.19 

                                                   
17 Lefort, “Permanence du théologico-politique?”, 300. 
18 Saadet Yediç, “Lacan’da Bilinçdışı Özne ve Dil İlişkisi”, 

Yayınlanmamış doktora tezi (İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, 2024), 33-73 

19 Warren Breckman, Adventures of the Symbolic, Post-Marxism and 
Radical Democracy (New York: Columbia University Press, 2013), 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

102 

Bu durumda hep olageldiği gibi politik olan, bir 
‘tanınmazlık hali’ durumunda olabilir. Lefort’a göre politik 
olanın ortaya çıkışı, imgesel, sembolik ve gerçek arasındaki 
çözülme ile mümkündür. Ona göre sembolik, “Doğası gereği, 
imgesel ile gerçek arasındaki karşıtlık sorusunun hiç 
belirmeyeceği şekilde örtbas etme koşullarını garanti eder. 
Gerçek, aslında, yalnızca zaten belirlenmiş olduğu 
varsayıldığı ölçüde belirlenebilir görünür ve bu da mitik ya da 
dinsel olan bir söylem aracılığıyla gerçekleşir. Böylelikle söz 
konusu söylem, bilginin etkin hareketiyle, teknik icatla ya da 
görünür olanın yorumuyla temeli tartışmaya açılmayan bir 
bilgiye tanıklık eder.”20 Modern toplumlar tam da bu noktada 
özgül bir ikilik sergiler. Bir yandan yeniliğe açıktırlar ve 
iktidarın cisimleşmesiyle birlikte sürekli dönüşüm geçirirler. 
Ancak aynı zamanda, iktidarın sembolik kuruluşunu 
(institutionnalisation symbolique du pouvoir) feshederek 
totalitarizmin cazibesine kapılmaya da meyillidirler. 
Totalitarizm, mevcut sınıf çatışmalarının ve toplumsal 
ihtilafların bir anda ortadan kalktığı, tek ve kendisiyle özdeş 
bir toplumsal düzenin tesis edildiği noktada başlar ve 
süreklilik kazanır. 

Lefort’a göre demokrasi, politik olanın sembolik 
kuruluşunun inşasıyla var olur. Fakat bu kuruluş her an 
kaybolmaya yazgılıdır. Onu kayboluşa götüren durum, 
bölünmüş ve çoğul demokratik toplumun kendisini yapay bir 
cisimleşmeye ve birlik görüntüsüne indirgemesi, kendi 
belirsizliğini inkar etmesi, kendi tarihselliğini ise 
değiştirilemez kabul etmesidir. Başka bir deyişle bu 
saydıklarımız politikanın politik olan ile özdeş kılınmasıyla 
gerçekleşir.21 Demokrasinin özgüllüğünün iktidarın boş bir 
yer olması olduğunu belirtmiştik ve bu boşluk sayesinde 
sembolik ile gerçek arasındaki mesafe korunur, toplumsal 

                                                                                                    
153. 

20 Claude Lefort, “Esquisse d’une genèse de l’idéologie dans les 
sociétés modernes”, Les formes de l’histoire içinde (Éditions 
Gallimard, 1978), 505-506. 

21 Dick Howard, “Introducing Claude Lefort: From the Critique of 
Totalitarianism to the Politics of Democracy”, Democratiya, 11 (Kış 
2007): 66.  



CLAUDE LEFORT: POLİTİK TEOLOJİNİN MÜMKÜNLÜĞÜ 

 

103 

alanın belirsizliği sürekli olarak tanınır.22 Oysa totalitarizmin 
özgüllüğü ise semboliğin gerçeğe dönüştürülmesi girişiminde 
yatar aynı dini olanda olduğu gibi. Yöntemleri farklı olmasa 
da sonuçları aynıdır; çünkü ilki bölünmeyi tamamen 
redderken diğeri bölünmeyi aşkın ile dünyevi arasında kurar, 
demokrasi ise her ikisinden farklı olarak bölünmeyi toplum 
içinde korur.  

 

Clastres ve Politik Olanın İlksel Biçimleri 

Kutsalın kralın bedeninde cisimleşmesi olarak hakiki 
bölünmenin gerçekleşmemesine alternatifi Lefort, Fransız 
antropolog ve etnolog Pierre Clastres’ın Amerikan primitif 
toplumları hakkında yaptığı özellikle Devlete Karşı Toplum23 
(La Société contre l’Ètat,1974) adlı çalışmasında bulur. 
Clastres’ın politik antropolojiyi24 başlatan çalışmalarında 
toplumun içinde politik olanın ilksel biçimine ulaşır. Clastres 
savaş sonrası Fransız düşüncesine hakim olan yapısalcılık 
ve Marksist yaklaşımların primitif toplumlarda devlet ve 
kurumlarının olmayışını bu toplumların tarihsizliğiyle, iktidarın 
merkezileşmemesiyle ve sonuçta politikanın yokluğuyla 
özdeşleştirmelerini eleştirir. Ona göre bu baskın argüman 
politikanın olmayışının aynı zamanda politik olmayanın da 
olmayacağı gibi indirgemeci bir sonucu sağlamıştır. Clastres 
buna karşılık söz konusu toplumların özünde politik olduğunu 
öne sürer: Dahası bu toplumlar politikasız ama politik 
‘devlete karşı toplumlar’dır. Toplumun katılımcıları kendi 
özgür iradeleriyle yöneten ve yönetici ayrımlarını reddetmeyi 
bilinçli olarak tercih ederler. Buradaki karmaşa politik olan ve 
toplumsal olanın iç içe olmasıdır. Nitekim iktidarın kabile 
reisinde cisimleştiğine dair yanlış yorumlar, reisin kendisini 

                                                   
22 Lefort, “Permanence du théologico-politique?”, 300. 
23 Pierre Clastres, Devlete Karşı Toplum, çev.ler Mehmet Sert ve 

Nedim Demirtaş (İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1991) 
24 Lefort bu etiketi kolayca kabul ederek, yoğunlukla Marx ve 

Machiavelli üzerine yaptığı çalışmalarını derlediği Les formes de 
l’histoire; Essais d’anthropologie politique adlı kitabının başlığında 

ayrıca kullanmıştır.  Tanımın önemi için bkz. Akt. Samuel Moyn, 
“Claude Lefort, Political Anthropology, and Symbolic Division”, 
Constellations, Volume 19, No 1 (2012): 40. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

104 

yalnızca bir temsilci olarak görmesi ve iktidarı 
kurumsallaşmış bir otoriteye dönüştürmemesi gerçeğinin 
gözden kaçırılmasıdır. Zira böylesi bir dönüşüm girişimi zaten 
en baştan kabile üyeleri tarafından engellenmektedir.25 

Clastres’a göre bu toplumlar bölünmenin ilk boyutuna 
sahiptir, toplum içindeki yani politik bedendeki ihtilafı 
reddederken, toplum dışındaki görünmez olan bölünmeyi 
kabul ederler. Bu görünmez olanla birliklerini kurarlar. 
Modern devletlerin ortaya çıkışı ise bu görünmez olanın 
iktidar aracılığıyla içeriye alınmasıdır,26 aynı monarşilerde 
olduğu gibi. Bu noktada primitif dinlerde ya da inançlarda 
kutsal, doğa ve toplumla iç içe geçmiş gibi görünür fakat bu 
hayali bir düzenin parçasıdır, çünkü burada inanç iktidarın 
kuruluşunu kutsallıkla doğrudan gerçekleştirmemiştir. Buna 
karşılık, devletleşme sürecine giren dini toplumlarda ise 
kutsal, aşkın ve mutlak bir temele dayandırılarak toplumsal 
bölünmeyi görünür ve görünmez dünya ayrımı üzerinden 
iktidarı meşrulaştırarak kurar. Primitif toplumlar, bu bilinçli 
işleyişlerinde, devletin ortaya çıkış aşamasını reddeden 
tarihsiz toplumlar değil tarihte varoluş tarzlarını Lefort’un 
deyimiyle ‘durgun toplumlar’ olarak sürdürenlerdir.27 “Oysa 
tam da ilkel toplumun iktidarın yerini nasıl belirlediğini hesaba 
kattığımızda, insanlığın gelişimine dair naif ve pozitivist bir 
kavrayıştan kurtulabilir ve tarihi yeni terimlerle ele alabiliriz. 
Bu da bir dönüşüme işaret eder: Devletsiz bir dünyadan —
figürleri ne kadar farklı olursa olsun ister eski despotizmler, 
ister modern demokrasiler veya totalitarizmler — devletli bir 
dünyaya geçiş.”28 Lefort için Clastres’ın “primitif toplumlar 
toplumdur” vurgusu politik olanın sadece modern ve tarihi 
toplumlarda bir varolma tarzı olmadığını göstermesi dahası 
politik olanın ve kutsal olanın modernlikte bürüneceği tarzı 
göstermesi açısından oldukça önemlidir.29 

                                                   
25 Claude Lefort, “Dialogue avec Pierre Clastres”, Écrire à l’épreuve du 

Politique içinde (Calmann-Lévy, 1992), 306.  
26 Lefort, “Dialogue avec Pierre Clastres”, 311.  
27 Lefort, “Dialogue avec Pierre Clastres”, 309, 312; Claude Lefort, “Sur 

Pierre Clastres”, Le temps présent. Écrits 1945-2005 (Belin, 2007), 
384-385.  

28 Lefort, “Sur Pierre Clastres”, 384-385.  
29 Claude Lefort, “Pierre Clastres,” Libre, 4 (1978): 51, akt. Moyn, 



CLAUDE LEFORT: POLİTİK TEOLOJİNİN MÜMKÜNLÜĞÜ 

 

105 

 

Kutsal Olanda Bölünmenin Önemi 

Lefort’a göre bölünmenin iki boyutu vardır. İlk boyut, 
toplumun kendisiyle olan ilişkisinde ortaya çıkar yani toplum 
kendi ‘ötekisi’ olarak yine kendisiyle bölünür. İkinci boyut ise 
toplumun içindeki bölünmedir yani yöneten ve yönetilenler, 
ezenler ve ezilenler, sınıflar ve çıkarlar arasındaki içsel bir 
ihtilaftır. Bölünme “…daima aynı bilmeceye gönderme yapar: 
içsel ile dışsalın eklemlenişi, ortak mekanı kuran bir bölünme, 
aynı anda ilişki kurmayla gerçekleşen bir kopuş, toplumsalın 
dışsallaşma hareketinin onun içselleşme hareketiyle eş 
zamanlı gitmesi”dir.30 Lefort’un, Marksist kökenden gelen bir 
düşünür olmasına rağmen bölünmeyi yalnızca sınıf 
mücadelesi çerçevesinde kavramaktan uzaklaşıp 
Machiavelli’ye yönelmesinin nedeni de buradadır. Machiavelli 
tarihin derinliklerinden çağrılır, çünkü onda ihtilafın toplumsal 
yaşamın kurucu bir unsuru olduğu sezgisi vardır. Bu ikinci 
türden, asli bölünmeyi Lefort özellikle Mayıs 1968 olaylarında 
yeniden keşfeder.  

Felsefenin soykütüğüne bakıldığında, Machiavelli’nin 
Prens’in IX. bölümünde ve Söylevler’in IV. kitabında bu 
bölünme fikrini açıkça dile getirdiği görülür. Machiavelli, 
‘ekabir’ ile halk arasındaki çatışmanın yalnızca üretim 
araçlarından değil, daha temelde ‘hakiki arzular’dan 
beslendiğini ortaya koyar. Bu nedenle ihtilaf, Marx’ın sınıf 
bölünmelerinden daha temel bir nitelik taşır. Aristoteles de 
toplumsal bölünmenin farkındaydı ancak onun zenginler ile 
yoksullar arasında yaptığı ayrım evrensel bir bölünmeyi 
yakalayamaz, pek çok toplumsal kategoriyi dışarıda bırakır. 
Marx’ın sınıf ayrımı da benzer bir sınırlılık taşır. Oysa 
Machiavelli, Lefort’un ‘bölünme (division)’ olarak adlandırdığı 
olgunun yalnızca farkında olmakla kalmamış, onu toplumsal 
hayatın asli ve kurucu ilkesi olarak tanımlamıştır. İki arzu —
’emretmek ve ezmek’ ile ‘emredilmemek ve ezilmemek’— 
arasındaki bu çatışma, toplumsal yaşamın her düzeyinde 
gerçekleşmeye elverişli, kurucu (vérité) ve hiçbir kategoriyi 

                                                                                                    
“Claude Lefort, Political Anthropology, and Symbolic Division”, 40. 

30 Lefort, “Permanence du théologico-politique?”, 291.  



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

106 

dışarıda bırakmayan evrensel bir bölünmedir.31 Lefort’a göre 
Marx ve Machiavelli arasındaki benzerlikler oldukça 
çarpıcıdır. Her ikisi de politik olan söz konusu olduğunda ne 
ahlaki ne de teolojik açıklamaları kabul eder ve bölünmeye 
farklı bakış açılarından da olsa önem verirler. Ancak 
Lefort’un Marx ile arasındaki bağları gevşeterek uzun yıllar 
boyunca Machiavelli üzerine yoğunlaşmasının nedeni, 
aralarındaki tam da temel bu farktır. Lefort’un Marx’ta 
bulamadığı ve onu Machiavelli’ye yönlendiren şey, ihtilaf 
(conflit) kavramıydı. 

Her ikisi de sınıf çatışmalarını toplumun kuruluşunda 
görmelerine rağmen, Marx bu çatışmaların çözülebileceğini 
ve savuşturulabileceğini savunurken, Machiavelli onların 
çözülememesi gerektiğini söyler. Hatta Machiavelli’ye göre 
çözülme sadece imkansız değil, aynı zamanda arzu edilir de 
değildir. Marx, sınıfsız komünist toplumla birlikte çatışmanın 
ortadan kalkacağını, bölünmeden kurtulmuş bir toplumun 
mümkün olduğunu ümit eder. Bu ütopyayı, proletaryanın 
kendisinde taşıdığı tarihsel bir vaade dayandırır. Dolayısıyla 
Marx, toplumsal bölünmeye yer veren bir toplum ve 
toplumsal çatışmanın meşruiyetini kabul eden bir demokrasi 
anlayışından uzaktır.32 Machiavelli ise ezilenler ile ezenler 
arasındaki çatışmanın bastırılamayacağını yalnızca yeniden 
müzakereye açılabileceğini ileri sürer. Ona göre çatışmanın 
kendisini görünür kılabildiği yerlerde, yani halkın ekabirlerin 
baskısına karşı koyabildiği ölçüde iyi yasalar ve erdemli bir 
cumhuriyet ortaya çıkabilir.33 Lefort çatışmayı ihtilaf kavramı 
ile karşılar ve ihtilafın ortadan kaldırılmasını istemenin ya da 
bu fantaziye kapılmanın, totalitarizm kavramının anlaşılması 
açısından belirleyici olduğunu söyler. İhtilafın varlığını 
sürdürmesi ise modern demokratik toplumların temel 
karakteristiğidir. Böyle bir politik düzen rastlantısal değildir, 
ihtilaf rejimin kalbinde yer alır, başka bir deyişle ihtilaf rejimin 
kurucu unsurudur. Lefort’un Machiavelli’den aktardığı gibi: 
“Çatışmalar, sivil hayatı yok edici olmaktan çok, onun kurucu 

                                                   
31 Claude Lefort, “Machiavel et la veritá effetuale”, Écrire à l’épreuve du 

politique (Calmann-Lévy, 1992), 167. 
32 Lefort, “L’image du corps et le totalitarisme”, 161. 
33 Tülin Bumin, “Machiavelli Okumaları”, Machiavelli, Makyavelizm ve 

Modernite, der. Cemal Bâli Akal (Ankara: Dost Kitabevi, 2012), 91.   



CLAUDE LEFORT: POLİTİK TEOLOJİNİN MÜMKÜNLÜĞÜ 

 

107 

unsurlarıdır.”34 Bu anlayış, klasik anlamda —yani ideal rejim 
fikri çerçevesinde— her türlü normatif refleksiyonu kuşkulu 
hale getirir. Machiavelli, klasik geleneği reddedişinin 
göstergelerinden biri olarak şunu ortaya koyar: 
“…Machiavelli, uyumlu bir toplum, en iyiler tarafından 
yönetilen, yeniliklerin tehlikesini bertaraf edecek şekilde 
tasarlanmış ve insanın kentin en yüksek amaçlarına dair 
bilgiye dayandırılmış bir anayasa fikrini terk eder.”35 Lefort’a 
göre Machiavelli’nin klasik geleneği reddedişinin bir başka 
göstergesi, onun düşünmesinin insan doğası üzerine değil, 
kent üzerine odaklanmasıdır. Kent, iki arzunun karşıtlığı 
üzerine kurulur. Dolayısıyla her kent, ya da her politik toplum, 
bu bölünme üzerinden var olur, kendisini bu bölünmeyle 
sunar ve aynı zamanda bir ‘sorun’ olarak ortaya koyar. Bu 
soruna verilen yanıt ise farklı rejim tipleri aracılığıyla 
şekillenir.36 

Lefort, rejim fikrinde Leo Strauss ile mutabıktır. Politik olan 
soruşturmasında politik olanı toplumun formu olarak ele 
alırken, klasik siyaset felsefesine göndermede bulunur. 
Strauss’un önerisini takip ederek politeiayı rejim olarak 
yorumlar. Strauss’a göre modernler politeia’yı klasiklerin 
anladığı anlamda kavrayamamışlardır.37 Modern kullanımda 
politeia anayasa (constitution) anlamına indirgenmiştir. Oysa 
bu jüridik daralma, klasiklerin arzu ettiği anlamdan oldukça 
farklıdır. Klasikler için politeia, yasalara karşıt kullanılan bir 
kavramdır, çünkü politeia herhangi bir yasadan daha temeldir, 
hatta bütün yasaların kaynağıdır. Klasikler bu kavramı ‘bir 
yaşam biçimi’ ve ‘bir yönetim biçimi’ arasındaki bağlantıyı ifade 
etmek için kullanmışlardır.38 Strauss’a göre politeia üzerindeki 
bu yanlış anlamaya, hatta onun silinmesine, tarih felsefesinin 
ve sosyal bilimlerin yükselişi yol açmıştır. Lefort da Strauss’un 
izinden giderek kullandığı rejim kavramını hem bir yaşam 
biçimi hem de bir yönetim biçimi olarak ele alır. Ona göre rejim 
kavramını politeia gibi klasik bir fikirle yeniden canlandırma 

                                                   
34 Lefort, “Machiavel et la veritá effetuale”, 169.  
35 Machiavel’den akt. Lefort, “Machiavel et la veritá effetuale”, 171.  
36 Lefort, “Machiavel et la veritá effetuale”, 166.  
37 Lefort, “Avant-Propos”, 8-9.; Leo Strauss, Doğal Hak ve Tarih, çev.ler 

Murat Erşen ve Petek Onur (İstanbul: Say Yayınları, 2011), 162-163. 
38 Strauss, Doğal Hak ve Tarih, 162-163.  



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

108 

çabası, politika felsefesini restore etme çabasıyla doğrudan 
ilişkilidir. Lefort bu kavramı, Marksizmin ve sosyal bilimlerin 
politik olanı bastırmasına karşı, farklı rejimler arasındaki farkı 
açıklamak için işlevsel hale getirir. 

Lefort’a göre içinde bulunduğumuz dönem, herhangi bir 
belirli figürün çözülüşü ile karakterize edilmektedir. Bu figürde 
toplum kendi birliğinde cisimleşmekteydi fakat bu birlik artık 
çözülmüştü. Politik olanın özellikle dinsellikten uzaklaşması, 
Lefort’un ifadesiyle, kesinlik dayanaklarının/işaretlerinin 
çözülüşünü (dissolution des repères de la certitude) 
hızlandıran bir süreç olmuştur. Bu bölünmeyle beraber 
demokrasinin ikinci karakteristiğidir. Lefort’un bir sembolik 
dönüşüm olarak değerlendirdiği bu süreç iki farklı biçimde 
yaşanabilir: ya bu sembolik dönüşüm kabul edilir ve 
demokrasi içinde ifadesini bulur, ya da reddedilir ve 
totalitarizmin dinsel olmayan kutsalı biçiminde ortaya çıkar. 
Bu nedenle Lefort’a göre demokrasi ve totalitarizm, 
moderniteyi yaşamanın iki farklı yoludur; daha açık söylemek 
gerekirse, her ikisi de modernitenin ürünüdür.39 

 

Sonuç 

Lefort, tarihin geri dönüşsüzlüğü deneyimini, XVIII. 
yüzyıldaki Fransız ve Amerikan devrimleriyle ilişkilendirir. Bu 
devrimlerden önce ‘devrim’ fikri, geçmişe dönmek ve düzeni 
yeniden kurmakla bağlantılıyken, bu dönemde ‘geri dönüşün 
imkansızlığı’ ve ‘geleceğin yeni bir anlamı’ ortaya çıkar. 
Yazımızın başında dediğimiz gibi birçok eserde özellikle 
Tocqueville, Guizot ve Michelet gibi düşünürlerin eserlerinde 
bu yeni duyarlık açıkça gözlemlenir. Lefort’un ifadesiyle: 

                                                   
39 Claude Lefort, “La dissolution des repères et l’enjeu démocratique”, 

Le temps présent. Écrits 1945-2005 (Belin, 2007), 560-561. 
Lefort’un modernite, politik olan ve teolojik olan üzerine geliştirdiği 
tartışmalarda, politika felsefesinin görevi bağlamında çoğu kez 
Strauss ile açık veya gizli sürekli bir diyalog halindedir. Bu diyalogun 
anlamını kavrayabilmek ve Strauss’un politik felsefeyi filizlendiren 
tartışmalarını oldukça temel bir kaynak üzerinden takip edebilmek 
için bkz. Funda Günsoy, Felsefe ile Teolojinin Kavşağında Schmitt 
ve Strauss’ta “Politik Olan” (İstanbul: Paradigam Yayıncılık, 2010), 
149-191.   



CLAUDE LEFORT: POLİTİK TEOLOJİNİN MÜMKÜNLÜĞÜ 

 

109 

“Tarihin geri dönüşsüzlüğü deneyimi modernitenin açılışını 
yapar.”40 Strauss da benzer şekilde, klasik öğretinin özüne 
dönüşün artık imkansız olduğunu ve yaşadığımız dünyanın 
‘örneği görülmemiş’ bir nitelik taşıdığını söyler. Lefort ise 
Strauss’u takip ederek şu tespiti yapar: “Antiklerle Modernler 
arasındaki tartışmaya dönüş, ne kadar değerli olursa olsun, 
bizi geri dönüşsüzlük deneyiminden mahrum 
bırakmayacaktır.”41 Bu sakınım yani tarihin geri 
dönüşsüzlüğü ve geleceğe açıklık, klasik dünyada 
bulunmayan yeni bir deneyimin, insanlık (humanité) fikrinin 
ortaya çıkmasına yol açmıştır. Lefort bunu şöyle açıklar: “Bu, 
başkasının keşfidir, kendi başkalığıyla birlikte aynı zamanda 
bir tür benzer olanın keşfidir. Fakat bu aynı zamanda, içinde 
yaşadığımız toplumlarda, tek bir rejim etiketinin altında bir 
kez ve herkes için kapatılamayacak bir çeşitliliğe ve olguların 
derinliğine duyarlılıktır.”42 

Lefort her ne kadar Strauss’un politeia nosyonuyla 
mutabık olsa da, bazı noktalarda ondan ayrıldığı yönler 
vardır. Strauss’a göre, tarih felsefesi yargının felce 
uğramasına yol açmış, sosyal bilimler ise göreceliğe teşvik 
ederek bu felci pekiştirmiştir. Böylece modern insanın politeia 
kavrayışı yetersiz hale gelmiştir. Lefort, Strauss’un bu radikal 
göreceliğe karşı tepkisini yerinde bulur. Ancak Lefort’un 
Strauss’tan ayrıldığı önemli noktalardan biri, sosyal bilimlerin 
ortaya çıkışıyla birlikte klasik dünyada bulunmayan insanlık 
fikrinin belirmiş olmasıdır. Bu fikir, sosyal bilimlerin doğrudan 
amaçlamadığı fakat onların doğurduğu beklenmedik bir 
sonuçtur. Lefort’un farklılaştığı bir diğer nokta ise etnolojiye 
yaklaşımıdır. Ona göre etnoloji sosyal bilimlerden farklı 
olarak ele alınmalıdır. Çünkü hem “sosyal bilimlerle birlikte 
insanlık fikrinin ortaya çıkmasında (sosyal bilimler bunu 
hesaba katamamış olsa da)” hem de “etnolojinin sosyal 
bilimlerden ayrı düşünülmesi gerekliliğinde” örtük bir felsefe 
(philosophie implicite) keşfedilmiştir. Bu felsefi duyarlılık, 
işlenmemiş, temalaştırılmamış, hatta inkar edilmiş olsa da, 

                                                   
40 Lefort, “ La dissolution des repères et l’enjeu démocratique”, 555-

556.  
41 Claude Lefort, “Trois notes sur Leo Strauss”, Écrire à l’épreuve du 

politique (Calmann-Lévy, 1992), 300.  
42 Lefort, “La dissolution des repères et l’enjeu démocratique”, 556.  



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

110 

etnoloji tarafından açığa çıkarılmıştır. Peki etnoloğun fark 
ettiği bu felsefi duyarlılık nedir? Lefort’un sözleriyle: “Eğer 
kendimi terk edip ötekiye göç etmem mümkün olmasa da, 
ötekinin konumunu tanımaya çabalamalı ve onun çağrısına 
kulak vermeye hazır olmalıyım.”43 İnsan kendisini aşarak 
başka bir varoluş biçiminin yerini tanıma ve onun tarafından 
sorgulanmaya açık olma deneyimiyle karşı karşıya kalır. Bu 
belirsiz Öteki (Autre) fikri sosyal bilimlerin nesnesi olmaktan 
daha çok etnolojinin felsefeyle bizi kendi sınırlarımızın dışına 
çağıran bir figürdür. Öteki’yi artık kutsalın dışında da görünür 
kılmayı sağlayan bu imkan Lefort’un insan hakları 
anlayışında önemli bir role sahiptir. 

Son olarak Lefort’un önemli bir tespitinden daha söz 
etmemiz gerekir. Lefort, dinin demokratik süreçteki rolünü 
değerlendirirken, teolojik olana toplumsal olgunun 
biçimlenişinde asli bir statü atfeder. “Bana göre din 
sosyolojisinin yanılgısı, dini fenomeni ya insan hayal 
gücünün ürünü ya da insanların doğayla ve belli bir teknik 
düzeyle kurdukları ilişkinin sonucu olarak görmeleridir. Bir 
kültürü toplumsal ilişkilerin dışavurumu olarak sunmaya 
kalkışan bu tür sosyolojik yaklaşım türü bana hatalı 
görünmektedir. Gerçekte, insanlar dinî bir inancı inauguratif 
(kurucu/ilk) biçimde edinirler veya kendilerini aşan şeyle bir 
ilişki deneyimini başlangıçtan itibaren yaşarlar.”44 Burada 
Lefort’un işaret ettiği nokta, dinin toplumsal hayatın 
kuruluşunda tali bir öğe değil, kurucu bir boyut olduğudur. 
Modernitenin yol açtığı sorun ise din ve felsefe arasındaki 
çatışmanın sanki demokratik devrimle ortaya çıktığı 
yanılgısına kapınılması ve bunun üstelik politik teolojik bir 
çerçeveye indirgenmesidir.45 Lefort teolojik olan ve politik 
olan arasındaki yakınlığı kabul ederek her ikisini de sembolik 
kuruluşun iki ucu olarak ele alır. Fakat bu türden yakınlığı 
görmezden gelenin ise bizzat sosyal bilimler olduğunu ileri 

                                                   
43 Lefort, “La dissolution des repères et l’enjeu démocratique”, 557.  
44 Lefort, “La dissolution des repères et l’enjeu démocratique”, 567-568. 
45 Norm ile kararın/hakkın icrası arasındaki derinleşmenin, özellikle 

Agamben açısından okunması, Lefort’un bu iki kutbunun birlikte 
kavranmasını anlaşılır kılar. Özlem Ünlü “On Agamben’s Sovereign 
Exception: The Political Ontology Of Sovereignty”, FLSF, sayı 41 
(Yeni Ontolojiler Özel Sayı, 2025): 268.  



CLAUDE LEFORT: POLİTİK TEOLOJİNİN MÜMKÜNLÜĞÜ 

 

111 

sürer. Ona göre sosyal bilimlerin temel sorunu, toplumun 
kendisine olan mesafesi ve toplumun kaçınılmaz 
bölünmüşlüğü arasındaki sembolik ve gerçek boyutları 
okuyamamalarıdır.  

Lefort’a göre ‘politik teoloji’, iktidarın meşruiyetini aşkın bir 
kaynağa bağlayıp onu bir bedende ya da figürde 
cisimleştirme girişimidir. Bu girişim, toplumsal dahili 
bölünmeyi görünmez kılarak politik alanı tekil bir hakikate 
indirger. Modern demokrasinin özgünlüğü tam da bunun 
tersini yapmasında yatar, iktidarı ‘boş bir yer’ olarak kurar, 
meşruiyeti geçici ve tartışmaya açık kılar, sembolik ile gerçek 
arasındaki mesafeyi korur. Bu nedenle demokrasi politik 
teolojiyi yapısal olarak dışlar fakat kutsal olan ile politik olan 
arasındaki tarihsel bağ tamamen kopmaz. Her ikisi de 
sembolik boyutun farklı momentleri olarak birbirini sınar ve 
görünür kılar. Totalitarizm, boş iktidar yerini doldurarak bu 
mesafeyi kapatmak, bölünmeyi ve ihtilafı silmek ister. 
Teolojik olanın işaretlerinden yararlanır ama onları dünyevi 
bir tek-hakikat rejimine tercüme eder. Lefort, bu tabloyu 
kavramak için politik olanı politikadan özellikle gündelik 
siyasetten ayırır ve rejimi, bir yönetim biçimi kadar bir ‘yaşam 
biçimi’ olarak, yani toplumun sembolik kuruluşu olarak 
düşünür. Clastres’in ‘devlete karşı toplumlar’ındaki ilksel 
politik biçimler ve Strauss’un politeia vurgusu, Lefort’un 
bölünmenin kurucu niteliğine dair sezgisini pekiştirir: ihtilaf 
ortadan kaldırılmamalı, kurumlaşmış rekabet ve temsil içinde 
görünür kılınmalıdır. Modernitenin geri dönüşsüzlüğü ve 
etnolojinin açığa çıkardığı ‘Öteki’ deneyimi, kutsala ve 
duygusal olana bağlayan işaretlerin kaybını onararak insanlık 
fikrini ve çoğulluğa duyarlılığı besleyerek bu demokratik 
sembolik düzeni destekler. Sonuç olarak, Lefort’ta politik 
teoloji demokratik ufuk açısından bir imkandan çok sürekli bir 
sapma ve tehdit adıdır. Demokrasinin görevi ise boş iktidar 
yerini koruyarak kutsal ile politik arasındaki kaçınılmaz 
gerilimi görünür ama tartışılabilir kılmaktır. 

 
 
 

Kaynakça 
Bumin, Tülin. “Machiavelli Okumaları”. Machiavelli, Makyavelizm 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

112 

ve Modernite içinde, 81-95. Derleyen Cemal Bâli Akal 
Ankara: Dost Kitabevi, 2012. 

Breckman, Warren. Adventures of the Symbolic, Post-Marxism 
and Radical Democracy. New York: Columbia University 
Press, 2013. 

Clastres, Pierre. Devlete Karşı Toplum. Çevirenler Mehmet Sert 
ve Nedim Demirtaş. İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 1991. 

Günsoy, Funda. Felsefe ile Teolojinin Kavşağında Schmitt ve 
Strauss’ta “Politik Olan”. İstanbul: Paradigma Yayıncılık, 
2010.   

Howard, Dick. “Introducing Claude Lefort: From the Critique of 
Totalitarianism to the Politics of Democracy”. Democratiya, 
11. (Kış 2007): 61-66. 

___,. “Claude Lefort: Une biographie politique”. Raison 
Présente. No 176 (2010): 5-10. 

Kantorowicz, Ernst. Kralın İki Bedeni & Ortaçağ Siyaset Teolojisi 
Çalışması. Çeviren Ümit Hüsrev Yolsal. BilgeSu Yayıncılık, 
2018.    

Kardeş, M. Ertan. “Paul Ricœur ile Politik Paradoksları 
Düşünmek”. Felsefe Arkivi. No. 62 (2025): 176-192. 

Lefort, Claude. Les formes de l’histoire. Éditions Gallimard, 
1978. 

___, Essais sur le politique XIXᵉ-XXᵉ siècles. Paris: Éditions du 
Seuil, 1986. 

___, Écrire à l’épreuve du politique. Calmann-Lévy, 1992. 
___, L’invention démocratique: Les limites de la domination 

totalitaire. Fayard, 1994.  
___, Le temps présent. Écrits 1945-2005. Belin, 2007.  
Moyn, Samuel. “Claude Lefort, Political Anthropology, and 

Symbolic Division”. Constellations. Volume 19. No 1. (2012): 
37-50. 

Strauss, Leo. Doğal Hak ve Tarih. Çevirenler Murat Erşen ve 
Petek Onur. İstanbul: Say Yayınları, 2011. 

Thompson, John B. “Editor’s Introduction”. The Political Forms 
of Modern Society; Bureaucracy, Democracy, Totalitarianism 
içinde, 1-29. Editör John B. Thompson. MIT Press, 1986. 

Ünlü, Özlem. “On Agamben’s Sovereign Exception: The Political 
Ontology Of Sovereignty”. FLSF. Sayı 41 (Yeni Ontolojiler 
Özel Sayı, 2025): 263-280. 

Yediç, Saadet. “Lacan’da Bilinçdışı Özne ve Dil İlişkisi”. 
Yayınlanmamış doktora tezi. İstanbul Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü, 2024.  



 

 

J 

II. BÖLÜM:  
Jacob Taubes’in Demokrasi 
Anlayışında Politik Teolojik 

Yaklaşım 
 
 
 

“Politik imaları olmayan teoloji olmadığı gibi, teolojik 
varsayımları olmayan politik teori de olamaz.”               

Jacob Taubes, Theology and Political Theory 
 
“Kehanet çıkmadığında kıyametçilik artar; kıyametçilik de 
başarısız olduğunda gnosis yükselir.”                

Peter Sloterdjik, Nach Gott 

 
 

Bengül GÜNGÖRMEZ AKOSMAN 

Elinizdeki metin, 20. yy Alman entelektüel toplumunu çok 
fazla etkileyen ancak entelektüel mahfillerde ismi çok da 
dillendirilmeyen, sekülerizme kuşkuyla yaklaşan, Batı 
entelektüel ve spiritüel tarihine odaklanan Alman Yahudi 
düşünür Jacob Taubes'in politik teolojik düşüncesini 
kapsamlı bir şekilde değil, kısmen ele almayı amaçlıyor. 
Taubes'in politik teolojik yaklaşımını Aziz Pavlus hakkındaki 
değerlendirmelerinden Yahudilikle ilgili görüşlerine, Schmitt’le 
ilişkisinden, eskatoloji, mesihçilik ve kıyametçilik ve 
demokrasi anlayışına kadar oldukça geniş bir kontekstte ele 
almak gerekir.  Yine tarih ve tarih felsefeleri hakkındaki 
değerlendirmeleri ile gnostisizm, heretizm hakkındaki 
düşüncelerini de hesaba katmak gerek. Böyle bir girişim 

                                                   
  Prof. Dr/Bursa Uludağ Üniversitesi/Sosyoloji  



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

114 

elinizdeki metnin sınırlarını tamamen aşmakta daha ötede bir 
ya da birkaç metnin ya da kitabın konusu olabilecek bir 
kapsamda olması yüzünden oldukça zorlayıcı da 
görünmekte. Bu metinde ise biz konuyu sınırlayarak 
Taubes'in demokrasinin politik teolojik arka planına dair 
yaklaşımını ve politik teoloji hakkındaki düşüncelerini 
demokrasi hakkında kaleme aldığı metninden hareketle 
kısaca değerlendirmeye çalışacağız. Bunu yapmadan önce 
Taubes'in biyografisine kısaca değinerek onun politik teoloji 
hakkındaki görüşlerine giden yolda karşılaştığı olayları, 
isimleri ve düşünceleri, yani tarihsel, sosyal konteksi de ihmal 
etmeden kısaca değerlendireceğiz. Elbette Taubes'in Aziz 
Pavlus hakkındaki eseri onun politik teolojik yaklaşımını 
yansıtan temel çalışmalarından birisidir ve özel bir ilgiyi hak 
etmektedir. Ancak Taubes'in politik teolojik yaklaşımı söz 
konusu çalışmadan Hristiyan-Yahudi tarihini ve özel olarak 
teolojisini içermesi bakımından oldukça kapsamlı bir 
değerlendirmeyle ancak çıkarsanabilir. Böyle bir girişim de 
yalnızca geniş kapsamlı başka bir çalışmanın ya da kitabın 
konusu olabilirdi. Bu yüzden söz konusu çalışmaya sadece 
konumuzla ilgisi dahilinde değinmekle yetineceğiz. 

 

Jacob Taubes: Hayatı, Eserleri ve Entelektüel  
İzler 

25 Şubat 1923 yılında Avusturya’nın en parlak entelektüel 
ortamına sahip şehri olan Viyana’da bir hahamın oğlu olarak 
dünyaya gelen Yahudi düşünür Jacob Taubes, Alman 
entelektüelleri ve dünyadaki diğer entelektüeller için 20.yyın 
popüler değil ancak en tesirli filozoflarından birisi olacağını 
henüz bilmiyordu.1 1936’da Viyana’nın merkezindeki bir 

                                                   
1  Dönemin entelektüelleri üzerindeki bu güçlü tesirine rağmen 

Taubes'in kendisi hakkında yapılmış biyografik çalışmalar oldukça 
sınırlıdır. Biyografik çalış–malarda herkesin kendisine ait bir Jacob 
Taubes’inin olduğu söylenegelmiştir. Taubes'in hayatını derli toplu 
değerlendiren şu çalışmalara bakılabilir: Muller, Jerry Z., Professor 
of Apocalypse: The Many Lives of Jacob Taubes, Princeton 

University Press, Princeton & Oxford, 2022, Faber Richard, ad 
Jacob Taubes, Historischer und politischer Theologe, moderner 
Gnostiker, CEP Europäische Verlagsanstalt, Hamburg, 2022, 



JACOB TAUBES’İN DEMOKRASİ ANLAYIŞINDA POLİTİK TEOLOJİ 

 

115 

Sinagog’ta Taubes'in Yahudi geleneklerine uygun bir şekilde 
reşit olma töreni gerçekleştirilirken babası Jacob’a yüzlerce yıl 
öncesine giden bir ailenin oğlu olduğunu ve bu ailenin çok 
önemli hahamları içeren ataları olduğunu hatırlatıyordu.2 
Taubes'in büyük babaları, Nasyonal Sosyalistlerin ve 
Sovyetler Birliği’nin 20.yyın ortasında yaklaşık yirmi milyon 
insanın öldürdüğü ve Timothy Synder’in adlandırışıyla “Kanlı 
Bölge” (bloodlands; Avrupa ve Rusya arasındaki bölge) olarak 
tabir edilen bölgede yaşayan Galiçya kökenli Ukrayna 
Yahudileriydi. Bu yüzden Taubes, Viyana’da dünyaya 
gelmesine rağmen aslında ne Alman ne de Avusturyalı’ydı. 
Onun ulusal kökeni Polonyalılıktı.3 Hatta 1956’ya kadar öyle 
kaldı ancak en sonunda Amerikan vatandaşı oldu. Taubes'in 
ailesi Yahudi soykırımından kaçan mülteci bir ailedir ve 
sonradan Zürih’e taşınmıştır. Taubes, atalarından miras 
Hasidism (18.yy.da Polonya’da kurulan gizemli bir Yahudi 
tarikatın öğretisi) etkisinde, spiritüel bir dünyaya doğmuş ve bu 
dünya içinde yetişmiştir.4 Bununla birlikte Taubes'in tahsilinde 
önemli etkilere sahip olan ve Yidişçe konuşan ailesi, 
çocuklarının tahsilini planlarken hem atalarından devraldıkları 
mistik ve otantik geleneği geleneksel haham öğretileriyle 
sürdürmüş hem de tarih ve filolojinin modern bilimsel 
metodlarına başvurmuştur.  

Taubes'in eserlerinin anlaşılması için onun etkileşime 
girdiği kültürlerden haberdar olmak gerekir; Yidişçe konuşulan 
Doğu Avrupa Yahudiliği ve Almancanın konuşulduğu merkezi 
Avrupa Yahudiliği, yani otantik Yahudi kültürü ve modern, 
otantik olmayan Yahudi kültürü.5 Taubes'in babası Zvi Taubes 
(gerçekte Edelstein) 1930’dan itibaren Viyana’da haham 

                                                                                                    
Taubes Jacob, Occidental Eschatology, “Preface”, David Ratmoko, 

Stanford University Press, California, 2009, s.xi-xxiii, Güngörmez 
Bengül, Modernite ve Kıyamet: Henri De Lubac, Karl Löwith, Jacob 
Taubes, Liberte Yayınları, İstanbul, 2018. 

2  Muller, a.g.e, s. 1. 
3  Treml Martin, “Taubes’s Jüdischkeit, or How One Led a Jewish Life 

in Post-Holocaust Germany,” Depeche Mode: Jacob Taubes, 
Between Politics, Philosophy and Religion, Ed. Herbert Kopp-
Oberstebrink, Hartmut von Sass, Koninklijke Brill, Leiden, 2022, s. 
14. 

4  A.g.e, s. 15. 
5  Muller, a.g.e, s. 10-11. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

116 

olarak şehrin ikinci büyük ve en güzel sinagogunda 
Leopolstadt’taki geleneksel Yahudi mahallesinde çalıştı. 
Ayrıca Viyana Üniversitesi’nde Hz. İsa ve Halakhah hakkında 
bir tez sunarak doktorasını almıştır. İsrail Teoloji Enstitüsü’nün 
öğrencisi olarak Haham Dr. olmuştur. Talmud çalışmaları için 
arkadaşlarıyla bir enstitü kuran baba Zvi, kültürlü Yahudi 
burjuvazisini ve genç insanları Avrupa’dan yanına çekmiştir. 
Kendisi de bir Yahudi düşünür olan Freud’un dahi ilk 
vakalarını Viyana kökenli bu kültürlü Yahudi burjuva 
çevresinden aldığı söylenmektedir.6 

Taubes'in babasından daha yakın olduğu ve Yahudi 
teolog Martin Buber’le arkadaş olan annesi Fanny Taubes 
ise Viyana’da Yahudi Pedagojisi eğitimi almış eğitimli bir 
kadın ve yazardı. O, eleştirmen Aoron David Gordon 
tarafından kurulan sosyalist ve Siyonist parti Hapoel Hazair’in 
aktivistiydi. Taubes'in kendisinden dört yıl sonra doğan 
Mirjam adında bir de kız kardeşi vardı. Taubes, ilk 
öğrenimine Viyana’da değil, babasının görev yaptığı 
Çekoslovakya’da başladı. 1930’da ise aile Viyana’ya geri 
döndü. 10 ve 14 yaşları arasında Taubes, bölgenin dikkat 
çekici tek okulu olan Chajes Okulu’na gitti. (Babası Zvi’nin 
danışmanı olduğu Haham Chajes’in ismini taşıyan bir okul). 
Okul seküler konuları İbranice’de öğretilen Yahudi metinleri 
ve İncil’le birleştirmeyi deniyordu. Taubes'in ergenlik 
döneminde Kutsal Kitap’ta okunan metinler nedeniyle, 
Taubes sonraki hayatında Yasa’ya dair zihninde oluşan 
şüphe tohumlarının bu sırada atıldığını söylemiştir.7 

Sonradan Zürih’e ailenin göçüyle birlikte tahsilinin ilk 
dönemlerini haham olmak üzere İsviçre’de tamamlayan 
Taubes, Basel ve Zürih’te felsefe ve tarih dallarında eğitimini 
sürdürdü. Zürih, Taubes'in entelektüel ilgilerinin ve politik 
bağlılıklarının ilk damıtıldığı yerdir. Bu dönemde Taubes'in 
anne ve babası Siyonist harekete inandı ve Zvi Taubes, 
Siyonist hareketin İsviç–re’deki lideri oldu. Ayrıca Yahudileri 
Nasyonal Sosyalistlerden kurtarmak için ümitsiz girişimlerde 
bulundu. Protestan rahiplerle iletişime geçerek onların 
Nasyonal Sosyalizm’e karşı tavır almalarını sağladı. Bu 

                                                   
6  Treml, a.g.e, s. 16. 
7  Muller, a.g.e, s. 27. 



JACOB TAUBES’İN DEMOKRASİ ANLAYIŞINDA POLİTİK TEOLOJİ 

 

117 

girişimler neticesinde İsviçre hükü–meti tarafından maliyetini 
Yahudi cemaatlerinin karşıladığı on bin Yahudi’nin İsviçre’ye 
Nasyonal Sosyalizm’den kaçıp yerleşmesine izin verildi. 
Böylece Macaristan’daki Yahudilerin bir kısmının kurtarılması 
sağlandı.  

Taubes, Zürih’te Sosyalist hareketle de tanıştı. 
Sosyalizmle Tanrı’nın bu dünyadaki krallığının 
kurulabileceğine inanan bu Hristiyan sosyalistler onun politik 
solu tanımasında önemli bir rol oynadılar. Taubes'in babası 
Zvi Taubes, mevcut durumla ilgili bir metin kaleme aldı. Bu 
metinde Nasyonal Sosyalizm karşısında dinsel bir 
yenilenmenin gerektiğini, Hristiyanlık’ın Yahudilik karşıtı bir 
eğilimle Yahudiliğin kökünü kemirdiğini ileri sürdü. Bu 
yenilenmeyi daha önce Aziz Pavlus'un gerçekleştirdiğini 
çünkü 2000 yıl önce de aynı şekilde mevcut düzenin 
çöktüğünü ifade etti. Sözünü ettiği yenilenme Yahudilikten 
istifade eden dinsel bir yenilenmeydi. Ona göre Aziz Pavlus, 
yeni bir inancı değil, Yahudi Kefaretinin On Günü’nün temel 
dini motiflerine yeni bir form verdiği dini kafirlerin arasında 
yaymıştı. Taubes bu metnin konu olduğu konferansı 
dinlediğinde henüz 17 yaşındaydı ve bu fikirleri kalben kabul 
etti. Sonradan, eskatoloji teması, kıyametçilik 
(apocalypticism) ve dinden etkilenen yenilenme hareketleri 
onun doktora tezinin konusu olacaktı. Taubes, spiritüel 
canlanışın ancak Yahudiliğin ötesine geçen bir spiritüel 
canlanışın filozofu olmayı arzuluyordu. Bu minvalde 
kendisini, Yahudiliğin esaslarını alıp onu daha geniş kesimler 
için yeniden formüle ettiğini düşündüğü havari Pavlus ile 
özdeşleştirdiği söylenebilir. Babası Zvi’nin de söylediği gibi, 
Hristiyanlık’taki Yahudi karşıtlığını Hristiyanlık’tan silerek ona 
Yahudi köklerini hatırlatmak gerekiyordu. Zvi’ye göre 
Hristiyan gelenekteki Yahudilik karşıtı safha Hristiyanlık’ı da 
aşındırarak Nazilerin anti-semitizmine katkıda bulunmuştu. 
Bu kontekstte Protestan ve Katolik entelektüeller, Kilise’nin 
Yahudi halkıyla ilişkisini metinlerinde yeniden 
değerlendirmeye başladılar. Böylece Kutsal Kitap’taki, 
Pavlus'un Romalılar’a Mektubu’na tekrar tekrar geri 
döndüler. Söz konusu metin Yeni Ahit’in diğer kitaplarında 
bulunan Yahudilere menfi bakışla çelişmektedir. Sonrasında 
Taubes, olan biteni anlatan Auswitzch Protokolü’nü 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

118 

yayınladı. Bu protokolü Avrupa Protestanlığı’nın önemli 
isimleri imzalamıştır: İsviçreli teolog Karl Barth ve Emil 
Brunner, Hollandalı teolog W.A. Vissert Hoft bu isimler 
arasında sayılabilir. Karl Bart, Taubes'in entelektüel 
gelişiminde rol oynayan çok önemli bir isimdi. Yine Erik 
Peterson, Jacques Maritain sonradan bu temaları ele aldılar. 
Havari Pavlus'a olan ilgisi Taubes'in hayatı boyunca 
sürmüştür. Bu hem babasının ilgisi nedeniyle hem de onun 
anti-semitizme bir cevap arayışından kaynaklanmıştı.8 Yine 
Taubes, Oskar Goldberg, Yahudi Haham teolog Leo Baeck 
ve en önemlisi Katolik teolog Hans Ursvon Balthasar’dan 
etkilendi. Balthasar’ın dini kıyametçiliğin sekülerleşmesine 
dair çalışması Taubes'in doktora tezinde benzer bir temayı 
keşfetmesini sağladı. 

Taubes'in başlangıçta doktora unvanını almak üzere 
akademik bir tez olarak kaleme aldığı Occidental Eschatology 
(Batı Eskatolojisi) ve daha sonra yayınladığı The Political 
Theology of Pavlus (Pavlus'un Politik Teolojisi) adlı kitapları 
çağdaş politik teoloji tartışmalarının en önemli eserleri 
arasında sayılmaktadır. Taubes, geleneksel Yahudi 
düşüncesini felsefenin çağdaş konularıyla, yani sekülerleşme 
teorileri, din-politika ilişkileri, zamanının hermeneutiği, daha 
spesifik olarak mesihçilik, apokaliptik düşünme ve gnostisizmle 
birleştirdi.9 İsviçre’de Yahudilere yapılanları izleyen ve bazı 
akrabaları soykırıma uğrayan Taubes, İsviçre’den sonra 
Amerika’ya eğitim amaçlı göç etti ve New York’taki Yahudi 
Teolojisi Semineri’ne katıldı. Bu seminere Leo Strauss’un 
Ortaçağ Yahudi düşünürü Moses Maimonides hakkındaki 
derslerini dinleyerek hazırlandı. Seminerde, o zamanlar 24 
yaşında genç bir haham ve din felsefesi doçenti olarak 
dinleyicilere provokatif bir sunum yaptı.Jacob, o dönemin bazı 
Yahudi entelektüellerinin katılımıyla – sonradan Amerikan 
akademik ve kamusal hayatının önemli figürleri haline gelen 
Daniel Bell, Nathan Glazer, Getrude Himmelfarb ve Irving 
Kristol vd. – Maimonides hakkında bir seminer düzenledi. Bu 

                                                   
8  A.g.e., s. 34-40. 
9  Kopp-Oberstebrink Herbert, Sass Hartmut von, “Preface”, Depeche 

Mode, Jacob Taubes Between Politics, Philosophy, and Religion, 
Brill, Leiden, Boston, 2022, VII. 



JACOB TAUBES’İN DEMOKRASİ ANLAYIŞINDA POLİTİK TEOLOJİ 

 

119 

küçük gruba, Strauss’un dinin politik fonksiyonları hakkındaki 
yorumunu nakletti. Taubes'in politik teoloji düşüncesinde bu 
dönemde Strauss’la kurduğu ilişkinin önemli bir düşünsel etkisi 
bulunmaktadır. Daha sonra Taubes, Amerika’da akademik bir 
kariyer elde etme peşine düştü. Kudüs’teki Hebrew 
Üniversitesi’nde bulunan, Yahudi mistisizminin ve mesihçiliğin 
büyük alimi Gershom Scholem, Taubes'in tezinden çok 
etkilendi ve kendisini birlikte çalışmak için Kudüs’e davet etti. 
Taubes, önce akıl hocası olan sonra da düşmanına dönüşen 
Scholem’in düşüncelerinin etkisiyle Yahudi gnosisi ve kıyamet 
düşüncesine alaka duyarak bu konuda çalışmalar yaptı.10 
1950’lerin başında ağır bir depresyon geçiren ve Bipolar 
teşhisi konan Taubes, 1951-1953 yılları arasında Kudüs’te 
kalarak düşünceleriyle çok sayıda öğrenciyi etkilemeyi 
başardı. Daha sonra Amerika’ya giderek 1965’te Berlin’e 
dönünceye kadar çeşitli Üniversitelerde çalıştı. Bu 
üniversitelerden bazıları şunlardır: Harvard, Princeton, 
Kolombiya… 1961’den sonra Berlin’deki Freie Universität’a 
dönen Taubes 1987’deki vefatına kadar Yahudi Çalışmaları ve 
Hermeneutik Enstitüsü’nde bir kürsüde çalıştı. Hem 
Siyonistleri hem de ateşli Siyonistlerden koparak anti-
Siyonistleri yakından tanıyan Taubes'in buradaki derslerinden 
“ütopyanın sonu” başlıklı dersini arkadaşı Marcuse dinlemiştir. 
Ayrıca Taubes, arkadaşı Lucien Goldmann’ı üniversiteye 
defalarca davet etmiştir. Arkadaşı ArminMohler vasıtasıyla 
Alman politika teorisyeni Carl Schmitt’le ilişki kuran Taubes, 
1978 eylülünde Rhineland’daki küçük kasabaya Schmitt’le yüz 
yüze görüşmeye gitti. O dönemde Schmitt, Alman liberalleri ve 
demokratları tarafından Hitler’e verdiği destek nedeniyle 
karalanmış olarak Nazi suçlamasıyla evine çekilmişti. Taubes 
ise Schmitt’in Nasyonal Sosyalizmle ilişkisine rağmen uzun 
süre onunla büyülenmiş vaziyetteydi. İkisinin tartıştıkları 
meseleler arasında Aziz Pavlus’un Romalılar’a Mektubu’ndaki 
pasajlar vardı.11 Yine Mohler’in Jünger’e olan ilgisini Taubes 
de paylaşmıştır. 

Bir süre Paris’te misafir doçent de olan Taubes'in yolu 
önemli Fransız düşünürlerle de kesişti. Paris’teki Maison des 

                                                   
10 Güngörmez, a.g.e, s. 114. 
11 Muller, a.g.e, s. 2. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

120 

Sciences de l’Homme’da Derrida, Levinas ve başka 
düşünürlerle karşılaşan Taubes, Berlin’deki öğrenci hareketinin 
önemli isimlerinden biri haline geldiği gibi Alman entelektüel 
hayatına da damgasını vurmuştur. Alman filozof Jürgen 
Habermas ile birlikte Suhrkamp’ın Teori serisinin editörü 
olmuştur.12 

Taubes, 1945’ten sonra Almanca konuşulan dünyada 
felsefenin girdiği çifte krizi tecrübe etti; entelektüel kriz ve 
tarihsel-politik kriz. Bu dönemi aynı zamanda idealizm 
dönemi sonrası entelektüel dünyadaki depremin bir sonucu 
olarak 19. yüzyılda “sistemlerin çöküşü” ve II. Dünya 
Savaşı’nda Avrupalı Yahudilerin soykırımının hayatın ve 
kültürün bütün alanlarını tüm dünyada etkilemesi 
belirliyordu.13 Taubes kendi felsefesini (1923-1987) 
geleneksel felsefi disipliner ayrımları takip etmeyen ve 
geleneksel sistematik felsefeden memnun olmayan 
düşünürlerin izinden giderek oluşturdu.  

Taubes'in kısaca eserlerinden de söz edilecek olursa, Batı 
Eskatolojisi adlı tezinin yanı sıra, yaklaşık olarak 69 makale 
daha yazmıştır. Bu makalelerin 22 tanesi Almanca olarak 
neşredilen Vom Kult zur Kultur: Bausteine zu einer Kritik der 
historischen Vernunft. Gesammelte Aufsätze zur Religions- 
und Geistesgeschichte adlı derlemede toplanmıştır. Taubes 
pek çok kongrede provokatif bildiriler sunmasıyla ünlüdür. Bu 
bildirilerden belki de en dikkat çekenlerinden birisi 
“Mesihçiliğin Bedeli” (1983) adlı bildirisidir. Yine “The 
Dogmatic Myth of Gnosticism” (1971), “From the Adverb 
“Nothing” to the Substantive “Nothing”: Deliberations on 
Heidegger’s Question Concerning Nothing” (1975), “From 
Cult to Culture” (1954) başlıklı metinleri içinde işlenen 
temalar bakımından ilgili literatürde farklılık yaratmaktadır. 
Taubes, 1980 yılında Almanya’da “Religionstheorie und 
Politische Theologie” başlığıyla gerçekleştirilen bir dizi 
tartışmaya katıldı. Bu kongrede sunulan bildirilerin üç ciltlik 
kitap dizisi halinde yayınlanmasında editörlük işini Taubes 
üstlenmiştir.14 Yine Taubes'in Aziz Pavlus üzerine 

                                                   
12 Ratmoko, a.g.e, s. xii. 
13 A.g.e, s. 1. 
14 Religionstheorie und politische Theologie, ed. Jacob Taubes, vol.1, 



JACOB TAUBES’İN DEMOKRASİ ANLAYIŞINDA POLİTİK TEOLOJİ 

 

121 

Heidelberg’te verdiği seminerler oldukça önem taşımaktadır. 
Bu seminerler sonradan İngilizce’ye çevrilerek The Political 
Theology of Paul15 başlığıyla yayınlandı. Söz konusu kitap 
Batı Hristiyan kültürünün serencamı hakkındaki mevcut 
yorumlardan oldukça farklı bir argümana dayanmaktadır. 
Taubes'in iddiası Aziz Pavlus’un aslında ilk Hristiyan 
olmadığı, bilakis Hz. Musa’nın yasasını yalnızca feshetmekle 
kalmayan aynı zamanda onu tamamlayan radikal ve ateşli bir 
Yahudi olduğu yönündedir.16 Taubes'in bu iddiası sonradan 
Alain Badiou, Giorgio Agamben, SlovojZizek, AntonioNegri 
gibi düşünürlerin ilgisini çekmiş onların “evrensellik” ve politik 
teoloji” meseleleri hakkında düşünmelerine sebep olmuştur. 
Söz gelimi, Negri’nin “The Eclipse of Eschatology: 
Conversing with Taubes’s Messianism and the Common 
Body”17 başlıklı metni bu ilginin ürünüdür. Yine Alain 
Bodiou’nun bu konuya ortaya attığı “event theory”siyle Being 
and Event başlığıyla kaleme aldığı çalışmalarında ve Saint 
Pavlus: The Foundation of Universalism18 başlıklı eserinde 
eğildiğini görüyoruz.19 Taubes'in vefatından sonra öğrencileri 
tarafından yayınlanan metinleri de bulunmaktadır. Bunlardan 
birisi de Carl Schmitt hakkında kaleme aldığı risaledir. 
Taubes'in Schmitt, Susan Taubes ve Hans Blumenberg’le 
yaptığı mektuplaşmalar ayrıca yayınlanmıştır. Taubes çok 
fazla dil bilmektedir ve bildiği diller arasında Almanca, 
İngilizce, Fransızca, İbranice ve Yidişçe sayılabilir. Ayrıca 
Latince ve Yunanca metinleri okuyabiliyordu. Enerjik, 
heyecanlı konuşması ve provokatif zekası nedeniyle onu 
bazıları dahi bazıları ise şarlatan olarak etiketlemiştir.  

                                                                                                    
Der Fürst dieser Welt. Carl Schmitt und die Folgen, vol.2, Gnosis 
und Politik, Vol.3, Theokratie, Wilhelm Fink Verlag, München, 1983-
1987. 

15 Taubes Jacob, The Political Theology of Pavlus, Stanford University 

Press, Broadway, 2004. 
16 Güngörmez, a.g.e, s. 116. 
17 Negri, Antonio, “The Eclipse of Eschatology: Conversing with 

Taubes’s Messianism and the Common Body”, Political Theology, 
2010, s. 35-40. 

18 Badiou, Alain. 2003. Saint Pavlus: The Foundation of Universalism, 

Stanford University Press, Stanford, 2003. 
19 Badiou Alain, Being and Event, Continuum, London and New York, 

2005. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

122 

1987’de Heidelberg, Protestan Eğitim Enstitüsü’nde 
kanser hastası olan Taubes, Havari Pavlus’un tarihsel önemi 
hakkında bir dizi seminer vermiştir. 21 Mart’ta öldüğünde 
1947’deki doktora tezinden bu yana bir kitap yayınlamamıştı. 
Tezinin uzun süre baskısı yapılmamış ve nadiren okunmuştu. 
Bugün ise Taubes'in kitapları çeşitli dillere çevrilmekte ve 
yayınlanmaktadır. Onun The Political Theology of Pavlus adlı 
eseri Pavlus’u radikal bir şahsiyet olarak meşrulaştırdı ve 
dünyada Komünizmin itibarsızlaşmasından sonra yeni bir 
ilham kaynağı arayan bir sürü Avrupalı akademisyen konuyu 
ele almaya başladı. Burada sorulması gereken soru belki de 
şuydu: Bir haham ailesinin çocuğu nasıl etkili bir Aziz Pavlus 
yorumcusu oldu?20 

 

Modern Demokrasinin Politik Teolojisi 

Politika teolojiyi dışlar mı? Yoksa politik olanın özünde 
teolojik olan mı vardır? Taubes'in eserleri belki de bu 
sorulara bir cevap verme teşebbüsü olarak değerlendirilebilir. 
Alman düşünür Carl Schmitt, Armin Mohler’e 14 Haziran 
1952 tarihli mektubunda “Taubes, gerçekten haklıdır, bugün 
teologların hakkında konuştuğu teoloji dışındaki her şey 
teolojidir”21 diye yazıyordu. Bu durumda, Schmitt’in 
yukarıdaki genelleştirici sözünü dikkate alırsak Taubes'in 
modern felsefeye, modern düşünceye ve modern ideolojilere 
bakışı teolojiyle doğrudan ilişkili demektir. Schmitt’in Taubes 
ile ilgili bu tespiti sekülerliğiyle, akılcılığıyla ve nesnelliğiyle 
pek bir övünen modernliğin krizine22 de işaret etmektedir. 

                                                   
20 Muller, a.g.e, s. 3. Muller kitabında bu soruyu cevaplamaya 

çalışmaktadır. Ona göre bunun en önemli sebeplerinden birisi 
Taubes'in babası Zwi’nin Hristiynalık’a ilgisi ve Hristiyan din 
adamları ve teologlarla da diyaloga girmesidir. Ayrıca Taubes'in 
ailesinin yaşadığı şehir olan Viyana’daki Yahudi cemaati çeşitlenmiş 
ve bölünmüş bir cemaattir. 

21 Schmitt Carl, Carl Schmitt – Briefwechsel mit einem seiner Schuler, 

AkademiaVerlag, 1995, s. 123. 
22 Taubes'in kriz hakkındaki görüşlerini ayrıca ele almak gerekir. Bu 

konuda Batı Eskatolojisi adlı metni temel kaynaktır. Ona göre 
tarihten iki şekilde bahsedilebilir: ruhun çağı (Geist-Zeit) ve çağın 
ruhu (Zeit-Geist. Taubes, ruhun çağından çağın ruhuna geçişin krizi 



JACOB TAUBES’İN DEMOKRASİ ANLAYIŞINDA POLİTİK TEOLOJİ 

 

123 

Yine Taubes'in politik teoloji görüşünü ele alırken mesihçilik 
ve eskatoloji hakkında yazdıkları çok fazla önem arz 
etmektedir. Bununla birlikte Taubes'in politik teoloji 
düşüncesini her boyutuyla tek bir metinde ele almak mümkün 
değildir. Elinizdeki bölümde Taubes'in politik teolojik 
düşüncesini Schmitt’in sözünü ettiği bu geniş kapsamda ele 
almak yerine onun tek bir metnine odaklanarak 
değerlendirmeye çalışacağız. Söz konusu metin onun “On 
the Symbolic Order of Modern Democracy” başlıklı metnidir. 
Bununla birlikte metni ele almadan önce değinilmesi gereken 
birkaç husus ve Taubes'in referans edilmesi gereken birkaç 
makalesi bulunmaktadır.  

Taubes’e göre modern felsefenin ve modern politikanın 
teolojiden bağımsız olduğu iddiası gerekçelendirilmesi pek 
de mümkün olmayan bir iddiadır. Çünkü ona göre teoloji 
daha en başından politik teori problemi olarak doğmuştur ve 
kaynağı Sokrates’in Adeimantus ile kurduğu “devlette şiir ve 
edebiyatın yeri hakkındaki diyalogu”dur. Ona göre Teoloji bir 
terim olarak ilk defa bu diyalogta zuhur eder. Söz konusu 
terim yalnızca şiir ve edebiyatla ilgili değildir. O aynı 
zamanda Olimpos tanrılarının otoritesinin çöküşüne ve 
Yunan toplumunun sonuna işaret eder. Bir diğer ifadeyle 
Platon’un Homer dinini tenkidini ve dinde bir krizi de ima 
eder. Bu çöküşün neticesinde ortaya çıkan kriz için “teoloji” 
sözcüğü bulunmuştur.23 Taubes, Platon’un Devlet’ini 
değerlendirirken şu soruları sormaktadır: Platon’un kendi 
idealar teorisini devletin yapısını ele alırken geliştirmiş olması 
tesadüf müdür? Ya da idealar teorisi bizatihi devlet taslağının 
epistemolojik temeli değil midir? Epistemolojik temelidir 
çünkü Platon’a göre, sofistik epistemolojik rölativizmi kabul 
eden bir cemaat anarşi ya da tiranlığa mahkumdur. Hiçbir 
politik otorite “rölativizm” temelinde tesis edilemez. Her 

                                                                                                    
bize gösterdiğini söyler. Taubes için aslında çağımız spritüelkriz 
çağıdır.Taubes Jacob, Abendlandische Eschatologie, Matthes&Seitz 

Verlag, München, 1991, s. 11. 
23 Taubes Jacob, “on the Nature of the Theological Method: Some 

Reflection on the Methodological Principles of Tillich’sTheology, The 
Review of Metaphysics, vol.2, no:8, Jun 1949, s.12, Güngörmez, 
Modernite ve Kıyamet, Henri de Lubac, Karl Löwith, Jacob Taubes, 
s. 141. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

124 

zaman arkasında dayandığı bir teoloji vardır. Dolayısıyla her 
teoloji toplumun düzeniyle ilgilidir. Yine teolojinin kendisi de 
apolitik olduğunu ve politik olana tamamen bigane olduğunu 
iddia etse dahi politik imalara sahiptir.24 Taubes, daha ötede 
şunu söyler: “Politik imaları olmayan teoloji olmadığı gibi, 
teolojik varsayımları olmayan politik teori de olamaz.”25 
Burada hemen Taubes'in fikirleri bizi Rousseau’ya 
götürmektedir. Rousseau’nun Toplum Sözleşmesi metninde 
son bölümü sivil din meselesine ayırdığını hatırlatmak 
gerekir.  

Yukarıdaki hususları vurguladıktan sonra Taubes'in politik 
teolojik yaklaşımının en fazla ve en net ortaya çıktığı 
demokrasi hakkındaki metnine dönebiliriz. Onun bu konuda 
kaleme aldığı “On the Symbolic Order of Modern 
Democracy” metni demokrasiyi Avrupa’daki tarihi 
bakımından da incelemek suretiyle politik teolojik bir 
yaklaşımla ele alır. Söz konusu yaklaşım zamanda dinsel ve 
politik ideolojilerin maskesini indirme girişimi olarak da 
okunabilir.  

“Toplum” der, Taubes, semboller vasıtasıyla, üyeleri 
arasında ortak bir bağ kurar. Dil, insanlığın temel sembolik 
formudur çünkü dil sembolleri onun siyasi hayatına aktif 
katılımını garanti eder.”26 Taubes’e göre yönetim, otorite, 
egemenlik, kadir-i mutlak ve karar deus ex machina olarak 
politik olduğu kadar dini vokabülere de aittir. Bu kontekstte 
Taubes, Schmitt’in politik teolojik varsayımını paylaşır. Onun 
tespiti Schmitt27 gibi politik dil ve dinsel dil arasında bağlantı 

                                                   
24 Taubes Jacob, “Theology and Political Theory”, Social Research, 

vol.22, No.1, Spring, 1955, s. 57-58. 
25 A.g.m, s. 58. 
26 Taubes Jacob, “On the Symbolic Order of Modern Democracy”, 

Genealogies of the Secular: The Making of Modern German 
Thought, Ed. Willem Styfhals, Stéphane Symons, State University of 
New York Press, Albany, 2019, s. 179. 

27 Schmitt Carl, Siyasi İlahiyat: Egemenlik Kuramı Üzerine Dört Bölüm, 

Dost Kitabevi, 2016, Ankara Elbette ikisinin politik teolojik anlayışı ve 
arasında ve başka konularda farklılıklar bulunmaktadır. Taubes, bir 
yerde Schmitt’le ilişkisini şu şekilde tarif etmektedir: “Birbirimize karşı 
ölümüne düşmanlık ettiğimizin farkındaydık fakat muhteşem 
anlaşıyorduk. Tek bir şeyi biliyorduk: aynı düzlemde konuşuyorduk. 
Ve bu çok nadir rastlanan bir durumdu.” Bu konuda bkz.Taubes 



JACOB TAUBES’İN DEMOKRASİ ANLAYIŞINDA POLİTİK TEOLOJİ 

 

125 

kurar ve ikisi arasındaki çarpıcı benzerliği ifşa eder. Taubes, 
çağımızda kutsal krallık sembolünün çözülüşünün politik 
toplumun yapısını sembolize eden pek çok dinsel arketip ve 
imajın genel azalışı ile ilişkili olduğunu ifade eder. Fransız 
Devrimci ideologları, Voltaire gibi entelektüellerle birlikte 
(Voltaire Charlemagne’ın hayatını gözler önüne sermişti) 
Ortaçağ’ın kutsal krallarını kriminalleştirdiler ve “geleneksel 
kutsal kral” imajını yıkarak kutsal monarşik düzene bütünüyle 
meydan okudular. Bu yurttaşın doğal haklarının 
deklarasyonu ve onun kralların kutsal haklarıyla rekabete 
girmesi anlamına geliyordu. Netice olarak Amerikan 
Bağımsızlık Bildirgesi ve Fransız İnsan ve Yurttaş Hakları 
Bildirgesi 19. ve 20.yy.’ın demokratik toplumlarının modelleri 
haline geldi. Her insanın doğal hakları yalnızca kralların 
kutsal haklarına karşı bir konuma getirilmekle kalmadı ayrıca 
bütün insanların temelde eşit olduğu varsayılarak bütün 
feodal ve patriarşik ayrıcalıklardan ve kurumsallaşmış 
kardeşlikten (kralların kutsal haklarının yaşayan 
sembolleriyle kral tarafından yürütülen) kurtulunması talep 
edildi.28 Taubes, kutsal monarşik düzene bu meydan 
okumayı çağın edebi ve felsefi karakterleri ile ilişkilendirerek 
ikisi arasında bir analoji kurar. Ona göre Fransız Devrimi’nde, 
kralın katliyle, Freud’un babanın katli, Turgenyev’in Babalar 
ve Oğullar’ındaki babanın reddi, Dostoyevski’nin Karamazov 
Kardeşler’de babanın katli ve Nietzsche’nin Tanrı’nın ölümü 
yorumuyla ilişkisi vardır. Taubes için Fransız Devrimi 
esnasındaki kralın katli, esasında evrensel, demokratik, 
eşitlikçi toplumdaki ilahın öldürülmesinin de başlangıcıydı. Bu 
durum neticesinde monarşik liturjinin sembolizmiyle, 
toplumun kendi kendisini yorumlaması arasındaki boşluk 
çağımızın dinsel ve politik bilinci arasındaki krize yol 

                                                                                                    
Jacob, To Carl Schmitt, Letters and Reflections, Columbia University 
Press, New York, 1987, s. 11, Treml Martin, “Secularization and the 
Symbols of Democracy, Jacob Taubes’s Critique of Carl Schmitt, 
Genealogies of the Secular: The Making of Modern German 
Thought içinde. S. 159-176, Jacob Taubes/Carl Schmitt, 
Briefwechsel mit Materialien, ed. Herbert Kopp-Oberstebrink, 

Thorsten Palzhoff, Martin Treml, Fink, Münih, 2011. 
28 Taubes, s. 180-181. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

126 

açmıştı.29 Bölümün girişinde değindiğimiz kriz bu kontekstte 
anlaşılabilir hale gelmektedir. 

Taubes, Fransız Devrimi’nin kralın katliyle Avrupa siyasal 
ve sosyal düzeninde yarattığı krizi tarif ettikten sonra 
demokratik gelişimin bir genealojisini yapmaya girişir. Ona 
göre demokrasi Ortodoks Hristiyan dinsel gelenekten 
hareketle değil,30 hiyerarşik Roma Katolik sisteminden 
vazgeçenlerin girişimiyle gelişti ve parladı. Daha ötede İncil’in 
eşitlikçi mesajıyla feodal Ortaçağ toplumuna saldıran ve 
bütün nüfusa etki etmeye çalışan mistik hareketler ve 
sekteryanların girişiminden doğdu. Heretik tarikatlar,31 kilise 
üyelerinin birbirine eşitliğini vurguladı ve kıdemlilerle vaizlerin 
Roma Katolik Kilisesi değil, yerel cemaatler tarafından 
seçilmesi gerektiğinde ısrar ettiler. Taubes, insan ruhuyla 
kutsalın özdeşliğini vurgulayan Anabaptistler’in günah fikrini 
reddetmek zorunda olduklarını ifade eder. Böylece dinsel 
demokrasiler 17.yy’da İngiltere’de ortaya çıktı ve bu 
cemaatler kendilerini kutsanmış cemaatler olarak hissettiler. 
Söz konusu durum daha sonrasında dinsel cemaatlerin 
dışında gelişecek şekilde politik demokrasilere doğru taşındı. 
İlk olarak Anabaptistlerin hayata geçirdiği, Kilise 
örgütlenmesinin demokratik prensibi zamanla İngiliz ve 
Amerikan demokrasisinin temel prensibi haline geldi.32 

Taubes, demokrasinin teolojik soykütüğünü ortaya 

                                                   
29 A.g.e., s. 181. 
30 Taubes, düşüncelerinde teolojiye ve teolojinin tarihle ilişkisine özel bir 

yer ayıran Karl Löwith’ten biraz farklı düşünmektedir. Löwith, tarih 
felsefesinin tamamen tarih teolojisine dayandığını ileri sürmekte ve 
modern tarihsel bilincimizin Hristiyanlık’tan türediğini söylemektedir. 
Ona göre moderniteyle birlikte Hristiyan ‘kurtuluş’ fikri 
sekülerleşmiştir. Bkz. Löwith Karl, Meaning in History, The 
Theological Implications of the Philosophy of History, Chicago 
Press, Chicago, 1950, s. 1. 

31 Bu konuyu gnostisizm başlığıyla ele alan önemli düşünürlerden birisi 

de Eric Voegelin’dir. Voegelin modernitenin gnostik özüne dikkat 
çekerken, modern ideolojileri de bu kontekstte değerlendirir. Bkz. 
Voegelin Eric, Modernity Without Restraint, The Political Religions, 
The New Science of Politics, and Science, Politics, and Gnosticism, 
Ed. Manfred Henningsen, University of MissouriPress, Columbia 
and London, 2000. 

32 A.g.e, s. 183-184. 



JACOB TAUBES’İN DEMOKRASİ ANLAYIŞINDA POLİTİK TEOLOJİ 

 

127 

koyarken meselenin Kutsal Kitap’a kadar geri 
götürülebileceğine de işaret eder. Kutsal Kitap’ta anlatılan 
hikayeye göre, Korah, tanınmış iki yüz elli İsrailli önderle 
birlikte Musa’ya başkaldırmıştır. “Musa ve Harun’un yanına 
hep beraber varıp “çok ileri gittiniz!” dediler. Şöyle ki: “Bütün 
topluluk, topluluğun her bireyi kutsaldır ve RAB onların 
arasındadır. Öyleyse neden kendinizi RAB’bin topluluğundan 
üstün görüyorsunuz?” dediler. Musa bunu duyunca yüz üstü 
kapandı ve sonrasında Korah ve yandaşlarına şu cevabı 
verdi: “Sabah RAB kimin kendisine ait olduğunu, kimin kutsal 
olduğunu açıklayacak ve o kişiyi huzuruna çağıracak. RAB 
seçeceği kişiyi huzuruna çağıracak.”33 Taubes’e göre Kutsal 
Kitap’taki bu anlatıda dinsel hiyerarşiye karşı Tanrı’nın 
cemaati yüceltilmektedir. Harun ve Musa’ya kendinizi 
Tanrı’nın cemaatinden üstün mü sanıyorsunuz denmekte ve 
bu isyan modern demokrasideki halkın iradesi üstündür fikrini 
adeta çağrıştırmaktadır. Bu mesele göre, Tanrı onları 
nihayetinde yok etmiştir. Karşısında onların bir cemaat olarak 
güçlerini tanımamıştır. Gerçekten de demokrasilerde cemaat 
olarak halka adeta kutsal bir ruh eşlik eder ve halkın onayı 
yanılmaz çünkü Halkın sesi Tanrı’nın sesidir. Demokrasinin 
mistik karakterine dikkat çeken Taubes, şu düşündürücü 
soruyu sorar: halk bireyden niye daha az kriminal ve yanılıyor 
olsun? Şimdi Taubes'in yukarıdaki sorusundan hareketle 
Rousseau’nun bir demokrasi klasiği olan Toplum Sözleşmesi 
metnine mutlaka yeniden dikkat çekmek gerekir. Rousseau 
toplum sözleşmesi metnini kaleme alırken demokrasinin dinle 
ilişkisinin son derece farkındaydı. Ona göre demokrasinin bir 
rejim olarak devletin dayandığı bir din olmaksızın 
kurumsallaşması mümkün değildi. Bu yüzden metninin son 
bölümünü sivil din meselesine ayırmıştır.34 

Bütün bu değerlendirmelerden hareketle şu tespit 
yapılabilir: 19.yy. boyunca aşama aşama aşkın Tanrı 
tasarımının yok edildiğini görüyoruz. Alman-Amerikan filozof 
Eric Voegelin söz konusu durumu ilahi/aşkın temelin 

                                                   
33 https://amp.bibliaonline.com.br/bb31/nm/16 
34 Rousseau Jean Jacques, Toplum Sözleşmesi, Türkiye İş Bankası 

Kültür Yayınları, İstanbul 2019. Ayrıca bkz. Gauchet Marchel, Ferry 
Luc, Dinden Sonra Dinsellik, Agora Kitaplığı, İstanbul, 2005. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

128 

reddedilişi, aşkınlığa açıklığın kapanışı olarak değerlendirir.35 
Bu duruma eşlik eden en önemli şeylerden birisi politik eşitlik 
idealinin yükselişidir. Taubes’e göre, politika ve din 
meseleleri otoriteryan din ve ateizm arasındaki bir alternatife 
indirgenerek ya aşkın egemen Tanrı’ya dönüş (temsilcileri: 
Protestan düşünür Kierkegaard, Katolik düşünür Donoso 
Cortes,) ya da ateizme (Marx, Proudhon) doğru ileri gidiş 
formülasyonu kabul gördü. Taubes son yüzyılın spritüel ve 
politik tarihinin halen bu formülasyonun hecelenmesi 
olduğunu söyler.36 Bu noktadan itibaren Kierkegaard, Cortes, 
Marx ve Proudhon’un fikirleri üzerinden değerlendirmeler de 
yapan Taubes, Schmitt’e referansla demokrasinin eninde 
sonunda bir tür Sezarcılığa varacağını ifade etmiştir.  

Taubes’e göre bu dört isim – Kierkegaard, Cortes, Marx 
ve Proudhon – dinin sembolik düzenine gerçekten ilgi duydu. 
Her biri dinin toplumdaki fonksiyonu konusunda hemfikirdi ve 
ilginç bir şekilde hepsi de diktatörlük yanlısıydı: Kierkegaard, 
Kitlelerin isyanı üzerinde Martys (şehitlerin) diktatörlüğü; 
Cortes, liberal toplum üzerinde Kilise diktatörlüğü; Marx, 
proleterya diktatörlüğü; Proudhon, son otoriteyi de yıkıp 
insanı tahta çıkarma isteğindeki anarşizm arzusundaydı.37 
Taubes, metninde bu düşünürlerden Cortes’e özel bir ilgi 
gösterir ve onun düşüncelerini ayrıntılı olarak ele alarak diğer 
düşünürlere bağlar. Biz de metnimizin sınırlılığından ötürü 
Taubes'in izinden giderek Cortes hakkındaki düşüncelerine 
yoğunlaşacağız. Ona göre Cortes, İspanyol 
Engizisyoncuları’nın mirasçısıdır. Devrim tohumu Tanrı’ya 
karşı insanın isyanında38 bulunur. Orta sınıflara karşı 
yönelen sosyalist devrimin formülasyonu ve vaadi şuydu: 
“zenginler gibi olacaksınız”. Orta sınıfın aristokrasiye karşı 
devriminin formülasyonu ve vaadi ise “aristokratlar gibi 
olacaksınız”dır. Bütün bunlardan hareketle varılan son 
formülasyon ise “tanrılar gibi olacaksınız”dır.39 Düşünüre 

                                                   
35 Bu konuda bkz. Güngörmez Bengül, Eric Voegelin: İnsanlık Draması, 

Din Politika İlişkileri, Paradigma Yayınları, 2011. 
36 Taubes, ag.e, 185. 
37 A.g.e, 186-187. 
38 Voegelin, devrimi Tanrı’ya karşı isyan olarak değerlendirir. Çünkü 

devrimci hareketler gnostik hareketlerdir. 
39 A.g.e, 187. 



JACOB TAUBES’İN DEMOKRASİ ANLAYIŞINDA POLİTİK TEOLOJİ 

 

129 

göre dinsel otorite yıkıldığında politik kontrol güçlenmek 
zorundadır. Donoso Cortes 1848’in şunu ispat ettiğini söyler: 
seçim özgürlük ya da diktatörlük arasında değil, hükümetin 
diktatörlüğü ile ayaklananların diktatörlüğü arasındadır. 
Cortes, bir seçim yapmak gerektiğinde hükümetin 
diktatörlüğünü seçmiştir çünkü liberal toplumun ilerlediğine 
inansa da gerçekte yıkıcı bir despotizme doğru gittiğini 
düşünmekteydi. Cortes’e göre, monarşi kurumu hak ve 
meşruiyetle korunmadığında diktatörlük saatleri gelir. Aslında 
Cortes’in düşüncesinden şunu çıkarabiliriz: O, Tanrı ve 
ateizm arasında bir tercih yapmaktadır. Cortes, Krallık 
sembollerinin artık öldüğünü düşündüğü için ilahi müdahaleyi 
tanımlamak üzere tiranlık sembollerine başvurdu. Taubes, 
Cortes’in düşüncelerini bu şekilde zikrettikten sonra şu 
değerlendirmeyi yapar: çağımızdaki teolojik argümanla kim 
ilgilense modern teolojide “diktatör nitelikleri”nin Tanrı’ya 
atfedildiğini fark edecektir. Tanrı total yabancı, total olarak 
öteki, insan tarafından hiçbir iletişimin kurulamadığı, insan 
hayatını terörle kesintiye uğratan ve tamamen itaatle kör bir 
inancı talep eden bir varlık olarak tanımlanır. Cortes’in 
Tanrı’nın krallığı vizyonu, Proudhon’un Tanrı’ya karşı 
Devrim’inin tersidir. Cortes Proudhon’un teizm karşıtlığında 
Manişeizmin antik mirasının dirildiğini görür. Çünkü 
Proudhon, Tanrı fikrini kötülüğün kökeni olarak hedef 
almaktadır. Tanrı varsa eğer insana düşmandır diye 
düşünüyor. Tanrı varsa insan onun kölesi olmalı. Tanrı varsa 
da onu öldürmek gerekir diyor. Taubes, Cortes’le 
Proudhon’un düşüncelerini mukayese ederken, Cortes’in 
Kilise’nin diktatörlüğünü tercih etmekte olduğunu söyler. 
Kilise’nin diktatörlüğünü tercih etmektedir çünkü kılıcın 
otoritesi daha iyidir; bir kere kılıç, hançerden soyludur, 
Proudhon ise ayaklananların diktatörlüğünü, yani hançerin 
otoritesini seçer.40 

Taubes, Kierkegaard’a döndüğünde ise Proudhon’un 
manişeizminde Kierkegaard’ın otoriteryen Tanrı imajının 
doğduğunu görür. Kierkegaard’ta Tanrı ve insan arasında 
uçurum vardır. Taubes’e göre Cortes ve Kierkegaard’ın mevcut 
sosyalist ve anarşist eleştirileri liberal şüphecilikten daha 

                                                   
40 A.g.e, s. 188. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

130 

tehlikeli görmesi tesadüf değildir. Cortes, sosyalizmin kuvvetinin 
bir teoloji sistemi olmasında yattığını fark etti. Daha ötede o bu 
teolojinin yıkıcı olmasının nedenini eleştiri yapma kuvvetinde 
değil, şeytani bir teoloji olmasında diye düşündü. Yine Marx’a 
onun teoloji kritiğini işaret ederek dönen Taubes, onun teoloji 
kritiğinin politikanın eleştirisine bir giriş olduğunu söyler. Buna 
göre, cennete karşı isyan dünyevi iktidarlara karşı her isyanın 
temelidir. Marx’ın düşüncesinde karşılaştığımız ateizm bütün 
Tanrıları yaratan iktidarı yıkacak devrimin ön koşuludur.41 

 

Sonuç 

Taubes, demokrasinin politik sembolizmini radikal 
Hristiyan ‘sapkınlara’ (heresies), Kilisenin mutlak otoritesini 
reddeden ‘sapkınlara’ kadar izlemiştir. O, teoloji ile 
sembolizmin seküler politikaya uygulanmasını yalnızca 
eşitleyici demokratik yaklaşım içerisinde değil, Marx, Cortes, 
Kierkegaard, Proudhon gibi düşünürlerin genelde dine, 
özelde liberal ve sosyalist fikirlere yaklaşımını 
değerlendirmek suretiyle de ele alır. Ona göre, demokrasi 
sembolleri geleneksel ortodoksi karşıtı teolojiye, heretik, 
devrimci ve mistik doktrinlere kadar izlenebilir. Toplumsal 
sözleşme teorileri, mevcut dinin kamusal hayatta 
zayıflamasıyla derinden alakalıdır. Bu kontekstte meseleyi 
toparlayabilmek adına onun şu fikrini hatırlatmak uygun 
olacaktır; “Politik imaları olmayan teoloji olmadığı gibi, 
teolojik varsayımları olmayan politik teori de olamaz”ın her 
şeyi bir anda teolojinin sepetine doldurmadığını da 
belirtmekte fayda var. O, politik teolojiye bir misyon da yükler: 
spiritüel güç ile seküler gücü ve ruhani iktidar ile dünyevi 
iktidarı birbirinden ayırmak. Bu meyanda ortaya koyduğu 
pozitif politik teoloji ve negatif politik teoloji ayrımı ilgili 
literatürde oldukça dikkat çekicidir. 

Sekülerizmin zaferi ya da mağlubiyeti, dinin geri gelişi 
veya dinden sonraki dinsellik, politik din, modern kurtuluş 
dinleri, eskatoloji, kıyametçilik ve mesihçilik gibi pek çok 
mevzu düşünürleri hala meşgul etmeye devam ediyor. 
Seküler Batı’nın Hristiyan politik-teolojik matrixten çıktığını 

                                                   
41 A.g.e, 186-187. 



JACOB TAUBES’İN DEMOKRASİ ANLAYIŞINDA POLİTİK TEOLOJİ 

 

131 

dair Avrupalı ve Amerikalı bazı alimlere de ait olan bu iddia 
Hristiyanlık öncesine dair araştırmalara ve monoteizmin 
doğduğu antik uygarlıklara dönen Jan Assmann gibi 
düşünürler için elbette tartışmalı bir iddia olabilir. Alman 
sekülerizasyon tartışmalarını, özellikle de Schmitt’i aşmak 
isteyen bir düşünür olan Assmann, politik kavramların politika 
alanını asla terk etmediğini, onların teolojik kontekstte dahi 
politik kavramlar olduğunu ileri sürdü.42 Elbette bu argümanın 
araştırılması başka bir metnin konusu olabilir. 

 
 

Kaynakça 
Akosman Güngörmez Bengül, “Takdim Niyetine Politik Teolojiye 

Bir Derkenar: Sekülerizmin Maskesi Nasıl Düştü?”, Politik 
Teoloji Yazıları, Ed. Bengül Güngörmez Akosman, Sentez 
Yayınları, Ankara, 2023, s. 9-18. 

Assman Jan, Herrschaft und Heil: Politische Theologie in 
Ägypten, Israel und Europa, Fischer Verlag, Munich, 2000 

Badiou Alain, Being and Event, Continuum, London and New 
York, 2005. 

Badiou, Alain. 2003. Saint Paul: The Foundation of 
Universalism, Stanford University Press, Stanford, 2003. 

Der Fürst dieser Welt. Carl Schmitt und die Folgen, ed. 
JacobTaubes, vol.2, Wilhelm Fink Verlag, München, 1983-
1987. 

Faber Richard, ad Jacob Taubes, Historischer und politischer 
Theologe, moderner Gnostiker, CEP Europaische 
Verlagsanstalt, Hamburg, 2022. 

Gauchet Marchel, Ferry Luc, Dinden Sonra Dinsellik, Agora 
Kitaplığı, İstanbul, 2005. 

Gnosis undu Politik, Vol.3, Theokratie, ed. Jacob Taubes, 

                                                   
42 Assman Jan, Herrschaft und Heil: Politische Theologie in Ägypten, 

Israel und Europa, Fischer Verlag, Munich, 2000, Jenkins-Steinmetz 
Daniel, “Secularization and Theologization, Introduction to Jan 
Assman’s Monotheism”, Genealogise of the Secular: The Making of 
Modern German Thought, ed. Willem Styfhals&Stéphane Symons, 
Sunny Press, New York, s.83-100 Bu konuda bir değerlendirme için 
bkz. Akosman Güngörmez Bengül, “Takdim Niyetine Politik 
Teolojiye Bir Darkenar: Sekülerizmin Maskesi Nasıl Düştü?”, Politik 
Teoloji Yazıları, Ed. Bengül Güngörmez Akosman, Sentez Yayınları, 
Ankara, 2023, s. 9-18. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

132 

Wilhelm Fink Verlag, München, 1983-1987. 
Güngörmez Bengül, Eric Voegelin: İnsanlık Draması, Din 

Politika İlişkileri, Paradigma Yayınları, 2011. 
Güngörmez Bengül, Modernite ve Kıyamet: Henri De Lubac, 

Karl Löwith, Jacob Taubes, Liberte Yayınları, İstanbul, 2018. 
JacobTaubes/Carl Schmitt, Briefwechsel mit Materialien, ed. 

Herbert Kopp-Oberstebrink, Thorsten Palzhoff, Martin Treml, 
Fink, Münih, 2011.  

Jenkins-Steinmetz Daniel, “Secularization and Theologization, 
Introduction to Jan Assman’s Monotheism”, Genealogies of 
the Secular: The Making of Modern German Thought, ed. 
Willem Styfhals & Stéphane Symons, Sunny Press, New 
York, s. 83-100. 

Kopp-Oberstebrink, Herbert, and Hartmut von Sass. “Preface.” 
in Jacob Taubes: Between Politics, Philosophy, and Religion, 
Depeche Mode, 1–4. Leiden–Boston: Brill, 2022.  

Löwith, Karl. Meaning in History: The Theological Implications of 
the Philosophy of History. Chicago: University of Chicago 
Press, 1950. 

Müller, Jerry Z. Professor of Apocalypse: The Many Lives of 
Jacob Taubes. Princeton and Oxford: Princeton University 
Press, 2022.  

Negri, Antonio. “The Eclipse of Eschatology: Conversing with 
Taubes’s Messianism and the Common Body.” Political 
Theology (2010): 35–40.  

Taubes, Jacob, ed. Religionstheorie und Politische Theologie. 
Vol. 1. München: Wilhelm Fink Verlag, 1983–1987. 

Rousseau Jean Jacques, Toplum Sözleşmesi, Türkiye İş 
Bankası Kültür Yayınları, İstanbul 2019. 

Schmitt Carl, Carl Schmitt – Briefwechsel mit einemseiner 
Schuler, AkademiaVerlag, 1995. 

Schmitt Carl, Siyasi İlahiyat: Egemenlik Kuramı Üzerine Dört 
Bölüm, Dost Kitabevi, Ankara 2016.  

Taubes Jacob, “on the Nature of the Theological Method: Some 
Reflections on the Methodological Principles of Tillich’s 
Theology, The Review of Metaphysics, vol.2, no:8, Jun 1949. 

Taubes, Jacob. “On the Symbolic Order of Modern Democracy.” 
In Genealogies of the Secular: The Making of Modern 
German Thought, edited by Willem Styfhals and Stéphane 
Symons, 233–247. Albany: State University of New York 
Press, 2019.  

Taubes, Jacob. “Theology and Political Theory.” Social 



JACOB TAUBES’İN DEMOKRASİ ANLAYIŞINDA POLİTİK TEOLOJİ 

 

133 

Research 22, no. 1 (Spring 1955): 1–15.  
Taubes, Jacob. Abendländische Eschatologie. München: 

Matthes & Seitz Verlag, 1991.  
Taubes, Jacob. “Preface.” In Occidental Eschatology, by Jacob 

Taubes, translated by David Ratmoko, xi–xxiii. Stanford, CA: 
Stanford University Press, 2009.  

Taubes, Jacob. The Political Theology of Paul. Stanford, CA: 
Stanford University Press, 2004. 

Taubes Jacob, To Carl Schmitt, Letters and Reflections, 
Columbia University Press, New York, 1987. 

Treml Martin, “Taubes’s Jüdischkeit, or How OneLed a Jewish 
Life in Post-Holocaust Germany,” Depeche Mode: Jacob 
Taubes, Between Politics, Philosophy and Religion, Ed. 
Herbert Kopp-Oberstebrink, Hartmut von Sass, Koninklijke 
Brill, Leiden, 2022, 12-31. 

Voegelin, Eric. Modernity Without Restraint: The Political 
Religions, The New Science of Politics, and Science, 
Politics, and Gnosticism. Edited by Manfred Henningsen. 
Columbia and London: University of Missouri Press, 2000. 

 
 



 



 

 

J 

III. BÖLÜM: 
Kadın, Tanrı ve Bilgi:  
Feminist Teolojinin 

Ontolojik-Epistemolojik Zemini 
 
 
 
 
 

Eylem YENİSOY ŞAHİN 

Feminist düşünce, toplumsal cinsiyet eşitsizliğinin tarihsel 
kökenlerini, kuramsal yapı taşlarını ve gündelik yaşamdaki 
yansımalarını eleştirel biçimde analiz eder ve bu eşitsizliğin 
dönüşümü için alternatif bilgi teorileri, politika ve direniş 
biçimleri geliştirir. Teoloji ise en genel anlamıyla Tanrı, ilahi 
irade ve kutsal olanın bilgisi üzerine yürütülen düşünsel 
faaliyetleri kapsar. Tek tanrılı dinlerin hâkim yorumlarında 
Tanrı figürünün eril imgelerle temsili, kadınların ibadet, temsil 
ve yetki alanlarından sistematik biçimde dışlanmasıyla 
birleştiğinde, teoloji ile toplumsal cinsiyet eşitsizliği arasında 
derin bir bağ olduğu görünür hale gelir. Bu bağlamda, 
feminist teologlar, ana akım teolojinin politik ve cinsiyetli bir 
iktidar söylemi üreticisi olduğunu tespit eder. Tanrı’nın 
temsilinin yalnızca eril özne üzerinden tahayyül edilmesi, 
kadını teolojik söylemin ve kutsalın sembolik düzeninin 
dışında konumlandırmıştır. 

Feminist düşünürler bu dışlanmayı geleneksel teoloji ve 
geleneksel felsefenin iş birliğinin sonucu olarak okur. Yirminci 
yüzyılın ortalarına dek kadınların ilahi ya da seküler temsilde 

                                                   
  Doç. Dr/Bursa Uludağ Üniversitesi/Felsefe Bölümü. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

136 

yer bulamamasına yol açan bu dışlayıcı ortaklıkta felsefenin 
rolü kadının aşağı konumunu rasyonalize etmek, 
gerekçelendirmek olmuştur. Kadın hem aklın hem de imanın 
kurucu öznesi olan erkek aracılığıyla “ikinci cinsiyet” olarak 
tanımlanmış, Hakikat ve Tanrı üzerine konuşma 
hakkından/yetkisinden fiilen menedilmiştir. 

Feminist teoloji açısından Yahudi-Hıristiyan geleneğinde 
aşkınlığın temsiline ilişkin temel sorun, Tanrı’nın yalnızca 
belirli bir öznellik formu aracılığıyla temsil edilebileceği 
yönündeki varsayımdır. Tanrı adına konuşan özne erkek, 
beyaz, Avrupa merkezci ve heteronormatif bir düzenin 
taşıyıcısıdır. Bu nedenle feminist teologlar bizzat teolojinin 
bilgi üretme ve temsil rejimlerini dönüştürmeyi amaçlar. 
Teolojiye dışsal değil, içsel bir eleştiri sunan bu yaklaşım kimi 
zaman dini düşünceye ilgisiz “seküler”, kimi zaman dini 
düşünceyle köprüleri yıkan “ateist”, kimi zaman ise adalet ve 
eşitlik ilkeleri doğrultusunda kutsal metinleri yeniden 
yorumlayarak dönüştürmeyi hedefleyen bir müdahaledir.1 
Feminist teoloji yalnızca Hıristiyanlık ve Yahudilikle sınırlı 
kalmamakta, İslam ve Doğu teolojilerindeki2 ataerkil düşünce 
sistematiklerini de ifşa etmeye yönelmektedir.3 

                                                   
1  Grace M. Jantzen, Becoming Divine: Towards a Feminist Philosophy of 

Religion (Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press, 
1999). 7. 

2  Bkz. Namsoon Kang, Diasporic feminist theology: Asia and 

theopolitical (Minneapolis, Minnesota: National Book Network, 2014). 
Kang, Hıristiyan teolojisinin özünde eşitlikçi değerlere sahip olduğunu, 
ancak Kore’de Konfüçyüsçülük ve onun köklerinde mevcut olan 
ataerkil yapılarla birleşince, kadınlara karşı ayrımcı bir dine 
dönüştüğünü iddia eder. Hatta Duygular/Seneca Fall Bildirgesi’nin 
taşıdığı eşitlikçi ve adil değerleri içinde doğduğu Hıristiyanlığa borçlu 
olduğunu yazmaktadır. 

3  İslam ve Doğu teolojileri hakkında daha ziyade Avrupa ya da Anglo-

Sakson dünyada yaşayan kadınların seslerini duymak mümkün 
olmuştur (Saba Mahmood, Taslima Nasrin and Ayaan Hirsi Ali, 
Amina Jamal, Nadia Fadil, Asma Barlas, Namsoon Kang bu 
isimlerden bazıları). Ancak eleştiriler sonuncunda son derece vahim 
olayların yaşandığını da eklemek gerekir. Örneğin, Somali kökenli 
bir Hollandalı olan feminist yazar Ayaan Hirsi Ali’nin kaleme aldığı ve 
İslam’da kadına yönelik tutumu eleştirel bir biçimde yansıtan 
“Submission” adlı kısa filmin yönetmeni Theo van Gogh ölüm 
tehditleri almış ve 2 Kasım 2004’te boğazı kesilerek katledilmişti. 



FEMİNİST TEOLOJİNİN ONTOLOJİK-EPİSTEMOLOJİK ZEMİNİ 

 

137 

Özellikle Tanrı’nın varlığı, nasıl bilindiği, hangi kavramlarla 
temsil edildiği ve bu bilgi biçimlerinin kimler tarafından 
kurulup dolaşıma sokulduğu gibi sorular, feminist teolojinin 
merkezî ilgi alanlarını oluşturur. Bu yazıda, öncelikle feminist 
teologlar ve feminist din felsefecilerinin geleneksel teolojide 
kadının konumu üzerine yürüttükleri tartışmayı felsefi 
izdüşümlerine işaret ederek tartışmayı amaçlıyorum. 
Ardından, bu eleştirel çözümleme neticesinde feminist 
teologların geliştirdiği iki farklı konumlanışı aktarmaya 
çalışacağım. 

 

Aşkınlığın Cinsiyeti: Felsefeden Feminist  
Teolojiye 

Feminist düşünce, köklerini Christine de Pisan’ın 1405’te 
kaleme aldığı Le Livre de la Cité des Dames (Kadınlar Şehri 
Kitabı) adlı metinde bulan, ancak onu çok daha öteye taşıyan 
çok katmanlı bir eleştirel geleneğe dönüşmüştür. Pisan’ın 
ardından Marie de Gournay, François Poulain de la Barre, 
Mary Astell, Olympe de Gouges ve Mary Wollstonecraft gibi 
düşünürler, kadının eşit ve hak sahibi bir özne olarak 
tanınması gerektiğini yüksek sesle dile getirmiştir. Bu 
entelektüel miras, modern feminist hareketin politik 
taleplerine de zemin hazırlamıştır. Örneğin, Elizabeth Cady 
Stanton tarafından kaleme alınan ve Seneca Falls Kadın 
Hakları Kongresi’nde 1848’de kabul edilen Declaration of 
Sentiments (Duygular Bildirgesi), oy hakkı, mülkiyet, 
boşanma ve eğitim gibi temel hak taleplerini içeren radikal bir 
bildirge olarak tarihe geçmiştir.4 Zaman içinde çeşitli yasal 

                                                                                                    
Ayaan Hirsi Ali ise ABD’ye kaçmak zorunda kalmıştı. Türkiye’de ise 
feminist teoloji ilahiyat fakültelerindeki kadın akademisyenler ve 
lisans üstü düzeyde öğrenciler tarafından çalışılmaktadır. Çalışmalar 
Yahudilik ve Hıristiyanlığın ataerkil yapısının eleştiriyle sınırlı 
kalmaktadır. Görebildiğim kadarıyla çoğunlukla konu İslam 
teolojisine getirilmemekte ya da diğer kitabi dinlere karşın İslam’da 
cinsiyetçiliğin olmadığı delillendirilmektedir. Feminist din felsefesinin 
çalışılmamasının ise önemli bir düşünsel boşluğu işaretlediği 
kanısındayım. 

4  Josephine Donovan, Feminist Teori, çev. A. Bora, M. A. Gevrek ve 

F. Sayılan (İstanbul: İletişim Yayınları, 2021), 31-32. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

138 

düzenlemelerle kadınlara bu temel haklar tanınmış; kadın 
kamusal alanda bir yurttaş olarak görünür kılınmıştır. Ancak 
bu görünürlüğe rağmen, kadınların gündelik yaşam 
deneyimlerinde ataerkinin çok katmanlı tahakküm biçimleri 
değişmeden kalmıştır. Sanki görünmez bir el din, gelenek, 
kültür ve kurumlaşmış ataerkil yapılar aracılığıyla kadınların 
varoluş imkânlarını sınırlandırmaya, kadınları farklı toplumsal 
alanlarda edilgen, yedek ya da tali konumlarda tutmaya 
devam etmektedir. Bu nedenle radikal feminizm ve kültürel 
feminizm gibi yönelimler, cinsiyet eşitliğini yeni toplumsal 
sözleşmelerle tanıma girişimlerinin yetersizliğini sorgulamaya 
yönelmiştir. Seküler- Aydınlanmacı yurttaşlık reformları yeni 
yasa ve kanunlarla sivil/kamusal alanı kadına açmış olsa da 
bu müdahaleler felsefi, manevi, kültürel ve dinsel yaşamın 
inşa ettiği simgesel düzeni dönüştürmekte yetersiz kalmıştır.5 

İşte bu noktada feminist düşünürler, tartışmayı yalnızca 
seküler değil, aynı zamanda dinsel, manevi ve kültürel 
alanlara da taşımanın zorunlu olduğunu görmüştür. Bu 
minvalde, dini geleneklerin kadınları eşit, onurlu ve tam özne 

                                                   
5  Mahkemelerde erkek ya da erkek zihniyetindeki kadın hakimler 

tarafından verilen kadın-düşmanı “erkeklik/ kravat indirimi” içeren 
kararların yasalar ve kanunlar dışında bir “hukuk kültürü”ne 
dayandığını pek çok kadın cinayeti davası üzerinden anlatan Eylem 
Ümit Atılgan’ın Haksız Tahrik kitabı bu yetersizliğe işaret etmektedir 
(İstanbul: İletişim Yan., 2024. Özellikle bkz. 45-62.). Benzer biçimde 
Catharine Mackinnon Feminist Bir Devlet Kuramına Doğru (çev. T. 
Yöney ve S. Yücesoy, İstanbul: Metis, 2003) adlı kitabında devletin 
cinsiyetten bağımsız olmadığını, hukukta cisimleşen devletin eril 
iktidar alanı olduğunu, dolayısıyla değişimin daha derinden, ilksel 
cinsellik sözleşmesinden itibaren başlaması gerektiğini söyler 
(özellikle bkz. 186-197.) Bu noktada kastedilenin ne olduğunu daha 
iyi görebilmek açısından bir örnek vermek gerekirse, evlilik içi 
tecavüz yasalarda ceza gerektiren bir suç olarak tanınsa da bu 
yasağın toplumda yaygın biçimde kabul gördüğünü söylemek 
güçtür. Bugün, hala, evli olsun ya da olmasın bir kadının erkeğin 
cinsel ilişki talebini reddetmesi, katiline ceza indirimi vermenin 
gerekçesi sayılabilmektedir 
(https://www.izmirbarosu.org.tr/HaberDetay/4185/ erkek-adalet-
degil-gercek-adalet). Radikal ve kültürel feministlerin iddia ettiği gibi 
yasalar ve kanunlarca tanınmanın dışında manevi/tinsel düzeyde bir 
tavır/tutum/söylem değişikliğine dolayısıyla kültürel bir değişime 
ihtiyaç vardır. 



FEMİNİST TEOLOJİNİN ONTOLOJİK-EPİSTEMOLOJİK ZEMİNİ 

 

139 

olarak temsil etmemesi; aksine kadınları dışlayan, onları 
ikincil konumda tahayyül eden ayrımcı, istismarcı ve eril 
söylem ve uygulamalar üretmesi, feminizmin teolojiyle 
yüzleşmesini kaçınılmaz kılmıştır.6 Lisa Isherwood ve 
Dorothea McEwan’ın açık ifadeleriyle: “Teolojinin feminizme, 
seküler feminizmin ise ‘iyi teolojinin’ ‘derin kök salmasına’ 
ihtiyacı vardır”.7 İyi teoloji ile “insana [ırk, sınıf, cinsiyet ayrımı 
yapmadan] derin bir manevi (spiritual) ve toplumsal bağlılığa” 
dayanan teoloji kastedilmektedir.8 Böyle bir “iyi teoloji”nin 
mümkün olup olmadığı sorusu felsefenin ve teolojinin 
önündeki en önemli sorulardan biridir. Bu yazının amacı bu 
imkânı tartışmak olmadığından, soruya işaret edip, feminist 
teologların amacının böyle bir teoloji olduğunu belirtmek 
yeterlidir. Isherwood ve McEwan ana akım teolojinin “iyi” 
olmadığının göstergelerini şu şekilde sıralar: 

Kurumsal din adına kadınlar [aşağılanır] … Papa’nın 
… “aile değerlerine” dönüşü güçlü bir şekilde 
savunması … kadınların “kirliliğinden” periyodik olarak 
temizlenmesine ilişkin Yahudi kuralları … kadınların 
[yaşamlarına] ilişkin İslami emirler, Hinduların dul 
yakma talepleri ve farklı kültür ve dinlerdeki daha 
birçok örnek, kadınların öz saygısını düşürüyor ve 
kadınlara yapılan haksızlıkların çeşitliliğini gözler 
önüne seriyor. … Ancak bu istismarlar bugün feminist 
olsun olmasın, dindar olsun olmasın kadınlar 
tarafından artık hoş görülmüyor.9  

                                                   
6  Lisa Isherwood ve Dorothea McEwan, Introducing Feminist 

Theology (Sheffield: Sheffield Academic Press, 1994), 11-12. 
7  A.g.e. 12. 
8  A.g.e.10. 
9  A.g.e.19. Bu yazının yazıldığı günlerde görev süresi biten Diyanet 

İşleri Başkanı Ali Erbaş’ın seküler eşit miras yasaları hilafına kadınlar 
aleyhine İslami usullere uygun miras koşullarını vaaz etmesi 2025 yılı 
Türkiye’sinde verilebilecek yüzlerce örnekten belki de en önemsiz 
olanıdır. Kendi ifadeleri şöyle: “Karşılıklı rıza olmadan, Yüce 
Rabbimizin koyduğu miras ölçüsünü değiştirmek, ilahî adalete 
aykırıdır. … Dolayısıyla kişinin kız çocuklarını mirastan mahrum 
bırakması, kız çocuklarının da Allah'ın takdir ettiği hakka razı 
olmaması kul hakkıdır.” Ayrıca Ali Erbaş’ın kadının giyimine müdahale 
niteliği taşıyan başka bir hutbesi ve feminist toplulukların bunlara 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

140 

Feminist teolog ve din felsefecilerinin yaptığı ana akım 
teolojilerin eleştirisi ve alternatif “iyi” teoloji inşalarına 
geçmeden önce felsefenin bizzat kendisine içkin olan teolojik 
yanın eleştirisine bakmak yerinde olur. 

Önemli feminist din felsefecilerinden olan Pamela Sue 
Anderson dikkatlerimizi Alvin Plantinga ve Richard 
Swinburne vb.nin çağdaş, analitik din felsefelerine çekerek, 
her ikisinin de felsefe tarihindeki örneklerine benzer biçimde 
“geleneksel teizmin sürdürülebilir ve biçimsel olarak rasyonel 
bir savunması”nı yaptığını söyler.10 Buna vurgu yapmasının 
nedeni bir feminist olarak bu geleneği takip ederek din felsefi 
çalışmanın sorunlu olacağına, felsefede baş edilmesi 
gereken daha köklü sorunlar olduğuna işaret etmektir. Zira 
klasik felsefe, Antik Çağ’dan itibaren hakikatin aşkın bir varlık 
ve normatif/rasyonel bir bilgi anlayışı düzleminde 
temellendirildiği, aklın evrensel bir yeti olarak tanımlandığı ve 
bu yetinin erkek özneyle özdeşleştirildiği bir düşünsel 
çerçevede şekillenmiştir. Bu bağlamda felsefenin kendisine 
içkin teolojik yön yalnızca her felsefi kuramın başında ya da 
sonunda bir Tanrı, aşkın varlık, aşkın hakikat düşüncesine 
dayanması değil, aynı zamanda bu aşkın varlığın/hakikatin 
ve bilgisinin hiyerarşik üstünlüğüyle ve bu bilgiye erişim 
hakkının hangi özneye, hangi koşullarda verildiğiyle de 
ilgilidir. Felsefe, özellikle aşkın bir “Hakikat”i bilgi nesnesi 
olarak belirlemesiyle, bir tür dünyevileştirilmiş teoloji işlevi 
görmüştür. Michèle le Doeuff’ün da belirttiği gibi “felsefe, 
felsefe olmasına rağmen, din formunda faaliyette bulunur.”11  

Platon’un idea öğretisi içinde Tanrı, düşünülebilecek en 
yüksek İyi olarak konumlandırılırken, Aristoteles’te Tanrı, 
evrenin zorunlu ve değişmeyen ilkesi olan “hareket etmeyen 

                                                                                                    
tepkileri için bkz. https://www.bbc.com/turkce/articles/c5ykpyzw071o 
erişim zamanı: 21.09.2025. 

10 Pamela Sue Anderson, A Feminist Philosophy of Religion: The 

Rationality and Myths of Religious Belief (Oxford: Blackwell, 1997). 
15. Analitik ve Anglo-Amerikan dünyada din felsefecilerinin 
geleneksel din söylemini gerekçelendirmek ile meşgul olduklarına 
ilişkin detaylı başka bir açıklama için bkz. Grace M. Jantzen, 
Becoming Divine, 2-4. 

11 Michèle le Doeuff, “Panel Discussion with Michèle Le Doeuff”, 

Paragraph (March 2010, Vol. 33, No. 1, ss. 102-124) 108-9. 



FEMİNİST TEOLOJİNİN ONTOLOJİK-EPİSTEMOLOJİK ZEMİNİ 

 

141 

hareket ettirici”dir.12 Her iki yaklaşım da daha sonra tek tanrılı 
dinlerin felsefi rasyonalizasyonu misyonunu üstlenen teolojik 
düşüncenin temelini oluşturmuştur. Orta Çağ’da Augustinus’un 
Tanrı’nın varlığı ve bilgisi anlayışı, Anselmus’un ontolojik 
argümanı aynı eril bakış açısının izlerini taşır. Aristotelesçi 
metafiziği Hıristiyanlıkla uzlaştırmayı amaçlayan Thomas 
Aquinas, Tanrı bilgisinin hem vahiy hem de akıl yoluyla 
edinilebileceğini savunur. Bu girişimler, Tanrı’yı aşkın ve akıl 
tarafından kavranabilir bir nesne hâline getirir. Buna göre Tanrı 
üzerine konuşma hakkı, yine veya hala, belirli bir bilgi rejimine 
dâhil olabilen, ruhun akıllı yanına uygun eyleyebilen öznelere 
mahsustur: Erkek ilk örnek, Asıl Varlık’ı temsil etme doğasına 
sahip olan, kadın ise kopyanın kopyası, doğadan eksik, 
bağımlı,erkeğe yardımcı olarak kurgulanmıştır.13 Bu kurgu 
sayesinde felsefenin kadını dışlayıcı biçimde konumlandırışı 
kitabi dinlerin aynı tavrının delillendirilmesi/rasyonalize edilmesi 
misyonunu üstlenir. 

Platon’un kötü, “korkak” yaşam sürmüş bir erkek ruhun 
yeniden dirilişte kadın bedeni ile cezalandırılacağını 
bildirmesi,14 belirsiz “yatağın” anne, özü veren “örneğin” baba 
olduğunu söylemesi;15 kadınların beden erkeklerin idea/fikir 
doğurmaya kabiliyetli olduğunu söylemesi bunun en açık 
örneklerindendir.16 Benzer biçimde, Aristoteles, kadınların 
doğuştan/ doğadan düşük, edilgin ve ruhun akıllı yanına göre 
eylemeye uygun olmayan varlıklar yani ehliyetsiz varlıklar 

                                                   
12 Altı çizilmelidir ki, bunlar ve bundan sonraki örnekler ilgili filozofun 

felsefesini bütünüyle değillemek amacıyla verilmiyor. Elbette güncel 
felsefi problemlerin çözümü ve tartışması için bu filozofların başka 
görüşleri temel alınabilir ya da onlardan faydalanılabilir. Böyle bir 
durumda tek koşul, o filozofun aslında taraflı bakış açısını gizleyen 
sözde-evrenselcilik ya da saf-akılcılık idealine karşı temkinli olmaktır. 

13 Felsefe tarihinde aklın nasıl eril bir formda inşa edildiğine ilişkin detaylı 

bir analiz için bkz. Genevieve Lloyd, Erkek Akıl, çev. M. Özcan 
(İstanbul: Ayrıntı Yayınları, 2021); Orta çağ filozofları için özellikle bkz. 
54-65. 

14 Platon, Timaios, çev. E. Güney ve L. Ay (İstanbul: Sosyal Yayınları, 

2001), 90e-91a,108. 
15 A.g.e., 50d, 51. 
16 Platon, Theaitetos, Diyaloglar içinde, çev. M. Gökberk (İstanbul: 

Remzi Yayınları 2012), 150b, 461. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

142 

olduğunu rasyonalize/vaaz eder.17 Ona göre, kadınlar 
erkeklere göre doğuştan daha aşağı ve tamamlanmamış 
varlıklardır; bu nedenle, felsefe etkinliği, rasyonel akıl 
yürütme, adil eyleme gibi üstün etkinlikler kadınlara uygun 
değildir, hatta yapamadıkları için suçlanamazlar.18 

Kısaca felsefe ve erkek filozof kendini bir 
aşağı/öteki/madun üzerinden, ona karşı inşa etmiştir. 
Felsefenin konusu ve koşulu olan aşkın Hakikat bedensel 
olanın geçici, aşağı ve sınırlı doğasını aşan soyut akıl ve 
evrensel özne idealiyle ilişkilendirilmiştir. Geneviève Lloyd’un 
ifadesiyle, Batı felsefesi “doğurganlık simgesi[nin] … aşkın 
gizemli güçler[in – Tanrıçalar  ve doğuran, büyü yapan, şifa 
veren, bilici kadınlar–] … Akıl’ın … içine dahil” edilmesiyle 
inşa edilmiştir.19 Bu sayede kadınsı olan, duygulanımsal olan, 
sezgisel ya da bedene içkin olan dışlanmış; erkekle 
özdeşleştirilen soyut, evrensel, rasyonel düşünme norm 
haline getirilmiştir. Kısaca, felsefe cinsiyetlendirilmiş bir 
temsil ve bilgi rejimini kurmuş, evrensellik ve soyut özne 
idealiyle de bunu gizlemiştir. Tüm bunlara karşın 
Anderson’un dediği gibi, “Batılı filozoflar cinsiyet tarafsızlığı 
iddiası” ile cinsiyetçi önyargılarını gizlemeye çalışsa da 
“feministler, Tanrı’nın ideal erkek … temsillerinde ve Batılı 
filozofların saf akılcılık idealinde erkek kimliğinin ayrıcalıklı 
kılındığını açıkça ortaya koymuştur.”20 

Bu değer yüklü cinsiyetçi temsil mekanizmasının başka 
bir formu Tanrı (Akıl/Tin) ve Doğa arasındaki ilişkide inşa 
edilir. Öncü Hıristiyan feministlerden Rosemary Radford 
Ruether, erkek, savaşçı, akıl olan Tanrı ile kadınsı, bedenli, 
duyguları temsil eden Doğa arasındaki ikiliğin felsefi ve 
teolojik tüm ataerkil geleneklerin temeli olduğunu söyleyerek, 
Yahudi ve Hıristiyan geleneklerinin ve Batı dünya görüşünü 

                                                   
17 Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, çev. Saffet Babür (Ankara: BilgeSu 

Yayıncılık, 2007), Yedinci Kitap, 1148b30, s.139 ve 1150b15, s. 143; 
Aristoteles, Politika, çev. Mete Tunçay (İstanbul: Remzi Kitabevi, 
2006), Kitap I. Bölüm 5. 13-14. 

18 Bu konuda eleştirel bir okuma için bkz. Nicholas D. Smith, 

“Kadınların Doğası Hakkında: Platon ve Aristoteles”, çev. A. 
Çankaya. Özne (2013: 18), 85-96. 

19 Lloyd, Erkek Akıl, 47. 
20 Anderson, A Feminist Philosophy of Religion, 7. 



FEMİNİST TEOLOJİNİN ONTOLOJİK-EPİSTEMOLOJİK ZEMİNİ 

 

143 

oluşturan Platoncu ve Aristotelesçi felsefelerin temelinde, 
aklın bedene üstün tutulması olduğunu tespit eder.21 Antik ve 
Orta Çağ filozoflarına benzer biçimde kadının ikincil konuma 
yerleştirilmesi ile sonuçlanan bilgi ve varlık anlayışları 
modern dönemde Bacon, Descartes, Kant, Hegel’in 
felsefelerinde de devam etmiştir.22 Linda Hogan 
“Aydınlanma” ile birlikte daha da gelişen eril “aklın 
idealleştirilmesi”nin kadınsı “doğayı, manipüle edilip kontrol 
edilebilecek bir şey olarak gören aşkın bir bilinç” anlayışına 
vardığını; bunun da “Hıristiyanlığın dünyayı reddeden 
maneviyatı” ve “doğanın teknolojik kontrolü” ile eş güdümlü 
olduğunu ya da paralel gelişmeler olduğunu söyler.23 
Hogan’a göre bu “içkinlik karşıtı [bir] dünya görüşü”dür ve 
“kadınların bedensel varoluşla özdeşleştirilmesi”ni ve 
değersizleştirilmesini doğurmuştur.24 Gerçek, asıl, özsel olan 
ya da hakiki maneviyat bu dünyaya içkin ve bedenli/ilişkisel 
yaşamda değil de onun ötesindeki ulvi bir aşkınlıkta aranırsa, 
bu dünyanın, doğanın, yaşamın ve bunlarla özdeşleştirilen 
kadının değersizleştirilip sözde “hakikat” uğruna 
araçsallaştırılması, ikincilleştirilmesi beklenmedik bir sonuç 
değildir. 

                                                   
21 Rosemary Radford Ruether, Sexism and God-Talk: Towards a 

Feminist Theology (London: SCM Press, 1983). 54, 79, 145. 
Elisabeth Schüssler Fiorenza’nın benzer tespitleri için bkz. “For 
Women in Men’s Worlds: A Critical Feminist Theology of Liberation”, 
içinde Different Theologies, Common Responsibilities: Babel or 
Pentecost?, ed. C. Geffréy, G. Gutiérrez ve V. Elizondo (Edinburgh: 
T.&T. Clark, 1984). 34. 

22 Ayrıntılı bir tartışma için bkz. Lloyd, Erkek Akıl, 33-41, 75-80, 97-120. 

Felsefe tarihinde istisnai örnekler de vardır. Örneğin Spinoza değer 
yüklü ikili karşıtlıklar üzerinden kurmadığı ontolojisi ile daha sonra 
feminist filozoflara ilham vermiştir. Luce Irigaray, Moria Gatens, Rosi 
Braidotti bunlardan bazılarıdır. Tansu Gökçe’nin de işaret ettiği gibi, 
Spinoza’nın ontolojisi, demokrasi anlayışı çerçevesinde kadına 
yönelik dışlayıcı tavrına karşı eleştirel olmak kaydıyla feminist 
düşünürler için elverişli bir zemin olabilir. Bkz. Tansu Gökçe, 
“Spinoza’nın Feminist Okurları”, Feminist Felsefe içinde, ed. E. Y. 
Şahin (Bursa: Sentez Yayıncılık: 2023). 9-40, özellikle 34-38. 

23 Linda Hogan, From Women’s Experience to Feminist Theology 

(Sheffield: Sheffield Academic Press, 1995), 49. 
24 A.g.e., 49. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

144 

Sonuç, kadının eksik insan, “düzen bozucu”, “kaosun 
temsilcisi”, “anlaşılamayan gizem”, “karanlık kıta” gibi 
olumsuz imgelerle damgalanması ve felsefi/teolojik 
düşüncenin dışına atılmasıdır.25 Yukarıda da işaret ettiğimiz 
gibi, bu imgelerin Antik Çağ felsefesinin ontolojik/metafizik 
tezleriyle derin bağlantısı vardır ve erkekler kadın cinsinin 
felsefeden dışlanmasını “kadınlık” hakkında bu imgelerle inşa 
ettikleri sembolik temsillerle pekiştirir. Böylece, eril felsefi 
söylem kadın için dışlayıcı bir sınır çizerken kendine özgü 
kurallarla teolojik bir biçimde inşa edilir. Bu dikotomik sınır 
retorik, sezgi, duygu gibi kadınla ilişkilendirilen farklı bilgi 
biçimlerini bastırır.26 Başka bir deyişle, felsefe kendini 
tanımlarken reddettiği bir belirsiz, tanımlanamaz, irrasyonel 
ya da dışlanan öteki yaratır; bu öteki de kadınlık imgesi 
aracılığıyla sembolize edilir. Buna alternatif olarak feminist 
filozofların önerisinin rasyonel olanı ya da aklı reddetmek 
olmadığının altı kalın çizgilerle çizilmelidir. 

Kısaca belirtmek gerekirse, rasyonalite ve aklın yeniden 
tanımlanması, beden, duygu ve imgelem gibi özellikler 
açısından dışlayıcı değil kapsayıcı bir şekilde yeniden inşa 
edilmesi gerektiği vurgulanır.27 Bu özünde doğumsal, ölümlü, 
dişil olana karşı aşkın, ölümsüz, eril olanın dikotomik 
kurgusuna bir müdahale çağrısıdır. Feminist filozofların 
felsefeye bu müdahalelerinin teolojideki yansımaları da aynı 
biçimde kadının bireyleşmesinin, kendi öznelliğini koruyarak 
toplumsal alanda varlık kazanmasının, tanınmasının olanaklı 
zeminini araştırma ve inşa amacı taşır. 

 

Teolojiye Feminist Müdahale 

Atina kentinin tanrıçası akıl, savaş, strateji tanrıçası 

                                                   
25 Michèle le Doeuff, The Philosophical Imaginary, çev. C. Gordon 

(London & New York: Continuum, 2002), 113. 
26 A.g.e.,110-115. 
27 Yeni bir “akıl ya da rasyonelite” anlayışına ilişkin bkz. Lorraine Code, 

What Can She Know? Feminist Theory and the Construction of 
Knowledge, (Ithaca, NY: Cornell University Press, 1991); Pamela 
Sue Anderson, A Feminist Philosophy of Religion: The Rationality 
and Myths of Religious Belief; Michèle le Doeuff, The philosophical 
imaginary. 



FEMİNİST TEOLOJİNİN ONTOLOJİK-EPİSTEMOLOJİK ZEMİNİ 

 

145 

Athena, Baba (ve ayrıca oğul) Tanrı Zeus’un kafasından 
doğurduğu bir tanrıçadır. Buna karşın bir Tanrı olmasına 
rağmen Olympos’ta yeri olmayan sarhoşluk, esriklik tanrısı 
Dionysos ise yine Baba (ve ayrıca oğul) Tanrı Zeus’un bu 
kez baldırından doğurduğu tanrıdır. Felsefenin, açıkça 
Platon’un fikir doğuran erkekler imgesinde görebildiğimiz, 
kadının doğum yetisiyle baş etme çabasını, bu kadim mitsel 
anlatılarda dahi görmekteyiz. Baba (ve ayrıca oğul) Tanrı 
Zeus bu iki doğumuyla Tanrıçalığın gizemini üstlenir ki 
rasyonalitenin topolojik mekanı olması bakımında değerli 
sayılan kafasından yaptığı doğum dişi olsa da “eril/üstün” 
özelliklerle bezeli bir Tanrıça, baldırından yani bedeninin 
aşağı, değersiz kısımlarından yaptığı doğum erkek de olsa 
Olympos’a dahi giremeyen tabiri caizse berduş, “feminen” bir 
Tanrı yaratmıştır. Kadınsı doğumu erilleştirerek üstlenen 
Zeus ise cinsel arzularına erişimde sınır tanımayan, mitolojik 
metinlerin önü alınamaz tecavüzcüsü gibidir. 

Yunan mitolojisi dışında da örneğini bulabileceğimiz bu 
ataerkil anlatıların mirasını üstlenen ana akım felsefe ve teoloji 
tinsellik-aşkınlık ile özdeşleştirdiği erkek özneye karşın kadını 
doğumla, bedensellikle ve dolayısıyla içkinlikle özdeşleştirerek 
bilgi ve temsil sahnesinin dışına atar.28 Feminist teolojinin 
amacı, bu karşıtlığı bozmak ve kutsalı doğum, yaşam, 
deneyimsel ve ilişkisel varoluş biçimleriyle yeniden 
düşünmektir. Bu amaçla teoloji farklı felsefe yöntemleriyle 
eleştiriye tabi tutulur. Kadın deneyimine vurgu kimi zaman 
hermenötiği (örneğin Rosemary Radford Ruether) kimi zaman 
da fenomenolojiyi (örneğin Pamale Sue Anderson) temel 
alarak yapılmıştır. Bu çerçevede, kadınların baskı ve direniş 
deneyimlerine odaklanan eleştirel hermenötiği ile Hıristiyanlık 
inancının eşitlikçi bir zeminde yenilenebilirliğini gösteren 
Elisabeth Schüssler Fiorenza yakından bakacağımız ilk 
feminist teolog ve filozof olacak. İkinci olarak, varoluşçu felsefe 
ve süreç felsefesini radikalleştirerek “Tanrı” kavramının 
kendisine müdahale eden ve Hıristiyanlığı reddeden feminist 
filozof ve teolog Mary Daly’nin düşüncelerini 
değerlendireceğiz. 

 

                                                   
28 Grace Jantzen, Becoming Divine, 116–117. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

146 

 

Elisabeth Schüssler Fiorenza: Kadın-Kilisesi ve Eleştirel 
Hermenötik 

Elisabeth Schüssler Fiorenza ataerkil geleneksel teolojinin 
radikal dönüşümünü hedefleyen feminist teolojinin en etkili 
isimleri arasında yer alır. Fiorenza kadın deneyimi üzerinden 
bir İncil hermenötiği yaparak eleştirel bir özgürlük ve kurtuluş 
teolojisi önerir.29 Onun kadınların deneyimlerini teolojik alana 
dahil etme çabası, androsentrik entelektüel çerçevelerin ve 
teolojinin tüm metin ve geleneklerini sorgulayan ve yeniden 
yorumlanmasını hedefleyen bir çabadır. Kendi ifadeleriyle: 
“Feminist çalışmalar, erkek sembolik temsillerine, tarihsel 
yorumlara ve cinsiyetçiliğin dilimizde ve düşünce 
dünyamızda verili bir sınıflandırma olarak alışılmış bilincine 
meydan okur”.30 Fiorenza geleneksel kavramları, dogmaları, 
sembolleri ve imgeleri cinsiyetçi, kadın düşmanı ve baskıcı 
karakterlerinden arındırarak feminist bir eleştirel İncil 
hermenötiği bağlamında yeniden yorumlar. Ona göre 
kadınların ataerkil dinin baskıcı doğasına dair deneyimleri, 
teolojik geleneklerin geçerliliğini sorgulama sürecinin 
belirleyici unsurlarıdır. Bu sorgulamanın meşruiyeti de 
“İncil[deki] düşüncelerin canlı bir organizma [oluşuna] ve 
dogmatik bir sisteme indirgenemez” oluşuna dayanır.31 Zira 
ona göre “insanlığın refah ve birliği uğruna” bu türden 
eleştirel bir eylemin ilk faili de İsa Peygamberin ta 
kendisidir.32 Dolayısıyla mevcut kutsal metin ve gelenekleri 

                                                   
29 Fiorenza’nın aksine Daphne Hampson, dini iddiaların ölçülebileceği 

bir kriter olarak kadın deneyimlerine yapılan her türlü başvuruyu 
tamamen reddeder. Bunu dinsel alana yabancı seküler bir tavır 
olarak görür. Hıristiyanlık tarihinde yüzyıllardır sessiz ve görünmez 
kalmış öncü kadınların deneyimini geri kazanma çabasının yararsız 
olduğunu söyleyen Hampson’a göre, bu kadınların “zaman, mekân 
ve kültür olarak” uzaklığı nedeniyle, bugün onların kendi zamanına 
ait imgelerinin, deneyimlerinin kavranması ve bu kavrayış üzerinden 
“Tanrı’ya ulaşma” çabası beyhudedir (Theology and Feminism, 
Oxford: Blackwell, 1990, 157). 

30 Elisabeth Schüssler Fiorenza, “For Women in Men’s Worlds”, 34. 
31 Elisabeth Schüssler Fiorenza, Bread Not Stone: The Challenge of 

Feminist Biblical Interpretation, (Boston: Beacon Press, 1984), 122. 
32 A.g.e., 13-14. 



FEMİNİST TEOLOJİNİN ONTOLOJİK-EPİSTEMOLOJİK ZEMİNİ 

 

147 

eleştirerek yeni bir dinsel anlayış ve gelenek oluşturmak 
Hıristiyanlığın özsel ve ilk etkinliğidir, feminist yorumlama bu 
anlamda Hıristiyanlık dininin ilkeleri ile tutarlıdır ve meşrudur. 

Fiorenza Hıristiyanlığı reddetmez, ama kanonik İncil 
yorumlarını ve gelenekleri reddederek kurtuluş teolojisine ve 
eleştirel hermenötiğe dayanan İncil yorumlama modelini 
benimser. İlk adımı İncil ve geleneklerinin taraflılığını 
göstermektir. İncil’e yönelik entelektüel tarafsızlığın sahte bir 
söylem olduğunu belirten Fiorenza’ya göre,33 bir metne 
önyargısız ya da nesnel bir şekilde yaklaşmak da tarihin 
tarafsız yazıldığını iddia etmek mümkün değildir. Tarih 
yazımının nesnel olmadığını şu cümlelerle net bir şekilde 
ifade eder: 

Tarihçiler, gerçekte olan bitenleri en üst düzeyde 
nesnellik ve değer-nötr bir bakışla kaydetmekten 
uzaktır ve toplumdaki egemen gruplar için tarih 
yazmışlardır. Tarih, imparatorlukların ve savaşların 
tarihi veya siyasi ya da kültürel kahramanların tarihi 
olarak düşünülmüş ve ulusal gurur veya kültürel 
hegemonya aşılamak için yazılmıştır. Tarih, 
“kazananlar” tarafından yapılmış ve yazılmıştır; 
geçmişin ezilenleri ve mağluplarının “yazılı” bir tarihi 
yoktur.34 

Fiorenza’ya göre İncil de bu taraflılıktan muaf değildir. 
Dolayısıyla “feminist bir hermenötik” İncil’deki erkek-merkezci 
dili ve “tüm İncil geleneklerinin ataerkil damgasını” özenle ve 
dikkatle ifşa etmeli, yeniden yorumlamalıdır.35 Ona göre, bu, 
mevcut kanonu daha eşitlikçi ve feminist bir bakışla 
yorumlayarak ya da İncil’de kadını onurlandıran, eşit bir cins 
olarak gören bir anlatı bulmaya çalışarak yapılamaz. Çünkü 
İncil androsentrik bir dille erkekler tarafından kaleme alınmış 
ve de ataerkil kiliselerde ilan edilmiştir. Ayrıca İncil’de 
aktarılan hikayeler erkek dini liderlerin seçtiği deneyimlerdir. 
Fiorenza “Hiç şüphe yok ki, İncil bir erkek kitabıdır” der.36 

                                                   
33 A.g.e., 98. 
34 A.g.e., 102. 
35 A.g.e.,13. 
36 Schüssler Fiorenza, “The Will to Choose or to Reject: Continuing our 

Critical Work”, içinde Feminist Interpretation of the Bible, ed. L. M. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

148 

Kaldı ki İncil’in kadını eşit cins olarak gören yorumlarını 
üretmeye çalışmak, feminist düşünce ve harekete karşı İncil’i 
bir baskılayıcı referans kaynağı olarak kullanan genel eğilim 
düşünüldüğünde anlamını yitirir. İncil pek çok kez onun asıl 
sahibi olduklarını iddia edenler tarafından “şiddeti 
meşrulaştırmak için de bir kaynak” olarak kullanılmıştır.37  

Fiorenza’nın feminist teolojisi “kadınların, kadın-kilisesinin 
deneyimleriyle başlar.”38 Aslında bu deneyimler daha çok 
baskı ve kadın düşmanlığı deneyimleridir. 

Kısaca, Fiorenza’nın feminist İncil yorumunun hermenötik 
merkezi kanonik metinler değil kadın deneyimleri, kadın-
kilisesidir ya da ekklesia gynaikon’dur. Bu terimi “dışlayıcı bir 
terim olarak değil, ataerkilliğe karşı siyasi-muhalif bir terim 
olarak” kullandığını söyler.39 Ataerkillik terimini ise “tüm 
erkeklerin tüm kadınlara eşit şekilde hükmetmesi” anlamında 
değil kademeli bir erkek sömürü dünyası dahilinde, erkeklerin 
kendi aralarındaki hiyerarşik düzene bağlı biçimde kadınlara 
hükmetmesi anlamında kullanır. Yani kadının bu dünyadaki 
yeri “‘ait olduğu erkeğin’ sınıfı, ırkı, ülkesi veya dini açısından 
belirlenir”. Böylece ataerkillik bir yandan “cinsiyetçiliğe” diğer 
yandan kadının ezilmesi temeli üzerine yükselen “ırkçılığa, 
mülkiyet-sınıf ilişkilerine ve diğer tüm sömürü veya 
insanlıktan çıkarma biçimlerine” işaret eder.40 Bu nedenle 
ataerkil yapıya içkin Hıristiyanlık, İncil ve ritüellerinin kadın 
deneyiminden hareketle yorumlanması gerekir. Ancak 
Fiorenza’nın vurgusuyla bu yalnızca basitçe kadınların değil 
“ataerkil baskıdan kurtulmak için mücadele eden kadınların 

                                                                                                    
Russell, (Oxford: Basil Blackwell, 1985), 130. 

37 Fiorenza, Bread Not Stone, 66-67. Fiorenza eleştirel feminist teolojinin 

amacının “şiddeti, yabancılaşmayı ve baskıyı teşvik eden ve sürdüren 
Hristiyan geleneklerini ve teolojilerini açığa çıkarmak ve eleştirmek” 
olduğunu söyler. “Feminist Theology as a Critical Theology of 
Liberation”, içinde Churches in Struggle: Liberation Theologies and 
Social Change in North America, ed. W. Tabb (New York: Monthly 
Review Press, 1986), 49. 

38 Fiorenza, Bread Not Stone s. x. Ayrıca Fiorenza, “The Will to Choose 

or to Reject”, 126. 
39 A.g.e., xiv. 
40 A.g.e., xiv. 



FEMİNİST TEOLOJİNİN ONTOLOJİK-EPİSTEMOLOJİK ZEMİNİ 

 

149 

(ve tüm ezilenlerin) deneyimidir”.41 Yani, feminist eleştirel İncil 
hermenötiğine temel olan kadın-kilisesi ve buradaki 
deneyimler ilksel sömürülen olduğundan kadınındır; ancak 
bu temel üzerine gelişen diğer sömürü ilişkilerindeki ezilenleri 
ve onların deneyimlerini de kapsar. 

Bir diğer önemli husus Fiorenza’ın eleştirel hermenötiğinin 
yalnızca eleştirel olmayıp aynı zamanda inşacı yorumlamayı 
da kapsamasıdır. Fiorenza kadın-kilisesi deneyimlerine 
dayanan feminist İncil hermenötiğinin temel ilkelerini şu 
şekilde formüle eder: “İncil otoritesine karşı şüphe”, “eleştirel 
değerlendirme”, “anma ve tarihsel yeniden inşa” ve son 
olarak “kutlama, ritüel ve bildirgeler (proclamation) yoluyla 
yorumlama”.42 Görüldüğü üzere feminist bir eleştirel İncil 
hermenötiğinin ayırt edici özelliği onun sadece kadınların 
geçmiş baskı ve mücadele deneyimlerini hesaba katmaması, 
aynı zamanda yeni dinsel-yaşantı- deneyimleri üreterek 
kutsal metinleri ve geleneği deneyime tabi ve yeni yorumlara 
açık hale getirmesidir. Aslında bu, tüm teolojiye karşı tarafgir 
bir duruş sergileyen bir eleştirel hermenötiğinin mantıksal 
sonucudur. “Tarafgirlik (advocacy) duruşu baskıcı ve yıkıcı 
İncil geleneklerinin hakikat ve otorite iddialarının günümüzde 
kabul edilmemesini talep eder.”43 Önerisi ne İncil’in kadınlar 
hakkındaki kısımlarının yeniden değerlendirmesi ne de erken 
Hristiyanlık tarihinin feminist bir bakış açısıyla yeniden 
inşasıdır.44 Fiorenza için feminist bir bakışla sorgulanması 
gereken şey İncil’in bir bütün olarak hakikat iddialarıdır. 
Yalnızca kadınlara ilişkin anlatılara odaklanmak ya da 
yalnızca Hıristiyanlık tarihini kadın bakış açısıyla yeniden 
yazmak yeterli olmayacaktır. Tümünü yeniden 
değerlendirmek yeni ve eşitlikçi dinsel deneyimler inşa etmek 
önemlidir. 

Dolayısıyla Fiorenza kurumsal, hiyerarşik, erkek egemen 
Kilise biçiminin teolojik olarak meşruiyetini yitirdiğini 
söylemektedir. Bunun yerine önerdiği şey, kadın-kilisesi 
deneyimlerinin, orada gerçekleştirilen yeni dinsel söylem ve 

                                                   
41 Fiorenza, “The Will to Choose or to Reject”, 128. Vurgu bize ait. 
42 A.g.e., 130. 
43 Fiorenza, Bread Not Stone, 60. 
44 A.g.e., 60. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

150 

ritüellerin yaratacağı yeni bir adalet topluluğudur. Aslında, 
kilise kavramı ortadan kalkmasa da dönüştürülmüştür. Ama bu 
dönüşüm, o kadar derindir ki artık “kilise” sözcüğü neredeyse 
mecazî bir anlam kazanır. Fiorenza için kadın-kilisesi 
dayanışma ve adalet üzerine kurulu bir topluluktur. Özgürlük 
ve kurtuluş için mücadele eden kadın ve diğer ezilenlerin 
birlikte ürettikleri ve deneyimledikleri bir dayanışma sürecinin 
ifadesidir. “Feminist ayin ve kutlamalarda Son Akşam Yemeği” 
hikayesinin yeniden anlatıldığını, “İncil’in Tanrısı ve İsa’nın 
öneminin yeniden adlandırıldığını”, “havari Junia ve Sarah’ı” 
anıp “peygamberlik coşkusunu deneyimlediklerini” anlatır.45 
Kısaca Fiorenza’nın anlatımında “kilise” artık bir bina, kurum 
veya otorite değildir; adalet, özgürlük ve kurtuluşu birlikte inşa 
eden kadınların ve diğer ezilenlerin dayanışma ağına dönüşür. 

Bu yeni “kilise” kadınların önderlik ettiği ibadet biçimleri ve 
ritüeller oluşturur, adalet mücadelesini ise İsa’nın edimlerine 
benzer biçimde iman eylemi olarak görür. Geriye kalan 
Hıristiyanlık mıdır? Bu soru elbette önemli ve üzerine 
düşünülmesi gereken bir soru ancak Fiorenza için kritik 
önemde görünmüyor. O, tüm insanlar için özgürlük ve 
eşitliğin mümkün olduğu, ezilenler arası dayanışmanın 
sağlanacağı bir zemin tasarlamayı amaçlıyor ve bunu yaygın 
dinsel gelenek dışında sunmanın bu geleneğe inanan ve 
ezilen kesimi kapsayamayacağı için anlamlı görmüyor. 
Başka bir ifadeyle, bu dinsel birliktelik zeminini yitirmeyi 
doğru bulmuyor. 

 

Mary Daly: Kutsalı ve Dünyayı Yeniden Kurmak 

Mary Daly, çağdaş feminist teolojinin en sarsıcı ve 
dönüştürücü isimlerinden biridir. Onun düşünceleri de hem 
Hıristiyanlığın teolojik temellerine hem de ana akım 
felsefesinin metafizik varsayımlarına yönelik köklü bir 
eleştiridir. Bu yazıda merkeze alacağımız kitabı Beyond God 
the Father (Baba Tanrı’nın Ötesinde) ile Tanrı’nın eril temsilini 
eleştirmenin ötesine geçip “Tanrı” kavramını temelden sarsar. 
Ona göre Tanrı, Batı kültüründe aşkın, mutlak, değişmez ve 
baba figüründe somutlaşmış bir güç olarak imgelenmiştir. 

                                                   
45 A.g.e., 21. 



FEMİNİST TEOLOJİNİN ONTOLOJİK-EPİSTEMOLOJİK ZEMİNİ 

 

151 

Daly, bu Tanrı imgesinin kadınların tinsel ve varoluşsal alanını 
işgal ettiğini, onları edilgenliğe mahkûm ettiğini ileri sürer. 
“Tanrı erkekse, erkek de Tanrı’dır” mottosu,46 onun teolojik 
eleştirisinin özüdür. Ona göre erkek Tanrı imgesi, erkek 
egemen düzenin kutsal gerekçesidir. Bu nedenle Daly’nin 
feminizmi dini, dili, sembolizmi ve bilgi anlayışını dişilleştirme 
amacındadır. 

Varoluşçuluk Daly’nin düşüncesinin temel dinamiklerinden 
biridir. Özellikle Heidegger, Sartre ve de Beauvoir’ın 
varoluşçu felsefelerinin temel kavramları olan “oluş”, “hiçlik”, 
kendi için varlık (pour-soi) ve kendinde varlık (en-soi) 
kavramları onun kadına yeniden varoluş alanı açan 
ontolojisinde de merkezidir. Daly’nin analizine göre, kadın, 
tarih boyunca “öteki” olarak tanımlanmış, kendi öz varoluş 
imkanından koparılmıştır. Kadının onu toplumsal ve bireysel 
varoluş temelinden yoksun bırakan bu “yabancılaşma”dan 
kurtuluşu ancak “öteki” olmayı reddederek, nesne (en-soi) 
olmaktan çıkıp “oluşun fiili”ne katılmasıyla (pour soi 
olmasıyla) mümkündür. Kadını “otantik” benliğinden 
uzaklaştıran şeyin cinsiyetçi bir toplumun “maskeleri” 
olduğunu ve bu maskeleri reddetme edimi için gereken şeyin 
“görme ve olma cesareti” olduğunu söyler.47 Bu cesaret, 
Daly’ye göre, feminist bir bilinçlenmedir, kadınların kendi 
varoluşunun sorumluluğunu almasıdır ve bu, ataerkil 
varoluşun yapısal temellerini sarsan etik bir eylemdir. 

Daly kadının onu ikinci cinsiyet kılan toplumsal, kültürel ve 
dinsel kalıpları reddederek kendi öz bilincine varmasına, bilgi 
anlayışında da köklü bir dönüşümün eşlik edeceğini iddia 
eder. Modern bilimin egemenliğindeki “denetleyici teknik 
bilgi”nin erkek aklı tarafından kurulduğunu, bu bilme tarzının 
hem doğayı hem kadını nesneleştirdiğini söyler.48 Daly, buna 
karşı sezgisel, ilişkisel ve bütüncül bir bilme biçimini savunur. 
Bu bağlamda kadınların doğayla kurduğu ilişki, bilginin yeni 
biçimlerinin kaynağıdır ve dolayısıyla doğanın kurtuluşu da 

                                                   
46 Daly, Beyond God The Father: Toward a Philosophy of Woman’s 

Liberation (Boston: Beacon Press, 1985), 38. 
47 A.g.e., 4. 
48 A.g.e., 39. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

152 

kadınların özgürleşmesiyle mümkündür.49 
Daly’nin felsefesinin temellerinde varoluş felsefesi dışında 

süreç felsefesi de kilit bir rol oynar. Onun süreç felsefesiyle 
ilişkisi, Tanrı anlayışında köklü bir paradigma değişimi yaratan 
Alfred North Whitehead’in Tanrı’yı dinamik bir süreç olarak 
kavrayışıyla ilgilidir. Klasik teizmde Tanrı ezeli-ebedi, 
değişmez ve mutlak mükemmeliyet olarak tasarlanırken, süreç 
felsefesi Tanrı’yı oluşun ve değişimin içine yerleştirir. Tanrı 
mutlaklıktan ve aşkınlıktan kurtarılarak dünyanın dinamik 
akışına katılan bir varlık olarak anlaşılır. Whitehead’in 
terminolojisinde Tanrı iki yönlü bir doğaya sahiptir: ilksel/asli 
yaratıcı (the primordial creature) ve oluşan/sonuçsal doğa 
(consequent nature).50 İlksel doğa, tüm olasılıkların kavramsal 
olarak Tanrı’da bulunması durumunu ifade ederken, oluşan 
doğa dünyanın fiilî süreçlerine katılan Tanrı’dır. Böylece Tanrı 
yalnızca soyut bir olanaklar deposu değil, dünyanın somut 
işleyişinin “anlayan ve acı çeken” ortağıdır.51 Bu anlayış, klasik 
Tanrı tasavvuruyla keskin bir karşıtlık oluşturur. Geleneksel 
din felsefecilerinin mutlak değişmezlikte ısrar ettiği yerde süreç 
felsefesi Tanrı’yı etkin ve oluş halinde kavrar. 

Daly bu kavrayışı radikalleştirerek, Tanrı’yı tamamen içkin 
bir “Fiil” olarak yorumlar. “Tanrı’nın bir isim olarak 
adlandırılması o dinamik Fiil’in öldürülmesi eylemi değil 
midir?” diye sorar.52 Daly’ye göre Tanrı ne bir “Baba” ne de 
bir “Kral”dır; o, kadınların ve dünyanın yaratıcı eylemine içkin 
bir süreçtir. “Fiillerin Fiili” olarak Tanrı, kadınların direnişine, 
yaratıcılığına ve kız kardeşliğine katılan canlı bir kudret 
olarak kavranır. Böylece Tanrı aşkınlığını yitirir; artık 
ötelerdeki Tanrı değil, oluş halindeki Tanrı’dır.53 Bu yönüyle 
Daly’nin teolojisi süreç felsefesiyle feminist ontolojiyi 
kesiştirir. Whitehead’in yaratıcı süreç anlayışı Daly’de 
“kadınların yaratıcı fiili” haline gelir. Kadınlar Tanrı ile birlikte 

                                                   
49 A.g.e., 39-40. 
50 Alfred North Whitehead, Process and Reality, ed. D. R. Griffin ve D. 

W. Sherburne, (New York: Free Press, 1979). 31. (Süreç ve 
Gerçeklik, çev. K. Çelik, Ankara: FOL, 2021, 80.) 

51 Whitehead, Process and Reality, 351. (Süreç ve Gerçeklik, 529.) 
52 Daly, Beyond God The Father, 33. 
53 A.g.e.,184-185. Ayrıca, Mary Daly, Gyn/ecology: The metaethics of 

radical feminism (Boston: Beacon Press, 1990), 338-340. 



FEMİNİST TEOLOJİNİN ONTOLOJİK-EPİSTEMOLOJİK ZEMİNİ 

 

153 

yaratan, “oluşun eylemine katılan” varlıklardır. Bu yaratımın 
dayanağı da aşkın bir Tanrı değil, içkin bir eylemlilik 
sürecidir. Tanrı artık bu dünyadadır; kadınların direnişinde, 
dilde ve dünyayı dönüştürme iradesinde varolur.  

Daly’nin teolojilere yönelttiği en köklü eleştiri, aşkın Tanrı 
kavramının politik işlevine ilişkindir. Ona göre Tanrı’nın eril 
biçimde temsil edilmesi metaforik bir hata değildir, tarihsel bir 
iktidar stratejisidir. “Aşkınlığı farklılaştıran teolojiler, yani 
Tanrı’yı bir varlık olarak nesneleştiren sistemler, var olan 
statükoyu meşrulaştırır”.54 Erkek Tanrı, “fallik ahlak”ın, 
“tecavüzcü kültür”ün, “savaş ve soykırımın Tanrı’sıdır”.55 Bu 
nedenle Daly, teolojinin asıl meselesinin Tanrı’yı tanımlamak 
değil, yaratıcı varoluşun önündeki putları yıkmak olduğunu 
söyler. Onun yaygın kabul görmüş inanç ve geleneklere sıkı 
muhalefet anlamına gelen “ikonoklazm” (iconoclasm) 
hamlesi, tam da bu “yıkıcı yaratımla” ilişkilidir: Bu hamleyle 
Tanrı’nın süreç olarak kavranmasını engelleyen “putları 
yıkamayı” hedefler.56 Kadınların özgürleşmesi, kendi 
içlerindeki “eril Tanrı”yı kovmakla başlar ki bu, dilsel ve 
kültürel bir yeniden doğuştur. 

Daly için dil teolojik bir yapıdır. Ataerkil dil, Tanrı’nın eril 
temsiliyle kadın deneyimini susturmuştur. Bu yüzden 
kadınların “kendini, dünyayı ve Tanrı’yı adlandıran” olarak 
varoluş sahnesine yeniden çıkması gerekir.57 Çünkü yeni bir 
dil yaratmak yeni bir dünya yaratmanın önkoşuludur. Bu 
bağlamda Daly’nin “cadı” figürü, bastırılmış kadın bilgisinin 
ve yaratıcı dilin sembolüdür. “Cadı”, ataerkil düzenin dışında 
kalan hem sezgisel hem deneyimsel bilgi üreten kadındır. 
Daly, cadının bilgisini “yaşama ve düşünme becerilerinin 
ürünü” olarak görür; bu bilgi ilişkisel, yaratıcı ve 
özgürleştiricidir.58 “Cadı” kelimesinin “zekâ”yla da bağlantılı 
olduğunu ekleyerek bu bilgeliğin ataerkil ahlakın sahte 
iyiliğine meydan okuyacağını söyler. Uysal bir rahibenin 
“iyiliği” kadar, fahişeliğe zorlanmış bir kadının “kötülüğü”nün 

                                                   
54 Daly, Beyond God The Father, 19. 
55 A.g.e., 97-116. 
56 A.g.e., 29. 
57 A.g.e., 8. 
58 A.g.e., 66. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

154 

de sorgulanabilir olduğunu söyler; çünkü bu denklemde iyi ve 
kötü kategorileri ataerkil tanımlardır.59 

Daly’nin “düşüş” mitine yönelik çözümlemesi de bu radikal 
düşüncenin parçasıdır. Bu mit, erkeğin iddia ettiği ve kadının 
içselleştirdiği haliyle kadını aşağı ve yoldan çıkaran olarak 
tanımlar. Daly’ye göre bu türden “kadınsı kötülük mitleri” 
sürdükçe, kadınların hem erkekler hem de diğer kadınlar 
tarafından mağdur edilmesi için uygun bir zemin hep 
olacaktır.60 Daly, burada Simone de Beauvoir’ın kadının 
kendisinin ikinci cinsiyet oluşunda “suç ortağı” olduğu tezine 
itiraz eder. Ona göre “kurbanı suçlama” tuzağına 
düşmememiz gerekir. Kadınların “suç ortaklığı” bilinçli bir 
seçim değil, koşullanmış bir içselleştirmedir.61 “İlk günah” 
kavramı da, kadınların “öteki” rolünü yaşamaya mahkûm 
edilmesinin gerekçelerinden biridir. Kadınları bu miti 
dönüştürerek, ilk günahtan arınmaya, kendilerine atılı 
“suçu/günahı” reddetmeye çağırır. 

Daly’nin düşüncesinde Meryem figürü de özel bir yere 
sahiptir. Ona göre, Hıristiyan ikonografisinde Meryem Ana’nın 
kutsal ama edilgen konumu, kadınların özgürleşmesini 
engeller. Ancak Daly, Meryem’in özerk gücünün, bazen 
farkında olmadan, kilise yapısını bile aşabildiğini belirtir. 
Katedrallerin “Tanrı” için değil, daha ziyade “Meryem için inşa 
edilmiş” olduğunu ve bunun, eril Tanrı imgesinin ardındaki dişil 
kutsallığın gizli işareti olduğunu belirtir.62 Daly’nin teolojik ufku, 
bu gizli dişil kudreti yeniden görünür kılma çabasıdır. Bu çaba 
neticesinde ilk kitaplarında önerdiği “umut teolojisi”nin63 geldiği 

                                                   
59 A.g.e., 66. 
60 A.g.e., 46. 
61 A.g.e., 47. 
62 A.g.e.,91. 
63 Daly, The Church and the Second Sex adlı kitabında Hristiyanlık 

tarihinde kadınlara karşı ataerkil önyargının izini sürüp, bu 
önyargının Hristiyanlığın ilkelerine uygun olmadığını, dolayısıyla 
ateizmin (kendisi gibi varoluşçu felsefe geleneği içinden feminist 
Simone de Beauvoir’ın ateizmi) kolaycı ve hızlı bir reddediş 
olduğunu değerlendirir. Hıristiyanlık geleneği içindeki cinsiyetçi 
önyargılara ve uygulamalara karşı değişim ivmelerine işaret ederek 
toptancı bir reddediş yerine bir “umut teolojisi” önerir. (New York, 
Evanston, San Francisco, London: Harper Colophon Books, 1975). 



FEMİNİST TEOLOJİNİN ONTOLOJİK-EPİSTEMOLOJİK ZEMİNİ 

 

155 

nokta post-Hıristiyan bir mitopoetik yaratım süreci olmuştur.64 
 

Sonuç Yerine: Feminist Teolojinin Ufku 

Geleneksel felsefe tarihi boyunca işlenen aşkınlık 
anlayışı, hakikati soyut öznenin ve eril aklın alanına 
hapsederken bedeni, doğayı ve duyumsal olanı 
değersizleştirmiştir. Bu ayrım, kadının bilgiyle ve erdemli 
eylemle ve en nihayetinde Tanrı ile ilişkisinin kesilmesine, 
erkek dolayımına tabi kılınmasına yol açmıştır. Platon’un 
idealar öğretisinden Aristoteles’in madde- form ayrımına, 
Aquinas’ın teolojik sisteminden Descartes’ın düalizmine 
kadar süregelen bu gelenek, kadını varlığın ve bilginin 
çeperine yerleştirip bir tür eksiklik olarak tarif etmiştir. 
Feminist felsefe bu kavrayışı tersine çevirerek, varlığı oluş ve 
sürekliliği içinde kavramayı, eril aklın krallığındaki bilgi 
anlayışını gerçekten kapsayıcı bir akıl ve rasyonalite anlayışı 
ile dönüştürmeyi hedefler. Feminist teolojide de ataerkil dil ve 
reflekslerle inşa edilmiş ve cinsiyetçi uygulamalara sahip 
kitabi dinlere yönelik oldukça güçlü eleştirel yaklaşımlar 
sergilenmiştir. 

Elisabeth Schüssler Fiorenza’nın eleştirel feminist 
hermenötiği Hıristiyanlığı bütünüyle reddetmek yerine, onu 
kadınların tarihsel deneyimlerine tabi kılarak dönüştürür. 
Kadın-kilisesi kavramı ile, teolojik iktidarın ve otoritenin 
yeniden dağıtıldığı, Tan–rı’nın sözünün kadınların ve tüm 
ezilenlerin direnişine ve dayanışmasına dönüştüğü bir alan 
yaratır. İncil’in eril diline karşı kurulan bu hermenötik, inancı 
itaatin değil adaletin biçimi olarak yorumlar. Fiorenza’nın 
önerdiği dönüşüm, dinin özündeki kurtuluş fikrini, kadınların 
deneyiminde yeniden temellendirir. 

Varoluşçu filozof Mary Daly ise bu dönüşümün sınırlarını 
daha da zorlar. Tanrı’nın tüm adlarının erkek egemenliğine 

                                                                                                    
Özellikle bkz. 220-223. 

64 Pure Lust ve Wickedary gibi son çalışmalarında Daly, 

metapatriyarkal bir sözlük ve mit yaratma girişimine yönelir. Bu 
metinlerde feminist düşünce teolojiyi, dili ve sembolik sistemi kökten 
dönüştürme çabasındadır. Daly için mesele artık Hıristiyanlığa 
alternatif bir teoloji üretmek değil, tamamen yeni bir mitopoetik alan 
inşa etmektir. 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

156 

hizmet ettiğini saptar ve Tanrı’yı bir isim olmaktan çıkarıp bir 
fiil hâline getirir. Whitehead’in süreç felsefesinden aldığı 
edimsellik anlayışı, Daly’nin düşüncesinde kadınların 
özgürleşme eylemine dönüşür. Kadın Fiil olarak Tanrı’nın 
oluş sürecinde beliren faildir. Tanrı artık aşkın bir varlık değil, 
varoluşun devinimine eşlik eden yaratıcı kudrettir. Daly’nin 
ikonoklazmı, putları yıkmakla kalmaz; dilin, düşüncenin ve 
simgesel düzenin kendisini dönüştürür. Ona göre yeni bir dil, 
yeni bir varoluşun işaretidir. Bu dilde Tanrı, kadınların 
direnişinde, doğanın döngüsünde, dünyanın sesinde yaşar. 

Fiorenza ile Daly’nin yönelimleri feminist teolojinin iki 
eksenini temsil eder. İlki içeriden dönüştürme, diğeri sınırları 
aşarak yeniden kurma eğilimidir. Fiorenza kitabı bir dinin 
kadının ve tüm ezilenlerinin özgürlük ve kurtuluş mücadelesi 
deneyimiyle yeniden yorumlanabileceğini iddia ederken, Daly 
mevcut kutsal anlayışlarının bütün temsil biçimlerini aşmadan 
kadının özgürleşmesinin gerçekleşmeyeceğini savunur. Bu 
farka karşın her iki yaklaşım da varlığı, bilgiyi ve eylemi ortak 
bir ontolojik içkinlik zemininde buluşturur. Bu zemin, kadının 
edilgenlikten eylemliliğe geçişine izin veren bir zemindir. 
Kadın ve tüm çağrışımları artık günahın değil, yaratmanın ve 
adaletin mekâna dönüşür. Tanrı, dünyanın ötesinde değil, 
dünyanın içindeki dayanışma ve direniş hareketlerinde 
yeniden belirir. Hakikat kadınların konuşmasında açığa çıkar 
ve teoloji ölümün değil yaşamın diliyle yeniden yazılır. 

 
 

Kaynakça 
Alfred North Whitehead, Process and Reality, ed. D. R. Griffin 

ve D. W. Sherburne, (New York: Free Press, 1978). 
Aristoteles, Nikomakhos’a Etik, çev. Saffet Babür (Ankara: 

BilgeSu Yayıncılık, 2007). 
___, Politika, çev. Mete Tunçay (İstanbul: Remzi Kitabevi, 

2006). 
Catharine Mackinnon, Feminist Bir Devlet Kuramına Doğru, çev. 

T. Yöney ve S. Yücesoy (İstanbul: Metis, 2003). 
Daphne Hampson, Theology and Feminism, (Oxford: Blackwell, 

1990). 
Elisabeth Schüssler Fiorenza, Bread Not Stone: The Challenge 

of Feminist Biblical Interpretation (Boston: Beacon Press, 
1984). 



FEMİNİST TEOLOJİNİN ONTOLOJİK-EPİSTEMOLOJİK ZEMİNİ 

 

157 

___, “For Women in Men’s Worlds: A Critical Feminist Theology 
of Liberation”, içinde Different Theologies, Common 
Responsibilities: Babel or Pentecost?, ed. C. Geffréy, G. 
Gutiérrez ve V. Elizondo (Edinburgh: T.&T. Clark, 1984). ss. 
32-39. 

___, “The Will to Choose or to Reject: Continuing our Critical 
Work”, içinde Feminist Interpretation of the Bible, ed. L. 
Russell, (Oxford: Basil Blackwell, 1985), pp. 125-36. 

___, “Feminist Theology as a Critical Theology of Liberation”, 
içinde Churches in Struggle: Liberation Theologies and 
Social Change in North America, ed. W. Tabb (New York: 
Monthly Review Press, 1986). 

Eylem Ümit Atılgan, Haksız Tahrik (İstanbul: İletişim Yan., 
2024). 

Genevieve Lloyd, Erkek Akıl, çev. M. Özcan (İstanbul: Ayrıntı 
Yayınları, 2021) 

Grace M. Jantzen, Becoming Divine: Towards a Feminist 
Philosophy of Religion (Bloomington and Indianapolis: 
Indiana University Press, 1999). 

Josephine Donovan, Feminist Teori, çev. A. Bora, M. A. Gevrek 
ve F. Sayılan (İstanbul: İletişim Yayınları, 2021). 

Linda Hogan, From Women’s Experience to Feminist Theology 
(Sheffield: Sheffield Academic Press, 1995) 

Lisa Isherwood ve Dorothea McEwan, Introducing Feminist 
Theology (Sheffield: Sheffield Academic Press, 1994). 

Lorraine Code, What Can She Know? Feminist Theory and the 
Construction of Knowledge. (Ithaca, NY: Cornell University 
Press, 1991). 

Mary Daly, The Church and the Second Sex (New York, 
Evanston, San Francisco, London: Harper Colophon Books, 
1975). 

___, Beyond God the Father: Toward a Philosophy of Woman’s 
Liberation (Boston: Beacon Press, 1985). 

___, Gyn/ecology: The metaethics of radical feminism (Boston: 
Beacon Press, 1990). 

___, Pure lust: Elemental feminist philosophy (Boston: Beacon 
Press, 1984). 

Michèle le Doeuff, The Philosophical Imaginary, çev. C. Gordon 
(London & New York: Continuum, 2002). 

___, “Panel Discussion with Michèle Le Doeuff”, Paragraph 
(March 2010, Vol. 33, No. 1), ss. 102-124). 

Namsoon Kang, Diasporic feminist theology: Asia and 



POLİTİK TEOLOJİLER MÜMKÜN MÜDÜR? 

 

158 

theopolitical (Minneapolis, Minnesota: National Book 
Network, 2014). 

Nicholas D. Smith, “Kadınların Doğası Hakkında: Platon ve 
Aristoteles”, çev. A. Çankaya. Özne (2013: 18), 85-96. 

Pamela Sue Anderson, A Feminist Philosophy of Religion: The 
Rationality and Myths of Religious Belief (Oxford: Blackwell, 
1997). 

Platon, Timaios, çev. E. Güney ve L. Ay (İstanbul: Sosyal 
Yayınları, 2001). 

___, Theaitetos, Diyaloglar içinde, çev. M. Gökberk (İstanbul: 
Remzi Yayınları 2012), ss. 447-540. 

Rosemary Radford Ruether, Sexism and God-Talk: Toward a 
Feminist Theology (Boston: Beacon Press, 1993). 

Tansu Gökçe, “Spinoza’nın Feminist Okurları”, Feminist Felsefe 
içinde, ed. E. Y. Şahin (Bursa: Sentez Yayıncılık: 2023), 9-
40. 

https://www.bbc.com/turkce/articles/c5ykpyzw071o erişim 
zamanı: 21.09.2025. https://islamansiklopedisi.org.tr/vatikan-
konsili erişim zamanı: 10.10.2025. https://www.izmirbaro–
su.org.tr/HaberDetay/4185/erkek-adalet-degil-gercek-adalet 
erişim zamanı: 29.09.2025. 

 
 
 


	Önsöz
	KISIM I: SCHMITT TARTIŞMALARI
	I. BÖLÜM:  Politik Teoloji(ler)  Mümkün müdür?
	Funda GÜNSOY(
	Kısa Bir Tarihçe
	Sekülarizasyon Eleştirisi Olarak Politik Teoloji
	Politik Teolojinin Analitik ve Normatif Boyutu


	II. BÖLÜM: Dindar Siyasetten Siyasetin  İlahiyatına Doğru
	Erdoğan YILDIRIM(

	III. BÖLÜM: Carl Schmitt Metinlerinde ‘Politik Teoloji’
	M. Ertan KARDEŞ(

	IV. BÖLÜM: Teolojinin Politizasyonu: Schmitt’in Politik Teolojisi için Kenar Notları
	Efe BAŞTÜRK(
	1. Politik Teolojik Problem
	2. Katekhon
	3. Mitoloji ya da Teolojiyi Politize Etmek


	KISIM II: ÖTEKİ YANITLAR
	I. BÖLÜM: Claude Lefort: Modern Demokrasilerde Politik Teolojinin Mümkünlüğü(
	Eylem YOLSAL-MURTEZA((
	Politik İktidarın Politik Teolojik Kökeni
	Totalitarizm ve Demokrasi Arasında Politik  Olanın Konumu
	Clastres ve Politik Olanın İlksel Biçimleri
	Kutsal Olanda Bölünmenin Önemi
	Sonuç


	II. BÖLÜM:  Jacob Taubes’in Demokrasi Anlayışında Politik Teolojik Yaklaşım
	Bengül GÜNGÖRMEZ AKOSMAN(
	Jacob Taubes: Hayatı, Eserleri ve Entelektüel  İzler
	Modern Demokrasinin Politik Teolojisi
	Sonuç


	III. BÖLÜM: Kadın, Tanrı ve Bilgi:  Feminist Teolojinin Ontolojik-Epistemolojik Zemini
	Eylem YENİSOY ŞAHİN(
	Aşkınlığın Cinsiyeti: Felsefeden Feminist  Teolojiye
	Teolojiye Feminist Müdahale
	Elisabeth Schüssler Fiorenza: Kadın-Kilisesi ve Eleştirel Hermenötik
	Mary Daly: Kutsalı ve Dünyayı Yeniden Kurmak

	Sonuç Yerine: Feminist Teolojinin Ufku



